Alma Mater Studiorum — Universita di Bologna
in cotutela con I’Ecole Pratique des Hautes Etudes (Francia)

DOTTORATO DI RICERCA IN

Studi sul patrimonio culturale
Ciclo XXXII

Settore Concorsuale: 10/NI-CULTURE DEL VICINO ORIENTE ANTICO, DEL MEDIO
ORIENTE E DELL’AFRICA

Settore Scientifico Disciplinare: L-OR/14 FILOLOGIA, RELIGIONI E STORIA DELL’IRAN

LES MACHINES DU POUVOIR

TECHNIQUE ET POLITIQUE ENTRE L’IRAN SASSANIDE ET LE CALIFAT ABBASSIDE

Presentata da:  Alessia Zubani

Coordinatore Dottorato Supervisore
Prof. Raffaele Savigni Prof. Antonio Panaino
Supervisore

Prof. Philip Huyse

Co-Supervisore

Dr. Samra Azarnouche

Esame finale anno 2020



UNIVERSITE UNIVERSITA
FRANCO 1TALO
ITALIENNE FRANCESE

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020



A Elena, Elisa, Luciano,

A Francesco.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 2



Les rois de la Chine, des Turcs, de I'inde,
de Zandj et des autres parties du monde,
reconnaissaient tous la suprématie du roi de Babel ; ils
avouent qu’il est le premier souverain de l'univers, et
qu’il occupe parmi eux le rang de la lune parmi les
étoiles, parce que le pays qu’il gouverne est le plus
excellent de tous, que lui-méme est le prince le plus
opulent, le plus riche en bonne qualités, celui enfin dont
le gouvernement est le plus ferme et le plus vigilant. [..]
On lui décernait par excellence le titre de $§&hansah,
c’est-a-dire roi des rois, et on comparait sa place dans
le monde a celle du coeur dans le corps, ou au rang que
la perle principale occupe au milieu du collier.

Al-Mas ‘adi

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 3



REMERCIEMENTS

Cette thése n’aurait pas été possible sans le soutien, l'aide et la compétence de
nombreuses personnes que je tiens a remercier. Tout d’abord, je souhaite exprimer
toute ma gratitude envers mes directeurs de recherche. La passion pour la
recherche d’Antonio Panaino a été, depuis le début, une source d’inspiration. Les
nombreuses discussions que nous avons eues ainsi que ses conseils et

observations aigués sont pour beaucoup dans le résultat final de cette these.

Dans le méme esprit, je souhaite remercier Philip Huyse pour la confiance
quil m’a accordée en acceptant de diriger mes recherches au sein de I'Ecole
Pratique des Hautes Etudes, dans le cadre d’'une cotutelle internationale, et pour

m’avoir soutenue avec bienveillance et générosité depuis mon arrivée en France.

Ma reconnaissance va ensuite a Samra Azarnouche, qui a co-encadré ce
travail de thése. Sa relecture active, ses conseils et son soutien se sont averés
fondamentaux, en m’aidant a pousser toujours plus loin mes investigations. Mes
recherches ont pu tirer profit de ses vastes compétences et de son encouragement

constant.

J’exprime ma gratitude envers Andrea Piras et Paolo Ognibene qui depuis
le début de ma thése ont été un soutien sans faille et une présence amicale. Leurs

conseils stimulants ont contribué a la réussite de mes recherches.

Je suis aussi profondément redevable a Simone Cristoforetti, qui me connait
désormais depuis dix ans. Il m’a initié a I'histoire du monde iranien ancien et a la
recherche avec rigueur, enthousiasme et générosité. Je tiens a lui témoigner ici

toute mon estime.

Mes recherches ont pu bénéficier de précieux conseils et d’échanges avec
plusieurs spécialistes. Je tiens a remercier en particulier Domenico Agostini,
Pierfrancesco Callieri, Maria Cristina Carile, Carlo Cereti, Andrea Gariboldi, Albert

de Jong, Jeffrey Kotyk, Gianfilippo Terribili et Travis Zadeh.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 4



Plusieurs institutions ont fourni un appui fondamental & mon doctorat, en
apportant leur soutien financier et matériel. Je remercie en premier lieu I'Ecole
doctorale « Studi sul patrimonio culturale » de I'Universita di Bologna (Campus di
Ravenna) et son directeur, Raffaele Savigni, au sein de laquelle jai pu bénéficier

d’un contrat doctoral de trois ans (2016-2019).

Je suis profondément reconnaissante & I'Ecole doctorale 472 de I'Ecole
Pratique des Hautes Etudes, dirigée par Christophe Grellard, pour m’avoir
accueillie en France et avoir garanti un soutien complémentaire a mes missions et
projets scientifiques. Je remercie également 'TUMR 8041 — Centre de recherche sur

le monde iranien, et sa directrice, Marie Szuppe.

Je souhaite encore remercier I'Institut frangais de recherche en Iran (IFRI)
et son ancien directeur, Denis Hermann, pour avoir financé mon séjour de
recherche en Iran en 'automne 2018. Cette occasion m’a permis d’étudier chez
'Université PazihiSgah-i ‘Ulim-i Insant wa Mutali‘at-i Farhangi. Je tiens a
remercier particulierement les professeurs Hamid Reza Dalvand, Farzaneh
Goshtasp et Cyrus Nasrollahzadeh, pour I'hospitalité, la générosité et les longues

conversations en persan.

Enfin, je suis trés reconnaissante a la Maison frangaise d’Oxford, qui m’'a
offert le cadre optimal pour mener mes recherches en Angleterre en 2019. Un grand
merci a Christian Sahner et Yuhan Sohrab-Dinshaw Vevaina qui m’ont accueilli au

sein du Département d’Etudes orientales de I'Université d’Oxford.

Nombre de collegues et amis ont apporté une pierre a I'édifice de cette
thése. Je tiens a exprimer ma gratitude envers Aida Alavi, Kiumars Alizadeh,
Noureddine Azami, Alberto Bernard, Paolo Delaini, Andrea Di Gesu, Piero Donnini,
Marco Guagni, Riccardo Loconte, Naghmeh Mahzounzadeh, Martina Palladino,

Erika Petrocchi, Pasquale Stenta, Marco Valisano. Chacun d’eux sait pourquoi.

Un merci spécial a Florence Gavage pour ses conseils, encouragements et
pour le temps qui a dévoué pour la relecture de certains chapitres. Je remercie

Matteo Poiani, qui a toujours partagé ses connaissances de la littérature syriaque,

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 5



avec passion, générosité et grande amitié. A Yaser Malekzadeh, dont la modestie
et 'enthousiasme ne cessent de m’inspirer, toute ma gratitude pour sa patience a

répondre a mes nombreuses requétes d’aide.

Un énorme merci & mes amis de plus longue date Eleonora, Elisabetta (et
ses fabuleux parents) et Veronica. Merci de m’avoir soutenue pendant ces quatre

années de doctorat.

Mes derniers mots de remerciement vont a mes parents, Elena et Luciano,
et a ma sceur Elisa, qui m’ont toujours soutenu dans mes projets, pour étranges

gu’ils puissent paraitre.

Enfin, & Francesco Calzolaio dont la présence a mes c6tés, toutes ces
années, a été essentielle pour moi. Ce que je lui dois, des mots ne sauraient

I'exprimer.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 6



TABLE DES MATIERES

REMEICIEBMENTS ... 4
TabIE ES MALIEIES ... 7
Note sur les conventions de tranSCrPLiON ..........oiiiiiiiiiiiice e 10
INTRODUGCTION ...ettiiieee ittt e et e e e e e e e et e e e e e e e e s s anstbeeeaaaaeesaannsssaneeaaaaeaaaanns 12
Partie I. Idéologies, empires et sociétés. Les contextes historiques et politiques........... 29

Chapitre 1. Entre les Sassanides et les Abbassides. La conquéte islamique de I'lran et

la naissance du califat abbasSIde ........ccooeeiiiieee e 32
1.1. Din wa Dawla. Muhammad et la naissance de I'Etat islamique......................... 32
1.2. La conquéte islamique de IIran ..........cooii i 40

Chapitre 2. Le calife abbasside au miroir du §§hansah sassanide ..............cccccevvvvnnnn. 48
2.1. Arabes et Persans, avant et aprés la conquéte islamique de I'lran ................... 52

2.2. Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de I'lraq et de ses souverains .58

2.3. Négocier I'idéologie impériale dans 'Empire abbasside............cccceeeeeeiiiiininnnnnn. 66
2.3.1. Etat islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des $ahansah et de
son destin a I'époque islamique ...........ccooii i 68
2.3.2. Suivre I'exemple, ou sur la quéte du testament du s§ahansah..................... 75

2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la circulation

des préceptes royauX SASSANIAES .......uuiiiieieiiiieiiiee e e e e e 83
2.3.4. Le portrait de Husraw Il, image de malheur ?..........cccccoeiiii i 93
Partie Il. A la cour des sciences. Rois, califes, savants et machines.................c.cc..u....... 99
Chapitre 1. D’Alexandrie a Baghdad. Sciences, techniques et politique.................... 103
1.1. LEmpire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de I'espace
L= TB =T = U T U= US 103
1.1.1. Les écoles de I'Eglise SYro-0rentale ..............cccoveverereeeeeereeeeeeeeenenennn, 106
1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » a la cour sassanide............ 111
1.1.3. Le philosophe et le S8GhanSah...........ccooiiiiiiiiiiiii e 115
1.2. Faire de la science dans le califat abbasside...........cccccciiiiiii 127
1.2.1. Le mouvement de traducCtion .............coii i 127
1.2.2. Quelle place pour la technique ? .......cooi e 135

Chapitre 2. Un bestiaire technique. Les mécanismes ingénieux, manifestation du

001U LYo USSP 141

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 7



2.1. La machine philoSOPhIQUE ............uueiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiee e 141

2.2. Généalogie de 'automate..............uuuuuuiiiiiiiiiiiiiii 145
2.2.1. Les conquétes techniques des ANCIENS.........ccooveieiiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 145
2.2.2. Un regard vers I'Est : des contacts avec la Chine ?.........ccccccovvvvvvviinnnnnnn. 152
2.2.3. Les machines des califes ... 164

2.3. La machine fantaSmatiQUe............uuuuuuuueureeeieieniieneeeneeenneneneennnnesnnnenneenenenneeennne 169

2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires de
=10 (o0 ¢ F= | (PPN 169

2.3.2. L'automate dans les ceuvres de théologie islamique .............ccccceeennnnn. 177

Partie Ill. La place de 'automate dans le microcosme royal, I. Le souverain, maitre du

TEMPS 1 AU COSIMOS. ... 183
Chapitre 1. En guise d’introduction : une petite histoire de 'heure ............................ 186
1.1. La mesure du temps dans FANtIQUItE ..........ooovviiiiii i, 188

1.2. La mesure du temps dans I’Antiquité tardive et la premiére époque islamique 192

Chapitre 2. Trones royales et machines spectaculaires ............cccccevvvevvveviiiieeeneeeennnns 205
2.1. Le trone astronomique de Husraw Il ... 205
2.2. Le trone de Salomon a la cour byzZantine............ccuuveeviieeiiiiiiiiiieeee e 232
2.3. Y a-t-il des trones abbasSIdES ?........uuuuuuruuiirirriiiiiirinrnnrnerrennnnreeneernrrnerr. 239
2.4. Mécanique et ‘aja’ib : le trone devient merveille ...........coooiviiiiinenin, 243

Chapitre 3. Quelle horloge pour quel calife ?.........eeeiiiiiiiiiiii e, 246
3.1. Les antécedentes OMEYYAUES ..........oevvviieiiieeeieeeeee e e e e aa s 246
3.2. L’horlogerie dans la premiére époque abbasside................uuvveviiiiiiiiiiiiiniinnnnn. 250

3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques
=L 0] 0T 15T [0 [ R 253

Partie IV. La place de 'automate dans le microcosme royal, Il. Le souverain, maitre de la

Chapitre 1. Arbres sacrés et arbres métalliques dans I’Antiquité et I'Antiquité tardive267

1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide....... 267
1.2. Les plantes mécaniques du $§8hansah sassanide .............ccceeveeeeiiiiiiiinnnneenn. 276
1.3. Plantes artificielles et foréts mythiques dans la littérature moyen-perse.......... 280

Chapitre 2. Des paradis mécaniques terrestres dans les cours byzantine et abbasside

.................................................................................................................................. 290
2.1. Byzantins vs. Abbassides : I'escalade de la violence mécanique.................... 290
2.2. Installations d’'une exposition : les automates de 'empereur byzantin ............ 297
2.3. Les jardins artificiels du calife ... 305

Chapitre 3. En guise de conclusion : Mécanique diplomatique............cccccceevieeeennnnn. 316

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 8



3.1. Les engins rivaux : dons d’'ambassade pour gratifier (et défier) ...................... 316

3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions

STz L7210 [ PSS 328
CONGCLUSION. .ttt e e e ettt a e e e e e e e st et e e aeeeaeaansbeeeeaaaeeeeaeannnrenees 338
Références bibliographiqUES ..........oooiiiiiiiiiiieeee e 345
COIPUS T8 SOUICES .....eiieieee ettt 345
Ouvrages critiques et etudes NIStOMNQUES. ..........c.uuiiiiiiiie e 355
Table deS MUSIIAIONS ...uuiiiieie ettt e e e e et e e e e et e e e e erbeeesenaans 400
AANINEXES .ttt ettt ettt ettt e et et e e e et e et e e et ee et erb e e eraa s 402
ANNEXE 1. LES SOUICES...ceuui it e et e ettt e e et e et et e e et et e e e eet e e e eeba e eeernnnas 403
ANNEXe 1.1. LeS SOUICES gIECHUES.....iuuuieerueeeteeeteeeaueeeteeetsesaneestseesneeenaaeennns 403
Annexe 1.2. Les SOUICES latiNeS ......ccooeeeei e 407
Annexe 1.3. LeS SOUICES MOYEN-PEISES ......uiiiuuiietieetneeetaeeetneraaeeetararaneeenneaeennns 410
ANNEXE 1.4. LES SOUICES PEISANES. .. .ciuuuieiruieeeteeeteeetneeetaeeeta e e e eeta e et e e eaernnas 412
Annexe 1.5. LeS SOUICES ArabesS .....ccooveeeiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 413
Annexe 2. Documents iCONOGraphiQUES ........iiiieiiiiieicie e 424
Annexe 3. Tables dyNastiQUES .........cooiiiiiiiiiiii e 447
ANNEXE 3.1. LS SASSANIAES ......cceeiieeeiiiiei e e e e e e 447

ANNEXE 3.2. LeS CAlifalS.....uuuuuiii i e e 448

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 9



NOTE SUR LES CONVENTIONS DE TRANSCRIPTION

Au cours de cette thése, le lecteur rencontrera plusieurs mots et noms
propres en grec, avestiqgue, moyen-perse, arabe, persan et chinois. Pour présenter
les résultats de nos recherches de maniéere scientifiqguement précise et sans
ambiguité, il s’est avéré nécessaire de choisir un systéme de romanisation pour
chaque langue. Afin d’éviter d’obscurcir le texte, nous avons recherché le maximum

de simplicité sans pourtant sacrifier la précision scientifique.

Pour ce qui est de I'arabe et du persan, nous avons fait recours a un méme

systéme de translittération, qui nous résumons dans le tableau a la page suivante.

La romanisation des termes et noms avestique suit le modéle proposé par
Pierre Lecoq dans Les livres de I'Avesta (2016). De méme, les mots et nhoms
moyen-perses sont transcrits selon le systeme adopté par David MacKenzie dans

son A Concise Pahlavi Dictionary (1971).

Quant a la langue chinoise, comme c’est la norme en Chine et dans I'édition

scientifique contemporaine, nous avons utilisé le systéme pinyin.

Pour ce qui est de la langue grecque, nous avons reporté le texte originel,
en considération du fait qu’elle apparait normalement dans les publications

scientifiques.

Les noms propres avestiques, moyen-perses, persans et arabes seront
toujours translittérés (ex. Husraw, al-Mansar, Muhammad) tandis que les nhoms des
dynasties seront donnés d’aprés la version d’'usage courant dans la littérature
scientifique. Enfin, les noms de lieu les plus courants (tels que Baghdad ou

Médine), seront reportés selon 'usage en francgais.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 10



Consonnes Arabe/Persan
1 :
< b
< -/p
< t
& t
z j
z -/¢
z h
¢ h
2 d
3 d
0 r
J z
3 -1z
o S
o S
o= S
o= d
b t
b z
¢ (
¢ g
- f
d q
< k
S -/g
J I
2 m
J n
3 w
3 h
¢ y

3--i- ’

E a, at

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020

Voyelles Arabe/Persan
I a,i,u
| a
$ I, ay
¢ a
E) a, aw
11



INTRODUCTION

Prologue : une machine pour toutes les occasions

En 1158 la construction de la mosquée Kutubiyya de Marrakech, batie par
le fondateur de la dynastie almohade ‘Abd al-Mu’min (1130-1163), est achevée. Le
but du projet est d’héberger une précieuse relique : le codex ‘utmanien du Coran
(mushaf)t. Le mushaf en question est lié¢ a ‘Utman ibn ‘Affan (r. 644-655), le
troisieme des califes bien guidés (al-rasidan). Il est sur ce méme Coran, dit-on, que
le Calife fut assassiné?. Une relique d’une telle importance, qui par ailleurs apportait
un prestige correspondant a son détenteur, nécessitait d'étre gardée dans un cadre

approprié.

A ce but, un mobilier spécifiguement congu est positionné au coeur de la
mosquée. Il s’agit d’'une armoire, dont la fonction est de protéger le Coran et de lui
offrir un cadre approprié pour I'exposition lors des cérémonies religieuses.
L’historien AbG al-'‘Abbas al-Maqqart (m. 1632) nous en offre une description
détaillée dans son Nafh al-fib min gusn al-Andalus al-ratib wa dikr waziriha Lisan
al-Din ibn al-Hatib (‘Exhalation de la douce odeur du rameau vert d’al-Andalus et
histoire du vizir Lisan al Din ibn al-Hatib’)3. D’aprés I'historien, a 'époque du calife

al-Mansir (1184-1199) le Coran est embelli extérieurement et intérieurement

1 Plusieurs sources mentionnent ce document, tels que ‘Isd ibn Ahmad al-Razt (m. 989), le
géographe al-IdrisT (m. 1165), Ibn Baskuwal (m. 1183), Ibn Sahib al-Salat (m. aprés 1203), al-
Marrakust (m. 1295), 'anonyme de I'ceuvre Hulal al-mawshiyya (‘Le livre de la cape brodée’), Ibn
Marziq (m. apres le 1379) et al-Magqart. Pour des références précises, nous renvoyons a Bennison
(2007, 134-35).

2 Voir a ce sujet l'article de Dessus-Lamarle (551-552), qui retrace I'histoire de ce codex, en
s’attardant sur les récits des sources primaires. D’aprés al-ldrisi, quatre feuilles du Coran
provenaient d’un codex rédigé par le calife ‘Utman, qui portait les traces du sang versé le jour de
son assassinat. Selon un autre auteur, Ibn Badkuwal, contemporain d’al-Idrisi, il s’agit d’'un des
quatre masahif qui, par ordre de ‘Utman, furent envoyés aux capitales de I'islam. Sur 'argument,
se référer également aux articles de Bennison (2007) et Zadeh (2008), qui explorent les rbles de ce
codex comme source de Iégitimation politique et comme raison d’antagonisme.

3 Se référer a I'édition de Maryam et Yasuf Tawil (al-Maqgart 1995, 2 : 146-49).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 12



(Dessus Lamare 1938, 558), et la construction du mobilier est commissionnée.
Pour réaliser le projet, le calife s’adresse aux « artisans les plus habiles (al-sunna’
al-mutqinina) et aux techniciens les plus ingénieux (wa al-maharata’ al-
mutafanninina) » (1938, 559), parmi lesquels il y a des orfévres, des graveurs, des
marqueteurs et des peintres et dont le travail est coordonné des ingénieurs et des
maitres-constructeurs. Le résultat des travaux est un objet unique : les spécialistes,
écrit al-MaqgarT, « travaillérent a exécuter des modéles (de mécanique) nouveaux
(‘amtila muhtara‘a) et des combinaisons originales (askal mubtada‘a), qu'ils
pourvurent de mouvements tres étranges, dont les relations de cause a effet furent
tenues cachées (wadammaniha min jard’ibi al-harakat wa bhafiy 'imdadi’ al-

‘asbabi’ al-musabbabat) » (1938, 560-61).

L’armoire en question, hélas, n’est pas parvenue jusqu’a nous. Cependant,
la description précise qu’en fait al-Maqqgari nous permet de comprendre la nature
de l'objet : il s’agit d’'un mobilier mécanique (tabdt) qui pouvait étre actionné avec
un seul tour d’'une clé. Par le biais du mouvement d’'un mécanisme caché, le codex,
comme par magie, apparait par soi-méme sur une plate-forme. Le mobilier
renfermait également d’autres composants, a savoir un pupitre pliant (mahmil) et
une sellette (kursi). Une fois I'armoire ouverte, celles-ci sortaient automatiquement
par les biais des mouvements établis a I'aide de la technique et de la géométrie (al-
haraqat al-handasiyya)*. Par surcrofit, la couverture méme du mushaf prévoyait un
moyen ingénieux qui lui permettait, alternativement, d’étre jointe ou séparée du
précieux codex. Cela donnait la possibilité d’adapter I'exposition du Coran a la
typologie des spectateurs et au but lui-méme de I'exhibition. Soit il apparaissait un
codex magnifiguement décoré de ses joyaux, soit il se montrait sans ornement,

selon I'importance du public (1938, 565).

4 Dessus-Lamare (1938, 569-71) offre les détails du fonctionnement du mécanisme, qui permettait
a la sellette de sortir sur des rouleaux ou de roues, en faisant bouger le pupitre d'un mouvement
régulier. Lorsque la sellette et le pupitre se trouvaient dans leur position, la porte se refermait
automatiquement toute seule, sans l'intervention de personne. Les composants rentraient dans leur
position initiale par le biais d’'un tournement de la clé dans le sens contraire de celui de I'ouverture.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 13



Cette armoire merveilleuse avait été spécifiquement congue pour une
ostension publique de la relique, qui était exposée lors de la cérémonie
hebdomadaire du vendredi. Sur cette base, il est évident que le codex et 'armoire
députée a son ostension agissaient en tant qu’instrument de projection de I'autorité
califale des Almohades. La fonction symbolique du codex est vite établie : sa
possession de la part des Almohades en affirmait le droit a régner en tant que
successeurs légitimes des Omeyyades. Cependant, le role joué par I'armoire
meécanique dans I'affirmation du pouvoir des califes n’est pas aussi évident. Certes,
le calife aurait pu demander la construction d’'une simple armoire, richement
décorée. Toutefois, il ordonna a ses artistes et ingénieurs de lui créer une machine
bien plus compliquée, dont 'automatisation était la caractéristique principale. De
cette facon, I'objet participait activement a I'ostension du Coran, en contribuant de
maniére significative a la spectacularisation de son exhibition publique. Nous
pouvons donc apprécier la fonction politique et idéologique du mécanisme, qui

intervenait au cours d’'importants événements communautaires.

L’intervention d’'un mécanisme savant dans I'environnement politique et
religieux almohade ne constitue pas une exception. Au contraire, I'armoire
mecanique almohade ne constitue que I'un des nombreux cas d’appropriation,
dans le monde méditerranéen et moyen-oriental anciens et médiévaux, du pouvoir
symboligue et scénique de la machine de la part du milieu politique et religieux. Les
précédents dans le monde ancien sont trés nombreux. Dans I'Egypte ancienne,
des « statues parlantes » étaient placées dans les temples. Par le biais de deux
orifices placés d'un cbté et dans l'autre et d’'une trompette qui les mettait en
communication, un préte pouvait émettre de sons avec l'instrument, en imitant la
voix des divinités. Ces sculptures jouaient un rdle fort important dans le cadre du
contexte rituel égyptien, en intimidant et étonnant les fidéless. Mais I'Egypte a été

également le théatre de la conception de machineries encore plus complexes a

5 Nous nous pencherons sur ces objets et leur fonction avec davantage de détail dans la deuxieme
partie de la thése. Remarquons qu’a I'heure actuelle, deux exemplaires de ces « statues parlantes »
sont connues : une sculpture du dieu Anubis, conservée au Musée du Louvre, et une représentation
de Harmakhis, au Musée du Caire (Price 1978, 51).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 14



I'époque hellénistique. Alexandrie a vu le développement d’études cruciales dans
le domaine technique avec les figures de Ctésibios (fl. 1ll® siecle avant notre ere),
Philon de Byzance (fl. IlI® siécle avant notre ére) et Héron d’Alexandrie (fl. I1° siécle
de notre ére). Ceux-ci sont les responsables de la rédaction de premiers manuels
sur 'argument et de la création des dispositifs savants. Au cours de la these, nous
aurons la possibilité de nous pencher sur ces instruments, dont la plupart avait une
fonction bien définie dans les milieux auliques et les lieux de culte. Parmi ceux-ci,
un mécanisme qui émettait un son par le biais d’'une trompette a 'ouverture des
portes du temple, comme latteste le traité sur la pneumatique de Héron
d’Alexandrie (1851, 33). Encore, il y a lieu de citer les statues qui interviennent dans
les processions politico-religieuses liées au culte dynastique des Ptoléméens. Une
description détaillée de celles-ci figure dans I'ceuvre Ilepi Ale&avdpeiag (‘Sur
Alexandrie’) de I'historiographe et poéte Callixéne de Rhodes (llI® siecle avant notre
ere)b.

Dans le méme esprit, nous pouvons ensuite saisir la fonction politico-
religieuse des horloges hydrauliques, des automates et d’instruments musicaux
complexes, tels que les orgues, produits dans 'Empire byzantin. Comme dans le
cas du mobilier censé garder le codex de ‘Utman, ces objets participaient
activement aux cultes religieux et auliques en tant que porte-paroles de nouvelles
tendances scientifiques et philosophiques. Le De Ceremoniis aulee byzantinee,
attribué a I'empereur Constantin VIl porphyrogénéte (r. 913-959), est une des
sources qui atteste les pratiques cérémonielles qui impliquaient les orgues et les
dispositifs savants dans le cadre des rituels religieux et impériales. Parmi ceux-ci,
un imposant tréne mobile, enrichi des automates en forme d’arbres et des bétes et

animaux sonores’.

6 Se référer a I'édition de Rice (Callixene de Rhodes 1983, 10-31).
7 A ce sujet, nous pouvons considérer les travaux de Brett (1954) et de lafrate (2015, 55-105; 2020).
Sur I'orgue dans le milieu byzantin, voir Perrot (1971, 169-83).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 15



Objet de larecherche

Les exemples qui précedent, et que l'on pourrait aisément multiplier,
permettent de mettre en perspective la question principale de notre thése. A l'instar
des créations produites dans I'Egypte ancienne et hellénistique ou du mobilier du
codex de ‘Utman, la cour sassanide encourageait les développements et le
perfectionnement des dispositifs savants. Les mémes considérations s’appliquent
au contexte de la cour byzantine, ainsi qu’au milieu palatial abbasside dés la moitié
du VIlI¢ siécle. En effet, c’est bien sur les enseignements des ingénieurs grecs et
hellénistiques que les savants byzantins, perses et ensuite islamiques ont bati leurs
réflexions scientifiques et techniques, en dialogue avec les possibilités
sémantiques et idéologiques de la machine. Sur cette base, la these vise a montrer
de quelle maniére les mécanismes ingénieux, de natures, formes et
fonctionnements divers, étaient investis d’'une valeur symbolique, idéologique et
politique dans ces contextes. L’enjeu sera donc de dévoiler les engrenages d’un
systéme qui a attribué a des tels instruments techniques une signifiance et un réle
spécifiques au sein de I'environnement palatial sassanide et abbasside. Toutefois,
cette analyse sera conduite en faisant dialoguer les données liées aux milieux
perse et islamique a celles provenant de 'Empire byzantin. En effet, une étude de
ce genre ne peut pas ignorer la contribution byzantine, qui a mis a profit les
enseignements grecs et romains inhérents la science de la mécanique et de la
pneumatique pour développer un discours théorique et une application pratique
originaux. D’ailleurs, la circulation de ces savoirs en Moyen-Orient a été rendue
possible et facilité par la médiation de ses ingénieurs et savants. De plus, il faut
considérer que, depuis le début, les relations diplomatiques entre les Sassanides
et les Byzantins se caractérisérent par des échanges de dons®. En ce contexte, les

automates étaient un des biens qui circulait entre les cours. A ce propos, nous

8 Sur l'importance des ambassades pour la circulation des biens et savoirs, voir Drocourt (2006;
2012). Sur le théme des échanges de dons a 'occasion des relations perso-byzantines, se référer
a Nechaeva (2014, 175-79; 195-97).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 16



montrerons que ces occasions alimenterent une forte compétition, qui affecta la
production et le perfectionnement des modéles. En ce scénario, il apparait que les
califes abbassides plus tard hériterent cette forme de dialogue diplomatique et de
rivalité, qui avait caractérisé les relations perso-byzantines. Dans cette optique, les
Abbassides se poserent en continuité avec ceux qu’ils considérent, par bien des

aspects, leurs ancétres légitimes.

A ce stade, une question s’impose. Pourquoi I'automate ? Quels sont les
caractéres qui en font un vecteur de représentation et de diffusion d’'une certaine
idéologie royale et califale ? Une réflexion d’ordre philosophique tentera d’y
apporter des éléments de réponse. Tout d’abord, il est nécessaire de revenir sur la
notion de dispositif savant. Selon une simple définition, cette machine porte en soi,
caché, le principe de son fonctionnement. Par le biais d’une stimulation externe,
elle est en mesure de répéter une série d’actions limitées. Cependant, cet aspect
machinique n’épuise pas ses fonctions. En effet, les dispositifs ingénieux, avec leur
principe de fonctionnement caché, révelent I'intérét pour la nature et le défi de
reproduire les lois qui la régissent. Les automates, souvent en forme d’arbre et
d’animaux, matérialisent le désir d’imiter le vivant. Comme [I'écrit Battisti, 'automate
est une entité par laquelle 'humain « proietta se stesso fuori dei suoi limiti
esistenziali, moltiplica le sue forze, compie in concreto e non solo finge o descrive,

il meraviglioso » (1989, 1 : 249).

L'aspect merveilleux de la machine s’accompagne a une idée
d'impermanence, qui contribue a lui donner un semblant d’autonomie par rapport a
ses mémes créateurs. La machine convainc de sa longévité et indépendance, qui
en font, a chaque fois, un symbole et un modéle des réalités d’ordre conceptuel.
Sa présence au sein de I'environnement palatial se justifie sur la base de la fonction
politique qu’elle est appelée a exercer en qualité de dispositif visuel du pouvoir et

de l'autorité royale.

Pour ce qui est du cas spécifique des cours sassanide et abbasside, il s’agira
d’inventorier les différents types de dispositifs dont nous avons connaissance.

Ainsi, nous aurons la possibilité de constater que les typologies elles-mémes

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 17



d’automate recherchées dans I'environnement palatial révélent le programme
idéologique respectivement du roi des rois et du calife. Or, il apparaitra clairement
que deux types de machines s’imposent dans le milieu aulique : d’'un cété, les
dispositifs pour le calcul du temps et des mouvements astraux ; de l'autre, les
automates qui reproduisent les éléments naturels. La priorité accordée a ces
modéles suggere, nous semble-t-il, I'intention, autant du roi perse que du calife
abbasside, de se proposer a la fois comme maitre du temps et maitre de la nature.
En prenant une part active a la conversation rituelle entre le roi/calife, la cour et les
observateurs externes (aristocratie de I'Empire, ambassadeurs et visiteurs

étrangers), le mécanisme savant se présentait a tous égards comme un acteur actif

de la propagande politique.

Cadre de I’étude

Il ressort de ce qui précede que les automates offrent une excellente
possibilité de mener une étude systématique sur les interrelations entre la politique
et la technique au Moyen-Orient entre I'Antiquité tardive et la premiére période
médiévale. Sur la base de ces considérations, notre recherche vise a donner la
toute premiére analyse comparative sur cette question, en prenant comme étude
de cas les contextes sassanide et abbasside. La spécificité du theme situe cette
thése au croisement entre plusieurs disciplines, a savoir I'histoire des sciences et

des techniques, I'histoire intellectuelle et I'histoire des institutions politiques.

Il s’agira donc de constituer un catalogue de plusieurs exemplaires des
machineries, issues des environnements palatiaux perses et abbassides. Les
objectifs de ce catalogue sont multiples. Tout d’abord, nous essayerons de
démontrer que la cour perse montra un intérét a I'égard des mécanismes savants,
au moins dans la période sassanide tardive. En effet, jusqu’a présent les évidences
techniques développées en contexte persan, gue nous connaissons seulement par

le biais des données écrites, ont fait I'objet d’'un nombre réduit d’études. Notre projet

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 18



permettra alors de contextualiser dans une perspective globale les contributions a
la technique de la Perse sassanide, avec en toile de fond le plus vaste panorama
eurasiatique. |l s’agira de saisir les conditions du développement technologique, en
dialogue avec les enseignements hellénistiques et byzantins en matiere de
dispositifs savants. Cela nous permettra de donner a 'Empire perse la visibilité qu’il
mérite, en montrant qu’'une réflexion sur les savoirs techniques a eu lieu en ce
contexte, comme d’ailleurs cela a été le cas pour d’autres domaines scientifiques

(en particulier, I'astrologie et la médecine) et philosophiques.

Ensuite, il sera question dinventorier les données relatives a
'environnement califale abbasside, afin de les mettre en relation avec les
évidences de I'époque sassanide. Notre attention portera exclusivement sur les
données produites dans les premiers trois siécles du califat abbasside. L’année
945, qui margue la consolidation de la domination buyide a Baghdad au détriment
de linstitution califale, délimite la période de compétence de cette these. Ce critere
chronologique s’explique sur la base de trois raisons. Tout d’abord, le patronage
turc alla du pair avec le collapse de la structure administrative du califat et a la
paupérisation de la figure du calife. Désormais, 'autorité de celui-ci s’étendait
seulement entre les murs de son palais de Baghdad, ou il vivait avec son secrétaire

et ses serveurs.

Deuxiemement, force est de constater que le discours Iégitimatoire
abbasside qui apprécia le modéle de royauté sassanide a été surtout une
prérogative des premiers califes, tels que al-Mansdtr (r. 754-775), al-Mahd (r. 775-
785), Hartn al-Rasid (r. 786-809) et al-Ma'min (r. 813-833). Néanmoins, leurs
successeurs ont montré un grand intérét pour les potentialités des dispositifs

ingénieux, en les incluant dans 'apparat visuel de leurs palais.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 19



Enfin, nous voulons mettre en lumiére que les seuls traités sur les automates
composeés a I'époque abbasside ont été produite par les freres Band Masa tout a

longue du régne d’al-Mutawakkil (r. 847-861) et de ses successeurs®.

Notre recherche aboutira donc & une étude systématique du processus de
construction du portrait califal au moyen des mécanismes savants et en fonction de
son modéle sassanide. Le phénoméne d’appréciation et valorisation de la tradition
royale sassanide dans la premiére phase du califat abbasside est un constat sur
lequel normalement tout le monde convient. Néanmoins, un travail systématique
sur la question n’existe toujours pas. Cette insuffisance éclatante s’explique par le
fait qu'il s’agit d’'un projet articulé et ambitieux, qui nécessite des compétences
disparates et qui ne peut pas étre traité de maniére satisfaisante et exhaustive dans
une seule étude. Cette thése veut donc combler ce manque en analysant un des
aspects de la question. Il est souhaitable que dans les années a venir une attention

particuliére soit portée sur d’autres chapitres de la matiere.

Notre recherche a pu bénéficier des résultats atteints en ce domaine d’étude
par des recherches antérieures. Certes, la littérature scientifigue concernant
I'histoire des techniques dans le monde grec et hellénistique a offert les bases pour
nos réflexions sur 'automate. Les fruits de la prouesse des ingénieurs grecs ont
fait 'objet de nombre d’études, s’interrogeant sur les aspects les plus techniques
aussi bien que sur leur vocation esthétique et idéologique en contextes religieux et
politiques'®. Pour ne citer que les études les plus importants auxquelles nous avons
fait référence pour rédiger notre thése, il y a lieu de citer les travaux de Aage
Drachmann (1948; 1963), Bertrand Gille (1978, 1980) et Derek de Solla Price

(1959; 1964; 1974), qui ont consacré plusieurs ouvrages a la technique dans le

9 Bien évidemment, il ne s’agit pas de seules exemplaires de traités sur la mécanique produits a
cette époque. Considérons a cet égard le Kitab fi al-qarastdn (‘Le livre sur la balance romaine’) de
Tabit ibn Qurra (m. 901). A celui-ci s’ajoutent également des traités sur le méme argument des
fréres Band Misa et de Qusta ibn Laga (m. 912), qui n'ont pas survécu (Abattouy 2002, 110).

10 A ce sujet, nous sommes informées que Tatiana Bur vient de compléter son doctorat & I'Université
de Cambridge avec une thése qui examine I'utilisation des connaissances technologiques en
contexte religieux grec. Malheureusement, a présent on n’a pas eu la possibilité de consulter son
travail.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 20



monde grec et romain. Plus récemment, Sylvia Berryman (2003; 2007; 2009) et Di
Pasquale (2007; 2012; 2019), parmi d’autres, ont également mené des recherches
sur le sujet. Bien que ces travaux ne portent pas spécifiguement sur le Moyen-
Orient, ce riche corpus de littérature secondaire ouvre plusieurs pistes de réflexions
théorigues et méthodologiques et s’avére par conséquent tout aussi incontournable
pour le chercheur abordant I'étude de la technique dans I'’Antiquité et I'’Antiquité
tardive. Néanmoins, dans la mesure ou ces ouvrages ne s’interrogent pas sur la
guestion de la circulation des savoirs techniques dans I'espace méditerranéen au

sens large, ils n’offrent qu’'une perspective tout a fait limitée.

Cependant, I'attention pour les connaissances d’ordre technique ne se
limitait guére au monde grec et hellénistigue. Comme notre thése ambitionne, entre
autres, de le montrer, les savoirs techniques ont fait I'objet d’'un grand intérét dans
le monde perse. Néanmoins, force est de constater que des études
compréhensives concernant la technique en contexte sassanide n’existent toujours
pas. De méme, les travaux qui s’interrogent sur des aspects spécifiques (production
industrielle, systeme d'’irrigation, techniques de construction) sont peu nombreux.
Donc ce n’est pas étonnant que la littérature secondaire sur les dispositifs ingénieux
soit trés réduite. A présent, le chercheur qui veut approcher ce domaine d’étude ne
peut se référer qu’aux travaux pionniers de L’Orange (1953) et, plus récemment,
de Panaino (2004a; 2020a, 124-34), qui considérent le caractere astral du célebre
trone mobile de Husraw Il (r. 590-628). Ces premieres réflexions constituent la base
de notre discussion sur les discours de la représentation du Roi des rois sassanide
et du calife abbasside, dans une perspective de continuité entre le réegne de la

dynastie perse et le gouvernement islamique.

En revanche, l'histoire des automates en contexte islamique a attiré
beaucoup plus I'attention des savants'. On peut a ce titre citer la riche bibliographie

de Donald Hill, qui a dédié ses recherches a I'histoire des techniques dans les

11 La bibliographie sur I'histoire des techniques dans les sociétés islamiques est bien plus riche.
Voir, parmi d’autres, les travaux récents de Mohammed Abattouy (1999, 2000, 2001a, 2001b, 2002),
Costantin Canavas (2003 ; 2010), Ahmad al-Hassan et Donald Hill (1986), Parviz Mohebbi (1996).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 21



sociétés islamiques médiévales. Sa contribution a été fondamentale pour la
compréhension de l'histoire des dispositifs ingénieux, car il a édité et traduit
plusieurs traités arabes sur l'argument, tels que le Kitadb al-Hiyal (‘Livre des
dispositifs ingénieux’) des Banu Muasa (1979) et le Kitab fi ma ‘rifat al-hiyal al-
handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’) de al-Jazari

(1974).

Une nouvelle contribution en cette matiere a été offert récemment par Allegra
lafrate (2015; 2020), qui prend en examen les pérégrinations du motif du tréne, des
artefacts et des traditions littéraires liés a la figure de Salomon dans I'espace
meéditerranéen médiéval. lafrate met en lumiére que I'imposant tréne byzantin,
développé dans le cadre de la Magnaura du palais impérial de Constantinople,
miroitait le siége biblique du Prophéte. A cette fin, le trone a été enrichi des
éléments particuliers, tels que les orgues et les automates, qui contribuaient a la
nature spectaculaire des audiences impériales. lafrate montre bien l'interrelation
étroite entre le pouvoir et la technologie et la participation des automates dans le
langage auliqgue byzantin, en les comparant, d’'une maniére circonscrite, a leurs
contreparties abbassides. Par rapport a ses études, notre thése a pu développer
une analyse de l'usage politique des automates avec une perspective originale qui

incl(t dans I'équation les Sassanides.

Pour réaliser notre projet, nous avons rassemblé un corpus de sources
variées, composées en langues et en contexte différents. Nous pouvons
reconnaitre deux groupes majeurs de textes : d’'un c6té la catégorie la plus riche,
c’est-a-dire les ouvrages en arabe ; de l'autre, la littérature moyen-perse. Des
ouvrages variés, composés dans des milieux et des périodes divers, font partie du
premier regroupement. Une attention spéciale a été consacrée aux traités
scientifiques et techniques. L’époque abbasside témoigne de deux seules ceuvres
dédiées aux dispositifs savants. Il s’agit, respectivement, du Kitab al-Hiyal et du al-
Ala allati tuzammir bi-nafsiha (‘L’instrument qui joue de Ilui-méme’), tous les deux
associés au nom des fréres Band Masa ibn Sakir (1X® siécle). Ces fréres étaient

également célébres a la cour abbasside en qualité d’influents hommes politiques.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 22



Le premier traité illustre le fonctionnement de cent différents appareils, tels que des
récipients truqués, des fontaines, des horloges a eau et des instruments musicaux.
Ces derniers font également 'objet d’étude du deuxiéme texte, ou nous pouvons
apprécier la premiére description d’'une flite automatique. Les procédures y
présentées seront examinées aussi sur la base des développements techniques
proposés dans des ouvrages plus tardifs, tout comme le manuel sur les appareils
automatiques Kitab fi ma ‘rifat al-hiyal al-handasiyya de al-Jazart (m. env. 1206). En
deuxieme lieu, force est de constater qu'une bonne partie d’informations provient
d’ouvrages historiques et d’adab, dont la plupart a été rédigé a I'époque abbasside.
Nous pouvons mentionner, a titre d’exemple, des auteurs tels que al-Jahiz (m. 868),
al-Dinawart (m. 894-5 or entre 902 et 903), al-Tabart (m. 923) et al-Mas GdT (m.
957).

Le corpus des sources moyen-perse ne révele aucune information directe a
'égard du développement technique a I'époque sassanide. Ces ceuvres ont été
plutét sollicitées au cours de la thése pour résoudre des questions liées a la notion
de royauté perse et aux portraits de certains monarques sassanides. Bien
évidemment, nous avons gardé a I'esprit la particularité liée a la production des
sources moyen-perses. En effet, malgré les contenus d’une bonne partie des
ouvrages peuvent étre attribués a I'époque sassanide, ils survivent tous dans des

recensions postérieures (IX®-XI¢ siécle).

Enfin, il sera nécessaire tenir en compte de I'hétérogénéité de notre corpus
de sources primaires, car il nous oblige a questionner les informations disponibles
et de les contextualiser, afin de distinguer ce qui est un fruit de I'imagination par ce
qui semble vraisemblable. C’est pour cette raison que, quand cela est possible,
nous irons croiser les informations repérées dans les textes arabo-persans, moyen-

perses et, occasionnellement, syriaques, grecs et latins.

Comme nous I'avons vu, notre recherche se nourrit de sources primaires en
plusieurs langues, qui souvent circulent en plusieurs éditions critiques et
traductions. Par conséquent, nous voulons dire quelques mots de nature technique

a I'égard de notre emploi du corpus des textes. En ce qui concerne les sources en

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 23



langue latine, grecque, arabe, moyen-perse et persan, nous avons fait référence
aux éditions critiques en langue originale. Le texte en langue accompagne nos
traductions dans le corps du texte. Si une traduction frangaise était déja disponible,
nous en avons auparavant éprouve la justesse vis-a-vis du texte originel. Quand
nous lI'avons trouvé convenable, nous I'avons incorporé dans le texte. En certaines,
rares occasions, nous avons été forcés d’utiliser de traductions des sources
primaires en anglais ou dans une autre langue européenne. Ce choix a été dicté
par I'impossibilité de localiser les éditions critiques disponibles tout au cours de la
pandémie de Covid-19. Pour ce qui concerne les éditions critiques utilisées et les
traductions sur lesquelles nos versions s’appuient, nous en avons fait référence en

note.

Annonce du plan

La thése est organisée en quatre parties, structurées selon un ordre
progressif. Le premier volet porte sur 'analyse du cadre historique et sociopolitique
de I'époque qui s’étend de la période sassanide tardive aux premiers siecles du
califat abbasside. Deux axes de recherche y seront abordés en autant de chapitres.
D’abord, il sera question de se pencher sur les événements qui ont fait suite a la
prédication du Prophéte Muhammad. Cela fait, il s’agira de s’interroger sur le
moment fondateur de la communauté, en cherchant de saisir les spécificités de la
nouvelle société islamique. Cela nous permettra de comprendre la doctrine de
l'alliance entre din et dawla, la religion et le pouvoir constitué. Ce principe, qui
émerge avec force soit dans les textes théologiques islamiques soit dans les
ouvrages auliques (tels que les recueils de conseils), manifeste des points de
contact avec I'héritage royal sassanide. Ensuite, il sera question de suivre les
moments cruciaux de la conquéte arabo-islamique de I'lran, afin de mettre en
discussion une approche méthodologique qui distingue de fagon nette la « période
préislamique » de celle « islamique ». Nous pouvons tout de suite observer que

I'élément discriminant, I'arrivée de l'islam, émerge déja dans les dénominations

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 24



elles-mémes. Sans nier les changements en matiere social, politique et religieux
déclenchés par la prédication de Muhammad, nous nous livrerons a une discussion
sur les phénomenes de continuité dans les pratiques et les discours d’ordre
idéologique concernant la figure du chef de I'état. En effet, remettre en cause cette
approche méthodologique nous permettra de mettre au point les itinéraires des
motifs et des savoirs chers a la tradition royale sassanide dans la littérature
composée dans la premiere époque abbasside. D’ailleurs, ces transpositions
littéraires refletent le vif intérét que les Califes et les cadres dirigeants abbassides
portaient pour le modéle de gouvernement perse. A ce sujet, nous porterons plus
particulierement notre attention sur des études de cas majeures, qui révélent les

formes de la négociation idéologique dans I'Empire abbasside.

Une fois contextualisés et décrits les cadres historico-politiques et les
corrélations idéologiques existantes entre les Sassanides et les Abbassides, nous
pourrons dédier la deuxiéme partie de la thése a l'analyse du développement
scientifique et technique qui eut lieu entre I'’Antiquité tardive et la premiére époque
médiévale. Le premier chapitre est consacré a une discussion de la place qui
revient aux savants dans 'Empire perse et le Califat abbasside. Il sera question de
se pencher sur les spécificités des réseaux philosophiques et scientifiques
développés dans 'Empire sassanide, qui furent intermédiaires privilégiés de la
circulation d’'un ensemble de notions et savoirs étrangers. Ce sont bien les
structures d’enseignement formées dans I'Antiquité tardive qui fournissent les
bases pour le mouvement intellectuel successif qui caractérise les premiers siecles
du Califat abbasside. Nous porterons alors notre attention sur la constitution, au
cours des lI¢ et llle siécles, d’'un réseau d’écoles gérées par I'Eglise syro-orientale
et syro-occidentale dans des centres importants de la Mésopotamie, placés sous
l'autorité byzantine ou sassanide, tels qu’Edesse, Nisibis et Jundi§apadr. Nous
aurons l'occasion d’apprécier le role des savants chrétiens dans l'activité de
traduction et circulation d’ceuvres sur la philosophie, la logique, la médecine et
I'astrologie grecques. Ces savoirs bénéficieérent d’un large écho dans les écoles et
les cours moyen-orientales, par la médiation des traductions syriaques et,

successivement, moyen-perses. Malgré les éventuels problémes rencontrés par la

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 25



communauté syro-chrétienne avec le gouvernement sassanide, les intellectuels
provenant de cet environnement bénéficierent du soutien croissant des Rois des
rois. En particulier, nous aurons la possibilité de considérer I'attention accordée par
Husraw | aux questions d’ordres philosophiques et scientifiques. Celle-ci contribua
a I'élaboration d’'une image de Husraw comme roi-philosophe par excellence, qui
trouva une large diffusion dans la littérature moyen-perse, ainsi qu’arabo-persane.
Finalement, notre discussion aboutira a 'examen des interrelations existantes entre
la cour du Calife abbasside et les cercles savants. Au cours de la section, il sera
guestion de comprendre le phénoméne du mouvement de traduction, entrepris par
le deuxiéeme représentant de la dynastie, al-Mansir, et poursuivi par ses
successeurs. Il ne s’agit pas d’'un processus isolé, mais au contraire d’'un élément
essentiel du programme politique et idéologique des premiers Califes abbassides.
Se pencher respectivement sur les milieux de la production du savoir affirmé dans
les Empires sassanide et abbasside ou dans les régions de contacte, nous
permettra de comprendre les conditions dans lesquelles un discours sur les

techniques et I'élaboration pratique des automates pouvaient avoir été élaboreés.

Pour conclure, le deuxieme chapitre entre dans le vif du sujet, en présentant
ceux qui sont les majeurs acteurs en jeu de la thése : les dispositifs savants. En
tant que premier travail systématique sur le réle politique des automates dans les
contextes sassanide et abbasside, nous ouvrirons la discussion avec une analyse
de I'histoire des machineries. Il sera lieu de se pencher sur les premiers
exemplaires présupposés d’automates, concus en Egypte et dans le monde grec
ancien. Cet examen permettra de saisir la réelle complexité des premiéres études
dans le secteur et la nature des réflexions théoriques a I'égard, développées au
moins du Il1€ siecle avant notre ére. L'Alexandrie hellénistique, avec son Mouseion
(le « temple des Muses »), créé par Ptolémée I°" Sbter (m. 283), est le véritable
laboratoire d’idées qui mena a des avancements significatifs dans le domaine des
études techniques. Les noms de Ctésibios d’Alexandrie, Philon de Byzance et
Héron d’Alexandrie, sont liés a la création de premiers automates complexes.
Ceux-ci feront I'objet d’'une étude détaillée, car ils montrent leur contribution active

aux divers événements religieux et politiques de la société alexandrine. Ensuite, il

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 26



sera question de contextualiser les élaborations techniques produites dans les
régions moyen-orientales dans ['Antiquité tardive, en les évaluant dans la
perspective plus large de I'espace eurasiatique. Ainsi, il sera possible d’apprécier
les conditions du développement technique en milieu perse, par rapport au vaste
réseau qui connectait les régions de la Méditerranée orientale a I'’Asie Centrale, la
Chine et le sous-continent indien. En ce sens, la technique sassanide peut avoir
bénéficié de la circulation d’enseignements étrangers, comme pour d’autres
domaines du savoir, tels que la médecine et I'astrologie!?. Les contacts culturels
entre ces différentes régions ont été possibles grace aux politiques commerciales
et diplomatiques menées par les différents états. En effet, le dialogue scientifique
avait accompagné les missions religieuses, commerciales et diplomatiques, initiées
au lI® siecle avant notre ere. Une bréve analyse sur les apparitions littéraires de la
machine conclut la section. Il sera ici question de considérer la transposition de
'automaton de la sphére de la technique, et donc du réel, au royaume de la magie.
En effet, la machine devient rapidement une idole imaginée, protagoniste des
narrations fabuleuses. Nous aurons alors la possibilité de considérer les deux
dimensions de la machine en tant que garib, c’est-a-dire une curiosité technique,
création de la prouesse humaine, et ‘ajab, merveille qui étonne ou effraie. La
discussion aboutira a une discussion des apparitions de la machine dans les
ouvrages de théologie islamique, afin de montrer celles qui étaient les positons des

savants musulmans en cette matiéere.

L’exposition concernant I'histoire des dispositifs savants depuis I'Antiquité,
introduit les deux dernieres parties de la thése. Celles-ci tenteront d’apporter des
éléments de connaissance et compréhension du réle dévolu aux automates dans
I'élaboration et la négociation de l'idéologie royale et califale. L’analyse comparée
des deux procés de définition du portrait de chef d’état perse et islamique permettra

de saisir dans quelle mesure les Abbassides s’étaient confrontés au modeéle

12 La littérature a ce propos est treés riche. Nous renvoyons, pour les études sur la médecine, a
Bailey (1943, 78-119) et Delaini (2013) et, pour les études sur 'astrologie, a Nallino (1922), Pingree
(1963a) et Panaino (1998). Voir également Panaino (1992), sur la circulation des savoirs
astrologiques mésopotamiens en Inde.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 27



sassanide. Deux typologies de machineries feront I'objet d’étude. Le troisiéme volet
se consacrera aux dispositifs de calcul du temps, tels qu’horloges hydrauliques et
instruments astronomiques, afin de relever la volonté du souverain de se présenter
en qualité de maitre du temps. La section successive prend pour objet de réflexion
les automates biologiques, qui reproduisent les éléments de la nature. Nous allons
ainsi montrer les utilités politiques de ces types d’artefacts. Notamment, il sera
possible de mettre en évidence la volonté du souverain de se présenter en qualité
de tutélaire de la fertilité naturelle, des agents atmosphériques et des phénomeénes
naturels. De plus, par les biais de ses automates, le Roi et le Calife pouvaient
reproduire la nature, dans une version qui ne voulait pas rivaliser avec la puissance

créatrice divine.

Mais ceci n’est pas tout, car I'étude de la question fait I'état d’'un phénomeéne
plus complexe de compétition scientifique entre les Sassanides et les Byzantins et,
a un stade ultérieur, entre les Abbassides et les Byzantins. Nous avons alors
limpression que les Califes hériterent une forme de dialogue diplomatique et,
simultanément, de rivalité, qui avait caractérisé les relations perso-byzantines.
Dans cette optique, les Abbassides se posérent en continuité avec ceux qu’ils

considérent, par bien des aspects, leurs ancétres légitimes.

Une bibliographie, une liste des illustrations et trois annexes concernant
respectivement les textes en langue originelle, les images et les tables dynastiques

sont insérés a la fin du volume.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 28



Partie I.
IDEOLOGIES, EMPIRES ET SOCIETES.

LES CONTEXTES HISTORIQUES ET POLITIQUES

Une these qui veut saisir les éléments de continuité entre les traditions
royales sassanides et I'idéologie califale développée dans la premiére époque
abbasside, doit surement s’interroger sur la période entre la chute de la dynastie
sassanide et 'avénement du califat'®. Par conséquent, il sera donc question dans
le premier chapitre de s’attarder sur les événements qui se sont produits peu aprés
le début de la prédication de Muhammad. Une discussion sur le moment fondateur
de la communauté offre la possibilité de s’interroger sur la nature de la nouvelle
société islamique, reposant sur le principe de l'alliance entre din et dawla, la religion
et le pouvoir. Ainsi, nous aurons la possibilit¢ de saisir I'importance de cette
doctrine, qui caractérise I'organisation des premiers états islamiques. L’insistance
sur ce principe, qui émerge de I'étude attentive des sources primaires — surtout de
recueils de conseils — révéle un lien étroit avec I'héritage royal sassanide, sur lequel

on dira quelques mots dans le deuxiéme chapitre de ce volet.

Sur la base de ces considérations, notre discussion doit nécessairement
débuter avec une analyse de la chute de la dynastie sassanide. Cela nous
permettra de reparcourir les circonstances et les faits saillants de la conquéte
arabo-islamique de I'lran. Dans le méme esprit, nous ne pouvons pas nous abstenir
d’'une discussion critique d’'une approche méthodologique répandue qui sépare,

d’'une maniére arbitraire, deux périodes, définies par rapport a la conquéte arabo-

13 Comme I'écrit a juste titre al-Azmeh (2001, 83) « the first century of Islam was an interregnum, a
period of transition from Hellenistic and Sasanian regimes to an oecumenical polity which built upon
the debris of both. This heritage was collated by new configurations of power, most saliently central,
imperial power which constituted itself under the signature of Islam. The interregnum was a period
in which elements of older order and form were experimented with. A massive repertoire of Arab
newcomers and this was inventoried, organised and intermixed with new elements that emerged, in
the course of history, under the Muslim signature. To these elements were added, albeit in smaller
proportions, ingredients from pre-Islamic Arabian norms and concepts of kingship ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 29



islamique. Autrement dit, la prédication de Muhammad et les conséquences de la
constitution du nouvel état islamique sont encore souvent prises comme cadres
conventionnels pour délimiter I'époque préislamique de celle islamique, pensées
comme deux moments distingués. L’attribut déterminant qui fait la différence entre
une peériode et l'autre, l'islam, se dévoile, d'une maniére significative, dans les
dénominations elles-mémes. En opposition a cette approche disciplinaire, nous
voulons attirer I'attention sur les phénoménes de continuité dans les questions
d’ordre politique, social et scientifique. Les études sur ce théme, développées,
parmi d’autres, par I'historien Jacques Le Goff — qui s’appuie également sur les
recherches de Fernand Braudel —, nous guident dans nos réflexions et nous
permettent de remettre en cause cette approche méthodologique. Il sera ainsi
possible de saisir le processus de récupération et de valorisation des traditions et
des institutions sassanides concernant la gestion du pouvoir et 'organisation de
'empire dans les premiers siécles du calendrier islamique. En particulier, il s’agira
de garder dans I'esprit une condition aussi importante que banale : les conquétes
mirent sGrement fin a la domination de la dynastie sassanide sur I'lran et les régions
voisines. Toutefois, une bonne partie des cadres dirigeants, de la noblesse fonciere
et, plus généralement, des habitants de I'Empire perse mourant a finalement
constitué la population de la nouvelle entité publique. Ces gens, qui eurent
également acces aux hautes fonctions gouvernementales, intellectuelles et
scientifiques des nouveaux califats, facilitérent le processus de transmission et

circulation des motifs et des pratiques d’origine sassanide.

Pour saisir la spécificité et la complexité de ce phénomeéne, le deuxiéme
chapitre de la section se penchera sur la question de la définition et de la
négociation de l'idéologie impériale abbasside, considérée en miroir du modeéle
sassanide. Le theme est introduit par une section centrée sur la nature des relations
existantes entre les Arabes et les Perses, a la veille de I'islam et aprés la chute de
'Empire sassanide. Il est ici question d’explorer les contacts et les influences
exercées I'un sur l'autre. Dans cette optique, on donnera une valeur importante aux
récits de majeurs historiens musulmans, tels que al-DinawarT (m. ca. 894), al-Tabart

(m. 923) et al-Mas‘adi (m. 957), qui décrivent le siege de Ctésiphon, capitale

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 30



sassanide, et d’autres importants centres perses. Ces narrations témoignent de la
familiarisation des Arabes avec le go(t des Perses pour les apparats et la collection
de leurs trésors. Il sera ainsi possible de saisir la valeur associée, depuis le début,
aux objets royaux. Certains, comme nous allons le voir, possédaient un tel prestige
qu’ils furent accueillis dans des espaces sacrés, tels que la Ka‘ba ou les grandes
mosqguées du vendredi. L’exposition de ce genre de relique, souvent aux cotés
d’objets religieux (pensons, a titre d’exemple, aux cornes de Abraham), était a la
fois un symbole de victoire de I'islam et de sa communauté et un embléme du réle
hérité par les prédécesseurs perses. En effet, la transmission de la responsabilité
politique se manifeste souvent dans les pratiques et les discours inhérents a la
figure du calife. Nous avons la possibilité d’aborder ce théme au cours du deuxiéme
chapitre, en montrant que le calife, en ayant son siege a Baghdad, en Iraq,
gouverna ce qui était considéré comme le meilleur des késwar, c’est-a-dire les
régions dans lesquelles est divisé le monde selon la tradition perse. En ce sens, le
calife héritait le prestige symbolique du §&8hansah sassanide en tant que roi des

sept climats.

Enfin, la derniere partie du deuxiéme chapitre se penchera sur certaines
études de cas qui témoignent la circulation des savoirs politiques sassanides. En
cette section, il sera question d’interroger les sources de I'époque, afin de
considérer les transfigurations littéraires de certains souverains sassanides dans
les ouvrages produits par des intellectuels de I'époque abbasside. Nous aurons
ainsi la possibilité d’apprécier les rdles divers qui leur étaient attribués : comme roi-
modele, dont les gestes sont a connaitre et a reproduire, mais également, comme
point de comparaison, qui sert au poéte et au lettré pour parler des événements
contemporains, sans prendre le risque de s’exposer aux possibles dangers. Un cas
emblématique est représenté par I'épisode de I'assassinat du calife al-Mutawakkil
(r. 847-861), par son fils. Le poéte al-Buhturl, ainsi que les historiens al-TabarT et
al-Mas‘udi, s’appuie sur un jeu de miroir qui touche la personne de Husraw Il (r.

590-628) et son fils et meurtrier, pour dénoncer I'événement.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 31



Chapitre 1.
ENTRE LES SASSANIDES ET LES ABBASSIDES.
LA CONQUETE ISLAMIQUE DE L’IRAN ET LA NAISSANCE DU CALIFAT
ABBASSIDE

| have begun with Iraq because it is the
center of the world, the navel of the earth;
and | report about Baghdad because it is
the center of Iraq and the greatest city,
one which has no peer in the east or the
west of the earth in size, importance,
prosperity, abundance of waters, and
salubrious climate, and because it is
inhabited by all varieties of mankind and
urban and rural folk who have immigrated
to it from all countries near and far.
People from the remotest part of the
world have preferred it to their
homelands; people from every country
have residential quarters there and
places for trade and for business. What
can be found together in no other city in
the world comes together there.

Al-Ya'qubr1, Kitab al-buldan

1.1. Din wa Dawla. Muhammad et la naissance de I'Etat islamique

L’expression arabe din wa dawla, «la religion et I'état », est souvent
invoquée dans les discours concernant I'état islamique. Le célébre énoncé est
mentionné pour la premiére fois dans I'ouvrage Al-din wa al-dawla fi itbat nubuwwat
Muhammad (‘La religion et I'état dans I'épreuve de la prophétie de Muhammad’)
composeé par l'intellectuel “AlT ibn Sahl Rabban TabarT (m. 870). L’auteur y affirme
clairement que la sphere d’'influence de l'islam embrasse les affaires religieuses
tout comme les questions de nature politique. Dés le début de la prédication de
Muhammad, lislam n’est pas envisagé comme une scission entre l'appareil
etatique (le dawla) et la religion (din). En effet, le modeéle islamique s’insére dans

toutes les expressions religieuses, politiques et sociales de la vie en communauté.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 32



En ce sens, la figure de Muhammad est emblématique, car il a joué le role de
prophéte de l'islam, aussi bien que celui de commandant militaire et de chef

politique de la communauté naissante des croyants.

Revenons-nous a l'expression évoquée ci-dessus, pour explorer les
éléments qui la composent. Le terme din peut étre traduit comme “religion” malgré
son sens soit bien plus complexe. En réalité, il indique, dans un sens plus large, les
obligations du croyant ainsi que les dogmes et les normes du vivre ensemble, en
communauté (Campanini 2015, 28). De l'autre c6té, dawla marque le cadre dans
lequel toutes les obligations doivent étre respectées (Scarcia Amoretti 2013, 16). Il
est donc évident que les deux sont en relation de complémentarité. En réalité,
dawla a un signifiat de « tour » et « période ». Par conséquent, le mot a pris dans
un deuxiéme temps le sens de « dynastie » et, avec les Abbassides, de I'ordre

politique instaure.

Une histoire qui considére I'entité politique islamique, comme c’est le cas du
califat abbasside, doit surement considérer les premiers moments de vie de la
communauté islamique (en arabe, umma). C’est pour cela que nous devons dire
quelques mots a propos de la figure de Muhammad et des premiéres décennies de
'avénement de l'islam4. Nous avons connaissance de la biographie du prophéte
par le biais des sources beaucoup plus tardives. Il n’a pas lieu de s’en étonner, si
on tient en compte du fait que la société arabe de I'époque reposait sur un systéme
principalement oral’®>. Le méme est vrai pour les deux premiers siécles du
calendrier islamique, dont I'an zéro correspond a I'an 622 de notre ére (ce qu’on

appelle I'’hégire).

Nous avons déja pu souligner que Muhammad a été en méme temps
prophéte, prédicateur d’'une nouvelle religion, mais également homme d’Etat et

commandant militaire pour la communauté naissante des croyants. Etant né en 570

14 Une récente discussion sur la figure de Muhammad est offerte par Shoemaker (2019).

15 ’écriture assumera rapidement un role de premier plan, car elle était I'instrument qui permettait
de fixer le texte coranique, parole de Dieu, et de comprendre le texte par le biais d’études d’ordre
linguistiques et grammaticales.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 33



a la Mecque, il était membre des Qurays, la tribu la plus puissante et influente de
la ville. A cette époque, Mecque était une destination de peélerinage (haram), bien
qu’un important centre économique. Les majeures tribus de la ville gouvernaient le
transport de marchandises sur les grandes routes commerciales ainsi que les
activités liées a la dévotion au temple de la Ka‘'ba (Donner 1981, 51-52). Orphelin
dés le plus jeune age, Muhammad grandit avec Abl Talib, pére de ‘All, personne
autour de laquelle se constituera I'islam chiite. Dans 'année 610, a 'occasion d’'une
période d’ermitage sur le mont Hira’, pres de la Mecque, il aurait recu la visite de
I'archange Gabriel, qui lui donna la prophétie'®. Muhammad commenca a annoncer
la prédication et il s’entoura des premiers convertis, parmi lesquels figuraient
I'épouse Hadija, ‘AlT et Abl Bakr, son premier successeur a la guide de la umma
apres sa mort. Les themes principaux de sa prédication concernaient des questions
de nature éthiques et politiques, comme en matiere de justice sociale. La diffusion
de lislam alla alors de pair avec la création d’'une nouvelle entité politique qui
prenait des distances avec la forme étatique existante. En effet, la nouvelle
communauté se pensait en contraste avec l'organisation étatique de la Mecque,
pour des raisons d’ordre religieux, social et politique. Il est également important de
souligner qu’un élément ultérieur de cohésion pour la communauté islamique était
incarné par la commune hostilité des Mecquois a leur égard. Cette hostilité
augmentait un jour apres l'autre, au rythme de la consolidation du pouvoir des
musulmans a travers des actions militaires et politiques. Néanmoins, Muhammad
resta dans la ville de la Mecque pour environ 12 ans. A la suite de la mort de Hadija
et de Abd Talib en 619, le prophéte chercha de nouvelles alliances, en trouvant un
milieu réceptif a Yatrib, mieux connu aujourd’hui sous le nom de Médine. L’année
622 est particulierement importante dans I'histoire de l'islam, car elle marque le
déplacement définitif de Muhammad et de ses partisans de la Mecque a Médine et,
de ce fait, la premiére année du calendrier islamique. Il s’agit effectivement d’un
moment capital, connu avec le nom arabe de hijra, I'émigration. Mais cette date

signale aussi la naissance effective de la communauté islamique et I'individuation

16 Remarquons, a ce sujet, qu’une certaine narration témoigne que Muhammad aurait été prévenu
du don de la prophétie par le moine chrétien Bahira, lors d’'un voyage de commerce en Syrie.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 34



d’'une premiere unité territoriale destinée aux musulmans. Les conflits avec les
groupes hostiles furent 'occasion d’énoncer les premiers principes a I'égard de la
guerre sainte, le jihad (litt. « I'effort »), et sur la légitimité de la lutte armée car la
conquéte était considérée un acte méritoire, ainsi qu’un instrument Iégitime pour
permettre la diffusion de la bonne religion dans le monde. Ainsi, en 623, le prophéte
Muhammad ouvrit la période de grandes conquétes islamiques, en ordonnant le
combat contre les Qurays et leurs alliés. L’effort initial visait a étendre le contrdle

des musulmans sur des tribus et des clans divers de 'Arabie.

Nous voulons également mentionner un autre moment décisif dans la
premiere histoire de la communauté islamique, c’est-a-dire la célébre tréve de
Hudaybiya, siglée avec les Quraychites en 628. Cette tréve était conditionnée par
la renonciation de la part de Muhammad a son épithéte d’envoyé de Dieu.
L’acceptation de cette obligation déclencha des mécontentements au sein de la
communauté. Pour résoudre la situation, le prophete proposa a tous les membres
de la communauté de lui préter serment. Il s’agit d’'un événement trés important,
car avec cet acte il se fit reconnaitre dans son role de chef politique et religieux en
vertu du message qu’il annongait. La position de Muhammad se renforga a tel point
gue deux ans apres il entra a la Mecque sans bains de sang. En outre, en 630 le
prophéte lui-méme guida le combat contre la ville de Tabilk, sur la frontiere du
désert syrien, dans l'actuelle Arabie saoudite. En tant qu’avertissement pour
'Empire byzantin, il s’agissait d’'un autre évenement important qui conduisit au

renforcement de la communauté.

L’an 632 marque la mort du prophéte Muhammad. La nouvelle communauté
islamique fut amenée a réfléchir sur lidentité qu’elle devait assumer!’. Les
musulmans font face aux premiéres tensions sociales et politiques, qui bientét
conduisirent au développement de différents groupes religieux. En particulier, il
s’agissait de discuter et décider les modalités de succession a la téte de la

communauté islamique. Muhammad avait gardé le silence a propos de ce qui était

17 Pour une histoire des événements concernant la succession de Muhammad, que nous traitons
ici de maniére abrégée, on renvoie la lecture a Donner (2010, 97-193) et a H. Kennedy (2016, 3-43).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 35



censé étre le destin de la umma apres sa mort. Les membres de la umma se sont
donc vite trouvés a discuter sur I'identité de la personne légitimée a guider le cercle
de musulmans. Comme le souligne North (2011, 73), I'histoire de la dispute, qui a
son origine en ce moment, est indissociable de I'histoire du pouvoir islamique. Le
critere de désignation du successeur politique du prophéte se déroula
conformément a une procédure coutumiére d’élections, a laquelle pouvaient
participer les personnages les plus éminents de la nouvelle société. La
communauté islamique s’appuyait sur la $dra, le conseil de Sages, une modalité
tribale ancienne censée élire le vicaire du prophéte, le halifa®. Ce critére permettait
aux factions diverses de soutenir leurs causes. Deux groupes majeurs émergérent
: d’un c6té les muhagjiran, c’est-a-dire ceux qui en 622 avaient suivi Muhammad lors
de son départ de I'hostile Mecque vers Yatrib (plus tard renommée Médine). A ce
groupe, il s’ajoutait celui des ansar, les partisans, ceux qui accueillirent Muhammad
dans la ville de Yatrib et qui se convertirent & I'islam. A ces deux représentants de
la premiére aristocratie musulmane, s’ajoutérent successivement d’autres tribus et
clans de la péninsule arabique. Comme nous I'avons déja évoqué, le choix du
successeur ne fut pas simple. En revanche, ce fut a ce moment que les grands
schismes commenceérent a se former. En particulier, les partisans de ‘All, beau-fils
de Muhammad, se distinguérent sur la base d’'une désignation que le Prophéte
méme avait présentée a travers une formule énigmatique. Cette premiere division
de la communauté islamique est a l'origine de I'existence de deux groupes
majoritaires de l'islam, c’est-a-dire le sunnisme et le chiisme (§7'a)*°. Ainsi, sans
entrer dans les détails, remarquons que la succession des quatre premiers quatre
califes, connus avec l'appellation des « Bien guidés » (en arabe, al-rasidan), fut
caractérisée par des tensions et de gros conflits. Abl Bakr (632-634), beau-pere

de Muhammad, fut élu en qualité de premier vicaire, malgré de légéres tensions

18 Nous constatons que le titre avait été déja employé par le prophéte Muhammad lors de son départ
de Médine. En effet, il avait nommé un halifa qui devait le remplacer durant la période de son
absence (H. Kennedy 2016, 4).

191l n’est pas nécessaire d’aborder le sujet en détail dans le cadre de notre discussion. Cependant,
nous nous permettons de renvoyer la lecture aux ouvrages de Ali Muhammad Amir-Moezzi et
Christian Jambet (2004) et de Leonardo Capezzone et Marco Salati (2006).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 36



nées pendant les élections. Au cours de son regne, la umma islamique déclara
celle qu'on appelle la guerre de la ridda (de I'apostasie), qui amena la presque
totale islamisation de I'Arabie (North 2011, 55). Aba Bakr prit le titre de halifa, terme
qui indique, dans son sens premier, un substitut, qui hérite les obligations attachées
a la position d’'un dignitaire absent. Son successeur, ‘Umar ibn al-Hattab (r. 634-
644), prit également le titre de amir al-mu’minin, le « commandeur des croyants ».
Sous ses ordres, la puissance islamique put s’étendre au dehors des territoires de
la péninsule arabique. Avec I'élection du troisieme calife « bien guidé », ‘Utman (r.
644-656), I'aristocratie mercantile mecquoise put placer un membre du clan
Umayya, qui a l'origine avait été hostile & la prédication de Muhammad. A ce calife
on doit la mise par écrit du texte coranique, véritable patrimoine normatif
islamique?®. Son régne fut caractérisé par une gestion politique marquée par le
népotisme. En fait, plusieurs membres du clan Umayya recurent les centres
principaux de I'administration, tels que son cousin Mu‘awiya, qui recut la charge de
gouverneur de la Syrie. Quelques années plus tard, il inaugura la domination de la
dynastie omeyyade (661-750). Pour ce qui concerne le calife ‘Utman, il fut
assassiné en 656 et ‘All, beau-fils du Prophéte, prit le titre de calife. Néanmoins,
son califat connut une période de grandes tensions sociales et politiques, car il fut
tout de suite contesté par d’autres groupes de pouvoir internes a la umma. En effet,
aux tensions déja existantes, s’ajoutait le fait que ‘All ne mena aucune enquéte
significative sur l'assassinat de ‘Utman. Mu‘awiya, fort de c¢a, annonga que
I'élection de “Alr n’était pas valable, car elle était le résultat d’'un choix d’un groupe
minoritaire, étant donné que le clan omeyyade s’était éloigné de Médine comme
signe de proteste pour la mort de ‘Utman et, par conséquent, n’avait pas participé
a la consultation. Les partisans de ‘All se trouvaient face a divers groupes
d’opposants : tout d’abord, ‘A’i8a, veuve du Prophéte, qui s’acheva avec la défaite

de cette derniére, et plus tard, Mu'awiya et ses fidéles. Le conflit armé entre les

20 Force est de constater que le Coran ne se manifestait pas comme un code complet, qui pouvait
régler chaque question née au sein de la communauté. Nous ne pouvons pas destiner en ce lieu
des réflexions a I'égard de la naissance de la science juridique et de la définition juridique des
fonctions des premiers califes islamiques. Voir a ce sujet Schacht (1967) et Crone et Hinds (2003).
Sur le Coran, ses origines, sa compaosition et sa canonisation, voir Amir-Moezzi et Dye (2019).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 37



deux factions se résolut par la décision de faire appel a linterprétation d’un
arbitrage. Cependant, ce choix causa la séparation d’un groupe des partisans de
‘All, qui naccepta pas l'arbitrage. Les sécessionnistes, connus sous le nom de
kharidjites (en arabe, hawarij), soutenaient que seul un conflit armé pouvait régler
la question. lls essayérent de faire changer d’avis “All, lequel en 658 ordonna leur
massacre pres de Nahrawan, sur le Tigre. Pour ce qui concerne l'arbitrage, les
deux personnes identifiées par les adversaires se rencontrérent en 659. Les
sources qui mentionnent l'arbitrage ne fournissent pas un rapport unique sur cet
evénement. D’ailleurs, nous savons que l'arbitrage se prononga en faveur de
Mu‘awiya. En plus, les deux arbitres accusérent ‘All de la mort de ‘Utman. En
raison de ¢a, en 660, Mu‘awiya, supporté pas son armée stationnée a Jérusalem,
prit le titre de calife. Dans I'année suivante, “Ali fut assassiné auprés de la mosquée
de Kdifa, en Iraq, par les mains d’un kharidjite qui voulait venger le massacre de
Nahrawan. Avec Mu'awiya, le califat devint héréditaire : avec lui, en effet,
s’inaugura le régne de la dynastie omeyyade, au pouvoir jusqu’au 750. Néanmoins,
dans les premieres décennies du régne, les Omeyyades affronterent les partisans
de la $r'a, qui reconnaissaient le droit au califat des descendants de “All, en

particulier les fils nés de son mariage avec Fatima, al-Hasan et al-Husayn.

Les Omeyyades régnérent pendant prés d’un siécle. Au début de leur régne,
ils changerent leur titre de « vicaires de I'envoyé de Dieu » pour celui de halifat
Allah, « vicaire de Dieu » (Crone et Hinds 2003, 4-23)%%. Certes, les califes
pouvaient mettre en pratique leurs idées en matiére de droit. Cependant, la Sari‘a
les empéchait de Iégiférer en vertu de leur position comme vicaire de Dieu (Nagel
2011, 84). Sur cette question, Ibn al-Mugaffa® (m. 757), intellectuel et politique
ayant vécu a cheval entre I'époque omeyyade tardive et la premiére période
abbasside, semble offrir un avis précieux a un des califes. Il dédia notamment le

texte administratif Risala fT al-Sahaba (‘L’épitre sur 'amitié’) a un calife, peut-étre

21| faut justement rappeler la contribution de al-Azmeh (2001), qui examine les caractéristiques des
théories et pratiques du pouvoir politique dans les sociétés islamiques médiévales. Le chercheur
s’interroge sur la nature de toutes prmiéres formes politiques, en les étudiant sur fond des traditions
royales héllénistiques, perses et byzantines.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 38



'abbasside al-Mansur (r. 754-775). L’auteur, porte-parole de la tradition royale
sassanide, s’adresse directement au calife, en I'exhortant a codifier lois et normes,
en unifiant en cette maniére les divergences existantes entre les écoles juridiques
et les divers milieux sociaux (Gabrieli 2012). En tant que représentant de la
nouvelle administration, avec une connaissance approfondie du modele sassanide,
la proposition d’lbn al-Muqgaffa® permet de comprendre qu’il y avait un important
vide & combler dans le systéme califal, concernant la Iégislation. Cela témoigne du
fait que les Omeyyades et les premiers Abbassides devaient encore se confronter

avec un secteur central dans leur pratique du pouvoir (Nagel 2011, 84).

La domination omeyyade termina avec I'ascension des hasimites Banu al-
‘Abbas en 750. La transition du califat omeyyade a celui des Abbassides est
considérée comme une véritable révolution. En effet, entre les années 747 et 750,
une série d’événements ont marqué un changement qui impliquait tous les secteurs
de la société islamique et qui conduisit en peu de temps a I'écrasement de la
dynastie omeyyade??. Les premiéres phases du proces révolutionnaire sont dues
a la personne de Abl Muslim, organisateur du mouvement en faveur des Banu al-
‘Abbas. Celui-ci s’installa a Marw, importante ville de I'Asie centrale, d’ou il guida
I'expédition en Mésopotamie en 750. Peu aprés, Abl al-'Abbas al-Saffah (r. 750-
754) fut nommeé calife a Kiifa. Ensuite, les victoires des partisans d’Abi al-'Abbas
se succédérent rapidement : & Mawsil, & Damas, jusqu’a 'Egypte, ou le dernier

Omeyyade, Marwan Il (r. 744-750), fut assassiné.

Tilman Nagel (2011, 104-5) rappelle une lecon importante de
I'historiographie contemporaine a propos de cet événement historique. L’intention
est de mettre en évidence un aspect essentiel, que nous voulons d’ores et déja
prendre en considération. Les historiens parlent souvent de ce moment de
transition comme le crépuscule de I'empire arabe, qui laissa sa place au régne
islamique des Abbassides. Durant la période omeyyade, la gouvernance s’exergait

a travers des dynamiques d’ordre clanique : le califat se basait sur un rapport de

22 Ce moment historique est bien analysé par Agha (2003), qui revient sur les derniéres décennies
du califat omeyyade pour comprendre 'origine des mouvements d’opposition.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 39



fidélité qui liait la personne du calife aux différents groupes tribaux. En effet, dans
la premiére phase de la domination omeyyade, les califes ont fait face a divers
épisodes de dissidence, qui trouvaient leur origine dans les rivalités claniques de
longue date. Nous pensons notamment aux circonstances de rivalités qui avaient
caracteérisé les rapports des Omeyyades aux Arabes de la lignée ‘Adnan du nord
et de la lignée de Qahtan, du sud. Ce genre de problématiques étaient dues au
manque d'un apparat administratif qui répondait seulement au calife. Ces
conditions, qui émergérent dans I'époque omeyyade tardive, furent manifestement
une des raisons de I'affaiblissement de I'empire. L’ascension des Abbassides fut
en revanche a l'origine d’un changement social et politique considérable, qui fut
probablement a I'origine du grand succes rencontré par les partisans des hasimites.
En effet, les années de préparation de la révolution, ont donné voix aux groupes
des musulmans non arabes. Cet aspect se conserva dans la structure méme du
nouveau califat qui, dés le début, nomma a de hauts postes des administrateurs et
des intellectuels issus de familles récemment islamisées. La situation pour les
musulmans non arabes s’était donc renversee et ils pouvaient désormais aspirer a
une carriere a l'intérieur du systéeme gouvernemental abbasside. Comme nous
aurons la possibilité de I'analyser dans les paragraphes suivants, I'ouverture aux
non-Arabes se traduisit par leur participation majeure et visible a la vie sociale et
culturelle de I'empire. Pour reprendre les mots de Dimitri Gutas (1998, 19),
remarquons a cet égard que « what is called classical Islamic civilization is the
result of the fermentation of all the divergent ingredients which their various

backgrounds, beliefs, practices, and values provided ».

1.2. La conquéte islamique de I'lran

Nous avons pu fournir jusqu’ici des coordonnées historiques et politiques,
gui nous permettent de mieux encadrer les réflexions proposées dans les pages

suivantes. Revenons-en maintenant a un moment décisif pour notre discours, c’est-

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 40



a-dire la chute de 'Empire sassanide au profit de la naissante communauté

islamique.

Dans I'été de I'année 628, la longue guerre entre les Byzantins et les
Sassanides, menée par Héraclius et Husraw I, termina. Les deux pays subirent de
grandes pertes, tant en termes d’hommes et de ressources économiques et
militaires. De nombreux territoires furent envahis et certaines villes subirent des
assauts et des pillages ruineux. La Perse subit tres négativement la victoire
byzantine. Des problémes internes au pays vinrent s’ajouter a cette situation de
faiblesse. Le $§hansah Husraw |l ne jouissait plus de la faveur d’'une majeure partie
de l'aristocratie persane et peut apres la fin de la guerre il fut assassiné par une
conspiration guidée, entre autres, par son fils Sirdya (connu aussi sous la
désignation officielle de Kawad Il). Lors de cet évenement, Muhammad était en
train de signer la tréve de Hudaybiya avec les Quraychites. Dans la période
successive a la mort de Husraw II, entre 628 et 632, cingq monarques se
succédeérent I'un a l'autre trés rapidement, souvent victimes de complots de palais
(Kawad 11, Ardasir I, la reine Boran et la reine Azarmigdixt et, enfin, Ohrmazd VI).
Au cours de l'année 632, Yazdgird lll, petit-fils de Husraw I, accéda au trone.
Toutefois, comme nous I'avons vu, 'empire était fortement fragilisé par la longue
guerre — contre les Byzantins et, successivement, contre les Turcs du Caucase, en
629 — et les conflits internes au pays. Ce qui fait que la Perse se trouvait plus
exposée aux attaques externes. En outre, comme le souligne justement North
(2011, 59-61), les Byzantins et les Sassanides avaient tous les deux sous-estimé
le nouvel adversaire. En effet, les tribus arabes avaient souvent attaqué les régions
frontalieres, mais sans que cela constituat une menace pour les deux empires. Il
est donc possible que Perses et Byzantins ne s’apergussent pas immédiatement
du fait que ces épisodes étaient liés a une nouvelle conception politique et sociale,
gui commencait a se former. Lorsque les deux puissances réalisérent le réel danger
représenté par les Arabes, il était trop tard pour éliminer la menace, car leur

présence dans les régions était désormais considérable.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 41



Nous avons déja remarqué que les conquéts des Arabes se distinguerent
par la rapidité des attaques victorieuses et par la continuité dans le temps. Apres
la mort du prophéte, les califes « Bien Guidés » dirigerent les conquéts dans la
Mésopotamie méridionale sassanide et dans la Palestine méridionale, sous le
contrdle byzantin (respectivement en 633 et 634). Suivirent en 635 la prise de la
ville de Damas et, ensuite, la victoire contre les armées byzantines et sassanides
sur les rives du fleuve Yarmuk et a al-Qadisiyya. La victoire sur les Byzantins
assura la domination sur la Syrie et la Palestine. En revanche, la célébre bataille
de al-Qadisiyya facilita la prise de la capitale sassanide, Ctésiphon, a quelques
kilométres de l'actuelle ville de Baghdad?®. Aprés la chute de Ctésiphon, les
territoires sassanides tomberent au fur et & mesure aux mains des armees arabo-
islamiques. A la suite de la chute de la capitale et de la défaite de la bataille de
Nihawand, le dernier souverain sassanide, Yazdgird Il (r. 632-651), chercha refuge
en Asie centrale, ou il fut assassiné par un meunier prés de Marw?, Le fils P&éroz
et son entourage s’enfuirent en Chine, ou ils furent accueillis a la cour de 'empereur
Tang?®. L’expansion islamique se déplaca dans les régions de I'Asie centrale, qui
étaient sous le contrdle des Sogdiens, des Hephtalites et des potentats turcs. La
conquéte de ces régions fut certainement plus lente, mais elle fut assurée avec la
victoire des musulmans sur les armées chinoises en 751, sur les rives du fleuve

Talas.

La conquéte arabo-islamique de I'lran a sans doute causé la chute de la
dynastie sassanide, au pouvoir depuis le llI® siecle. Néanmoins, la défaite politique
ne se traduisit pas dans 'éclipse des traditions royales iraniennes. En effet, comme
nous aurons la possibilité de le voir, elles trouvérent une place de premier plan
dans le nouveau systeme idéologique et culturel islamigue, en étant surtout

adoptées par les premiers califes abbassides. Selon les données qui sont a notre

23 Sur la conquéte rapide de I'lraq, voir Donner (1981, 157-220).

24 Nous renvoyons la lecture a Morony (2011) et Hoyland (2015, 49-53; 82-87; 148-54).

25 Sur 'argument, voir Compareti (2003) et également Agostini et Stark (2016), qui examinent
I'existence d’'une cour persane en exile dans la zone méridionale de I'Hindokush aprés la chute de
'empire sassanide.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 42



disposition, une bonne partie de I'aristocratie militaire et fonciére, de méme que les
notables et les administrateurs, obtinrent des positions de grande renommée dans

le nouvel état.

La fin d’une ére, ou faut-il vraiment découper I’histoire en tranches ?

Le titre de ce paragraphe veut rendre hommage a un bref volume
homonyme, publié en 2013 par Jacques Le Goff et dédié a un theme central dans
les études historiographiques, c’est-a-dire la conception du temps de l'histoire,
normalement congue en périodes figées. L’historien attire I'attention sur un cas
particulier concernant une historiographie majoritaire, laquelle prétend voir une
césure entre les périodes qui on appelle communément le Moyen Age et la
Renaissance. L’analyse de son étude est donc vouée a dégager ce que Le Goff
appelle un « long Moyen Age ». Sans entrer dans I'analyse précise des arguments
avances et des spécificités du cas examinég, il nous semble que les réflexions de
Le Goff en cette matiére sont précieuses pour nous et pour I'étude de cas que nous
traitons dans cette thése. En effet, elles nous obligent a réfléchir sur une période-
charniére dans l'histoire de I'lran et, en général, du Moyen-Orient avant et apres la
conquéte arabo-musulmane. En réalité, une approche méthodologique encore tres
répandue, qui met en place les objets d’étude en érigeant des palissades
conventionnelles entre les périodes historiques définies par rapport a la conquéte
arabo-islamique, a délimité le domaine de compétence de ceux qui s’occupent du
monde iranien ancien, ainsi que de la langue et de la littérature arabe et persane
et de I'histoire du premier age islamique. Une attention moindre dans les études
dédiées aux phénoménes de continuité entre I'époque sassanide et les débuts de
l'islam n’est pas véritablement imputable au désintérét des chercheurs, mais plutét
a cette approche disciplinaire qui considére I'avancée arabo-islamique dans les
territoires iraniens comme la fin définitive d’'une époque coincidant avec la chute de
la maison sassanide. Le début de la conquéte islamique semble délimiter

arbitrairement les frontiéres entre les différents domaines de spécialisation.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 43



Il faut justement rappeler, dans le sillage de Le Goff, que la périodisation est
une création humaine. En tant qu’ceuvre artificielle, elle est temporaire et soumise
a un changement continu. L’acte de périodiser n’est pas neutre, il s’expose a une

possible révision et a une remise a jour. Comme il I'écrit justement :

Ce découpage n’est pas un simple fait chronologique, il exprime aussi
'idée de passage, de tournant, voire de désaveu vis-a-vis de la société
et des valeurs de la période précédente. Les périodes ont par
conséquent une signification particuliére ; dans leur succession méme,
dans la continuité temporelle ou, au contraire, dans les ruptures que
cette succession évoque, elles constituent un objet de réflexion essentiel
pour I'historien. (2014, 13)

En effet, 'avénement de l'islam marque une rupture importante avec le passé. La
diffusion de la nouvelle religion est un évenement qui bouleverse le systéme social
et politique du Moyen-Orient. La méme propagande de Muhammad reposa sur la
volonté de modifier la structure politique et sociale existante en Arabie avant sa
prédication. La migration du prophéte de la Mecque et I'établissement de la jeune
communauté a Médine en 622 deviennent un moment central dans I'histoire de
lislam. La valeur de cet événement est signalée, d’'une fagon symbolique, par le
fait qu’il marque 'année 1 du nouveau calendrier islamique. La rupture est ainsi
signalée par le biais d’'un nouveau systéme de compte du temps, qui déclare la fin
de la période préislamique et le début d’'une époque qui est considérée en vertu de
'avenement de la bonne religion, l'islam. Les Arabes commencent ainsi a se
distinguer de leurs prédécesseurs en appelant par opposition la période précédant
avec la désignation de al-Jahiliyya. L’appellation dérive du terme arabe jahl, qui
indique l'ignorance et la passion. Elle connote I'age préislamique, par voie de
conséquence, de fagon négative, dans le but d’insister sur la nécessité de refuser
le passé. Toutefois, comme le remarque Peter Webb (2014, 71), en tant que

construction intellectuelle, la Jahiliyya posséde une histoire a soi : sa signifiance a

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 44



changé dans le temps?®. Les quatre références au concept qu’on trouve dans le
Qur’an (3:154,5:50, 33: 33, 48 : 26) semblent suggérer qu’il s’agissait, du moins
au départ, d’'un ordre moral des choses plutdét que d’une période historique?’. Les
citations coraniques ainsi que les références dans les hadit laissent supposer que
les premiers musulmans utilisaient la désignation pour décrire la situation des non-
musulmans et leur état avant leurs conversions (Webb 2014, 74). Il est manifeste
que le stéréotype — encore aujourd’hui trés répandu — qui considére la Jahiliyya
comme une période caractérisée par l'ignorance, la violence et la barbarie a pris
naissance grace aux arguments des intellectuels et théologiens de la premiére
époque islamique, pour influencer ensuite les réflexions des traditions
historiographiques européennes (Webb 2014, 93)?%. En ce sens, I'appellation
indiqgue a bon droit, pour le dire encore avec Le Goff, «l'idée de passage, de
tournant, voire de désaveu vis-a-vis de la société et des valeurs de la période

précédente ».

A ce point, il nous semble opportun d’appliquer certaines réflexions de Le
Goff a la période charniére entre la fin de 'époque sassanide et les premiers siecles
de l'islam. En réalité, une perspective de ce genre, qui se penche sur la longue
durée, nous permet de saisir des points importants de continuité dans des
phénoménes d’ordre social, politique et culturel qui ont eu lieu avant et aprés les
conquétes arabo-islamiques. Il n’est pas question de nier les grands changements

déclenchés par I'établissement de la communauté islamique. Toutefois, nous

26 Nous renvoyons a son article pour une discussion du terme jahiliyya, de son origine et des
différentes connotations acquises au cours des siécles. Pour ce qui est du sujet de I'émergence des
discours identitaires arabes, on renvoie aussi a Webb (2016) et a Savran (2018). Ce dernier pose
I'accent sur les pratiques de construction identitaire arabe par rapport a, et en opposition au, modéle
persan.

27 Sur la notion de Jahiliyya et ses références coraniques, nous renvoyons la lecture également a
Rosenthal (2007, 32-35), qui considére le terme arabe comme la forme d’un pluriel collectif.

28 Webb (2014, 93) souligne justement que « the connotations of al-Jahiliyya thus must be related
to the contexts of their citations. Instead of interpreting the period as stereotyped negativity and
applying one translation for all reference to Jahiliyya across Arabic writing, it is prudent to accept
the era’s changing meanings over time. The negative connotations inherent in its name did not
axiomatically lead writers to disparage the era, and it is likely that the term has retained a plurality
of connotations since its first use ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 45



voulons ici privilégier une approche qui se penche sur la continuité des
phénoménes politiques, sociaux et culturels entre ce quon on appelle,
couramment, les périodes préislamique et islamique. Il faut tout d’abord constater
gu’une perspective qui considere lI'invasion des armées arabo-musulmanes comme
un moment de rupture ne tient pas compte d’un élément aussi banal qu’important.
Bien évidemment, la conquéte des territoires sous contréle sassanide se traduisit
par le renversement du gouvernement persan. Cependant, il faut garder a I'esprit
gue les envahisseurs se confrontérent avec une société bien organisée, dont ils
déciderent de conserver les structures sociales et les modéles du gouvernement.
L’approche qui s’en tient uniquement a la rupture occulte le fait que « the
Zoroastrians did not meet the new polity, they were a part of it » (Jong 2016, 227).
Par conséquent, c’est une perspective qui n’est pas en mesure de produire une
représentation fidele de la continuité historique entre les époques sassanide et
islamique, comme cette recherche, en revanche, aspire a le démontrer. Toutefois,
un certain nombre de théories — surtout développées dans les dernieres décennies,
a quelques exceptions pres — se penchent sur la transmission de concepts, notions
et motifs persans dans les sociétés islamiques. Jusqu'a ce jour, l'intérét des
chercheurs dans ce domaine d’étude s’est concentré sur certains thémes
principaux. Considérons tout d’abord la question de la conversion des Persans a
l'islam et le probléme de la gestion des mawali (sing. mawla), terme qui initialement
indiquait les esclaves affranchis et qui prit une nouvelle signification, désignant les
nouveaux convertis, surtout d’origine persane?®. De plus, cette piste de recherche

considére également les phénoménes de réaction iranienne a la pénétration

29 La bibliographie sur ce théme est riche. Sur la question de conversions nous renvoyons aux
études de Bulliet (1979a; 1979b), Morony (1976; 1982; 1984; 2011) et a I'entrée encyclopédique de
Daniel (2011), suivie de quelques références bibliographiques. Pour ce qui est du probleme des
mawal1, nous rappelons la these de doctorat de Patricia Crone, The Mawali in the Umayyad Period,
et des ouvrages plus tardifs (1974; 2005).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 46



islamique et a la persistance des motifs et croyances religieuses liées au

zoroastrisme30,

Un deuxieme axe de recherche concerne l'utilisation de I'héritage persan
dans le cadre de la révolution abbasside et de la montée au pouvoir des dynasties
locales, telles que les lignées apparues dans les régions orientales de I'lran e de
I'Asie centrale. Celui-ci est surement lié au domaine de recherche qui s’'intéresse a
la transmission d’organes et d’institutions gouvernementales, originaires du monde
sassanide, dans les nouvelles réalités politiques. Si les Omeyyades avaient
cherché a limiter 'adoption des éléments administratifs persans, ceux-ci devinrent
en revanche cruciaux avec les Abbassides. La propagation des concepts et des
modeéles sassanides fut également possible grace a la croissance du pouvoir de
certaines familles d’origine sassanide, telles que les Bani Barmak, les Baniu Sahl
et les Bani Muasa, qui donnérent plusieurs ministres, hommes politiques et
intellectuels a I'état abbasside. Leurs influence et autorité permirent la mise en
pratique des enseignements de I'administration sassanide et la circulation de textes
moyen-perses, qui furent traduits en arabe. Il s’agissait soit d’'ouvrage de nature
politique et aulique, soit de textes scientifiques, comme nous aurons la possibilité
de le voir au cours du prochain chapitre. Les préceptes politiques sassanides ont
rencontré un grand succes dans les siécles, en trouvant place chez d’autres cours,
indépendantes du califat abbasside, tels que les Tahirides (IX® siecle) et les
Samanides (IX®-XI¢ siecles) et le Ghaznavides (XI® siécle) dans le Hurasan, les
Saffarides (IX®-XI¢ siécles) dans le Sistan et les Buyides (X® et XI® siecles), dans

I'lran occidental et une partie de I'lrag3.

30 A ce propos, nous voulons mentionner encore un ouvrage de Crone (2012), qui en effet prend en
considération les différentes réponses persanes a la pénétration de I'islam et les révoltes promues
par certaines communautés religieuses locales.

31 A ce sujet, voir Madelung (1969), Treadwell (2003), Tor (2011; 2012) et Cazzato (2013).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 47



Chapitre 2.
LE CALIFE ABBASSIDE AU MIROIR DU SAHANSAH SASSANIDE

Quant aux tambours et aux trompettes,
les premiers musulmans s’en passaient.
lls voulaient éviter le faste des
monarques et les usages royaux. lls
méprisaient la pompe, qui n’a rien a voir
avec la vérité. Mais lorsque le califat
devint monarchie, les musulmans
apprirent a faire cas de la pompe et du
luxe profanes. Leurs clients persans et
byzantins, anciens sujets d’autres
empires, se mélérent aux Arabes et leur
montrerent leurs habitudes de faste et de
luxe. C’est ainsi que les musulmans
prirent le gout de I'apparat (ala).

Ibn Haldin, Mugaddima

Une discussion centrée sur les réminiscences sassanides dans les sociétés
islamiques ne peut manquer de se pencher sur la période abbasside et, plus
spécifiquement, sur les regnes du deuxiéme calife al-Mansr et de ses successeurs
directs. En effet, la récupération de la tradition royale perse répondait a une requéte
de nature idéologique de ces califes. Comme on le verra, ceux-ci inclurent des
éléments issus du langage politique sassanide dans leur propagande politique. En
revanche, leurs prédécesseurs, les Omeyyades, n’avaient pas montré le méme
intérét envers les Sassanides et leurs pratiques gouvernementales®2. Une

anecdote concernant I'Omeyyade ‘Abd al-Malik (r. 685-705) est, en ce cas,

32 Certaines exceptions existent. Considérons a titre d’exemple la déclaration du calife omeyyade
Yazid lll (r. 744) d’étre le descendant Iégitime autant de son grand-pére Marwan ibn al-Hakam (r.
84-5) que de Husraw et César — deux noms propres utilisés pour indiquer les institutions royales
sassanide et byzantine. En effet, dans un vers attribué a Yazid lll, cité par al-Mas Td1 (1871, 32), le
calife omeyyade affirme : « Je suis fils de Kisra et mon pére est Merwan, mon aieul fut César, mon
aieul fut Khakan ». Le lien avec la dynastie perse s’expliquait sur la base du fait que sa mére était
Sahafrid, une des niéces de Yazdgird lIl. Voir & ce propos O. Grabar (1954) et Hawting (2012). De
méme, force est de constater que les Omeyyades ont construit leur propre tradition royale en ayant
recours a un vaste répertoire ancien, parfois en utilisant également des éléments chers aux
coutumes perses. Voir a ce sujet les réflexions de al-Azmeh (2001, 67-69).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 48



emblématique. Abl al-Faraj ‘All ibn al-Husayn al-Isfahant (m. ca. 973), poéte et
descendant du calife omeyyade Marwan " ibn al-Hakam (r. 684-685), raconte un
fait intéressant a I'égard de ce calife. Son Kitab al-agant (‘Le livre des chansons’)
mentionne que ‘Abd al-Malik aurait réprimandé un des poetes de sa cour, car celui-
ci avait utilisé des attributs royaux sassanides pour célébrer sa personne®:. En
particulier, il le reprocha d’avoir fait référence au tgj, la couronne, un symbole
associé a la dignité royale perse. En revanche, a I'époque abbasside on remarque
une véritable célébration des Sassanides, qui devinrent une pierre de touche pour
la personne du calife. Il n’est donc pas étrange, en lisant la poésie et la prose de
cette période, de tomber sur une référence comme celle qui apparait dans un
poéme de ‘Abd Allah ibn al-Mu‘tazz bi-llah (m. 908), poete et membre de la famille
abbasside. Il écrit a propos du fondateur de la dynastie Aba al-'Abbas al-Saffah,
qu’il « ressemble au Perse Ardeschir, lorsqu’il restaurait un royaume anéanti »34.
La comparaison entre ces deux figures n’est pas aléatoire. Comme Ardas$ir, qui
avait anéanti le pouvoir des Parthes pour établir un nouveau royaume, de la méme
maniére, Abld al-‘Abbas al-Saffah avait mis fin au gouvernement injuste des

Omeyyades.

De plus, nous pouvons saisir la centralité¢ de I'héritage perse dans la
premiére époque abbasside dans un extrait apologétique de Abdallah ibn Abt Zayd
Al-Qayrawani (m. 998), juriste et un des péres fondateurs de I'école malikite, qui
s’était érigé en défenseur de la dynastie omeyyade. Ce passage est conservé dans

I'ceuvre d’un autre juriste et savant égyptien, Jalal al-Din al-Suydtr (m. 1505) :

Dieu ait pitié de la dynastie des Omeyyades ! Il n’y a jamais eu un calife

parmi eux qui ait institué une innovation [hérétique] dans l'lslam. La

33 Pour la référence du Kitab al-agani, nous renvoyons a Goldziher (1901, 6), qui fournit, comme
seules informations, le volume IV, p. 158 d'une édition inconnue. Nous n’avons pas été capables
de consulter I'édition de Rudolf-Ernst Briinnow, publié par Brill (1868), qui nous pensons étre
I'édition de référence de Goldziher. De la méme maniére, nous n’avons pas trouvé la mention dans
la plus récente édition du texte, en 25 volumes, publiés en 2004 a Beirut (Dar Sader Publishers).
34 Traduction de I'arabe de Goldziher (1901, 7).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 49



plupart de leurs gouverneurs et des administrateurs de leurs provinces
étaient des Arabes. Mais lorsque le califat passa d’eux et fut transféré a
la dynastie abbasside, leur état se basa sur les Perses. Ceux-cCi
occupaient des postes de direction ; le cceur de la plupart des dirigeants
parmi eux était rempli d’ingratitude et de haine pour les Arabes et pour

I'Etat islamique®®.

Abdallah ibn AbT Zayd al-Qayrawani met ainsi en évidence une nouvelle tendance
dans les pratiques califales des Abbassides, bien que son intention soit de les
dénigrer : il veut souligner la ruine causée par la nouvelle dynastie, en opposition
aux Omeyyades, dont il regrette la défaite. Il méprise les Abbassides pour avoir
permis la corruption de lislam et il montre qu'a cause de leurs politiques, les
Persans obtinrent des positions de prestige, précédemment destinées aux Arabes.
Selon le juriste, le changement social est la cause méme de la décadence et de la

corruption de I'état islamique.

Pour revenir & notre discours, cette section vise a analyser le r6le joué par
les premiers califes abbassides dans la récupération et la mise en valeur du modéle
de pouvoir sassanide. Il ne sera pas question ici d’explorer I'influence du modele
sassanide dans l'organisation des structures administratives, fiscales, ou bien
fonciéres, ainsi que les influences d’ordre culturel et artistique36. L’apport de
'enseignement sassanide dans ces domaines est considérable, cependant une
analyse de cette question nous éloignerait de notre discours. Puisque nous nous
proposons de saisir une pratique commune dans la définition de limage du

souverain sassanide et du calife abbasside, concernant 'emploi de dispositifs

35 Texte arabe en annexe, p. 413. A ce sujet, voir également Gutas (1998, 156).

36 Par exemple, nous pouvons prendre en considération I'héritage symbolique sassanide dans
certaines coutumes auliques abbassides, treés fideles au modéle perse. Rappelons-nous de la
tradition sassanide visant a donner une riche veste a un homme qui était ainsi élevé en grade. Cette
pratique avait lieu lors des occasions spéciales, telles que la féte de nawriiz. Les Abbassides se
sont approprié cette tradition, comme en témoignent les nombreuses références dans la littérature
islamique. La méme féte du nawriiz et certaines coutumes qui y sont liées, ont des origines
sassanides. Sur cet argument, voir la monographie de Borroni (2017).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 50



ingénieux, nous allons nous concentrer sur les discours d’ordre idéologique.
L’étude d’un groupe diversifié de sources, composees a I'époque abbasside, révéle
l'intention consciente des auteurs — ainsi que des leurs patrons — de mettre en
communication les califes abbassides a ceux qu’ils considéraient étre leurs
prédécesseurs. L'objectif de cet excursus consiste alors a donner un cadre détaillé
a ce phénomeéne. Sur ce point, 'hypothése avancée par Dimitri Gutas (1998,
28-29), pour justifier les choix politiques des Abbassides, nous semble tres
convaincante. En effet, le défi que les premiers califes devaient affronter concernait
la pacification des groupes ethniques et culturels divers. Les califes pouvaient alors
former des coalitions politiques stables, « to convince them that their interests lay
in the preservation of the ‘Abbasid state, and to render politically irrelevant as well
as to discredit ideologically those elements that they portrayed either as fringe or
extremist ». Dans ce cadre, la faction la plus puissante pendant et apres la
révolution du 750 était persane, composée de familles de propriétaires terriens
d’origine sassanide, intellectuels et fonctionnaires zoroastriens convertis a I'islam,
etc. Il n’a donc pas lieu de s’étonner si les Abbassides déciderent d’accueillir dans
leur systeme de référence idéologique et -culturelle, images, motifs et
enseignements chers a la tradition royale sassanide. Gutas continue, en écrivant

avec justesse que :

The way in which the early ‘Abbasid caliphs tried to legitimize the rule of
their dynasty in the eyes of all the factions in their empire was by
expanding their imperial ideology to include the concerns of the “Persian”
contingent. This was done by promulgating the view that the ‘Abbasid
dynasty, in addition to being the descendants of the Prophet and hence
satisfying the demands of both Sunnt and Shi'T Muslims, was at the
same time the successor of the ancient imperial dynasties in ‘Iraq and
Iran, from the Babylonians through the Sasanians, their immediate
predecessors. In this way they were able to incorporate Sasanian

culture, which was still the dominant culture of large masses of the

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 51



population east of ‘lraqg, into mainstream ‘Abbasid culture. Al-Mansar

was the architect of this policy.

A ce sujet, force est de constater que les idées et les paradigmes proches du
répertoire politique iranien n’étaient pas I'apanage des environnements liés au
monde sassanide. En revanche, ils furent acceptés soit dans les milieux de la cour,
soit au dehors du palais califal, comme le démontrent les recherches sur la féte du
nawruz (la fin de 'année, selon le calendrier persan), conduites par Massimiliano
Borroni (2017, 171-81). La récupération du modéle de royauté sassanide, trop
souvent considéré comme une réaction anti-islamique de certains groupes qui ne
se sont pas intéressés a l'intégration dans la nouvelle organisation politique, faisait
en revanche partie d'un phénomeéne cohérent, qui permit la circulation et la

réélaboration des éléments sassanides sous une forme islamisée.

2.1. Arabes et Persans, avant et aprées la conquéte islamique de I’lran

Nous voulons offrir un bref panoramique de I'histoire des rapports perso-
arabes dans I'Antiquité et a la veille de l'islam. Ce faisant, on espére montrer que
les Arabes s’étaient déja familiarisés avec la culture perse, et vice-versa. Avant
'avénement et la diffusion de lislam, les Arabes avaient entretenu des rapports
constants avec les Perses, au moins depuis I'époque achéménide3’. Plusieurs
témoignages existent. Xénophon parle de la création par Cyrus (r. 550-529 avant
notre ere), d’'une satrapie arabe apres la conquéte de Babylone en 535 avant notre

ere. Des forces arabes faisaient également partie de ses armées et de celles de

37 Une bonne analyse de la question se trouve chez Yarshater (1998, 13-30), qui met en évidence
les contacts et les influences mutuels avant la diffusion de I'islam. Pour ce qui est des rapports entre
les Achéménides et les Arabes, voir la récente contribution de Loreto (2020). Nous renvoyons
également la lecture a S. Azarnouche (2019), qui offre une analyse détaillée des relations entre les
Sassanides et les Arabes.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 52



ses successeurs®®. L’Arabie était située dans une position stratégique, qui
permettait 'accés a I'Egypte, sur laquelle les Achéménides voulaient étendre leur
pouvoir. C’est pourquoi, nous explique Hérodote (lll, 4, 7-9), Cambyse Il (r. 529-
522 avant notre ére) avait prié le roi des Arabes de lui donner la possibilité de
transiter dans ses terres et de lui donner une provision en eau (S. Azarnouche

2019, 157).

Les Parthes (247 avant notre ére — 224 de notre ere) acquirent le contrble
de la Mésopotamie en la soustrayant aux Séleucides en 140 avant notre éere.
Pendant cette période, les régions prosperes sur les confins occidentaux de
'Empire servaient de tampon entre les provinces romaines et persanes. Sur ces
territoires, les villes majeures (Adiabéne, Charax Spasinu, Dura, Edesse, Hatra,
Nisibis) prospérérent, en devenant d’importants centres de commerce, qui
mettaient en communication les régions orientales de la Perse et I'Asie centrale a
'Empire romain. Cependant, la montée au pouvoir des Sassanides produisit des
changements importants dans la région. Certaines villes qui s’étaient épanouies
avec les Parthes, tels qu’Hatra et Dura, furent détruites ; d’autres, incorporées
dans I'Empire. Le contréle sur la Mésopotamie fut étendu aussi a travers la
fondation des villes, parmi lesquelles Ctésiphon (dans I'lraq actuel), ou les Perses
représentaient une minorité (Yarshater 1998, 22). Sur la frontiére occidentale de
I'Empire, le souverain lakhmide de al-Hira était dans une position de vassalité vis-
a-vis de la puissance perse. Il assurait des troupes auxiliaires a 'Empire perse
pour combattre 'Empire byzantin®®. Au cours du VI® siécle, avec l'arrivée au
pouvoir de Husraw [°" (r. 531-579) et de Husraw Il, les Sassanides entreprirent une
campagne expansionniste, orientée vers le Yémen. Comme le remarque S.
Azarnouche (2019, 167), « l'installation de garnisons perses et la levée de I'imp6t
valurent ainsi au Yémen d’étre intégré a I'empire des Iraniens et méme de se voir

attribuer un héros perse comme fondateur ». Ce héros perse était Frédon, figure

38 Voir Cyropaedia 1.1.4, VII.4.16, VII.5.14. Il faut également remarquer que la satrapie arabe est
citée aussi dans l'inscription de Behistin du roi Darius (col. 1,1.15).

39 Sur les Lakhmides et le régne de al-Hira, voir en particulier Rothstein (1899) et Toral-Niehoff
(2013; 2014).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 53



mythique associée a la défaite du dragon maléfique Azhi-Dahag et protecteur de
la magie et de la médecine. Enfin, souvenons-nous des tentatives perses de
pénétration dans le Hijaz, animées, encore une fois, par des intéréts de nature

commerciale et politique.

Nous avons pu constater que les Arabes familiarisaient avec le monde perse
depuis I'Antiquité. Les conquétes arabo-islamiques de [Ilran permirent le
renforcement de cette connaissance a travers des pillages, la capture de
prisonniers, d’objets et de livres. Les plus éminents historiens musulmans
rapportent des informations concernant les riches butins provenant des villes
sassanides. A ce propos, il y a lieu de considérer les récits concernant la chute de
la capitale sassanide, Ctésiphon?°. Al-DinawarT (m. 895), en s’appuyant sur Mihnaf
ibn Sulaym, chef et commandant de la tribu des Azd, témoigne I'inexpérience des
Arabes avec les objets précieux volés pendant la conquéte de la ville, en insistant
sur le fait que les soldats n’étaient pas capables de distinguer entre I'or et I'argent
(al-Dinawart 1888, 134). En outre, al-TabarT fournit des informations
complémentaires sur les trésors séquestrés et sur 'usage auquel les espaces
royaux furent destinés. Nous apprenons ainsi que le commandant de la bataille,
Sa‘d ibn AbT Waqggas (m. entre 670-678), entré a Ctésiphon en 637, transforma la
salle des audiences de la résidence royale, le Palais blanc, en une salle de priére.
A cet égard, I'historien spécifie que dans cette salle « se trouvaient des statues en
platre, qui ne furent pas déplacées (&S~ Lé (aa Jilal 48 &) 5) » (TabarT 1893, 5 :
2441)*. La salle devint ainsi un espace sacré, dédié a la priére, tout en conservant
les appareils perses, avec lesquels les musulmans s’étaient désormais
familiarisés. Les récits concernant le trésor des Sassanides sont nombreux. Une
narration fournie, encore une fois, par al-TabarT et plus tard reproposée par
I'historien Ibn Atir (m. 1233)%?, racontent que les musulmans trouverent parmi les

butins collectés a Ctésiphon deux paniers, qui gardaient la couronne du $§ahansah,

40 Sur le sujet, voir I'article de Shalem (1991), qui se penche en détail sur la collection des butins
apres la conquéte de la capitale sassanide.

41 On renvoie également la lecture a Morony (2009).

42 \Voir Tabar1 (1893, 5 : 2447-48; 1989Dh, 13 : 26-27) et Ibn al-Atir (1862, 8 : 402).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 54



ainsi que ses vétements précieux et d’autres objets royaux. Les deux historiens
ajoutent aussi que les conquérants trouvérent dans le méme lieu 'armure du
souverain sassanide, ainsi qu’un certain nombre d’épées, ayant appartenu a divers
rois : le byzantin Héraclius, le roi lakhmide, le roi de I'lnde et celui de Makran. Ces
sources racontent également que I'épée du Lakhmide, ainsi que I'épée, I'armure,
la couronne et les vétements du Sassanide furent envoyées au calife ‘Umar ibn
al-Hattab. Pourtant, nous comprenons la valeur symbolique qui était attribuée aux
reliques royales sassanides, qui pouvaient étre destinées seulement au Vicaire du
prophéte sur terre. A ce sujet, Erdmann (1951, 115) suggére que la couronne en
question n’est autre que la célébre couronne de Husraw Il, dont parlent les
historiens musulmans*3. Selon la narration des auteurs, il s’agissait d’'une riche
couronne en or et argent, incrustée des pierres précieuses et tres lourde, pesant
91 kilos et demi (Christensen 1936b, 392). Cette couronne était suspendue au-
dessus de la téte du roi, par le biais d’'une chaine en or, qui n’était pas visible a
distance. Ce systeme particulier servait a intriguer les visiteurs, qui avaient ainsi
I'impression de voir la couronne en suspension. La véridicité de cette pratique est
confirmée par la découverte de 'anneau censé soutenir la chaine de la couronne,
qui fut décroché en 1812 (Christensen 1936b, 393). Shalem (1991, 78) souligne
justement que si cette couronne fut vraiment exposée au public, c’est possible qu’il
s’agit du méme objet qui, quelques années plus tard, fut accueilli dans la Déme du
Rocher. La premiére référence concernant une couronne sassanide exposée en
ce lieu, figure dans le Fada’il al-Bayt al-Mugaddas (‘Les vertus de Jérusalem’) de

al-Wasitl, composé environ en 1020. Voici donc c’est qu’il écrit a ce propos :

During the time of ‘Abd al-Malik, there was hanging on a chain above
the Rock under the dome the Yatimah pearl, the horns of Abraham’s

ram, and the crown of Kisra (Khusraw). When the Bant Hashim (sc. The

43 Voir les Ta'rih al-rusul wa al-mulik (‘L’histoire des prophétes et des rois’) de TabarT (1999, 5 :
237-38), le Gurar ahbar mulik al-Furs wa-siyarihim (‘Histoire des Rois des Perses’) de al-TaalibT
(1900, 699-700) et la version persan par Bal'ami (m. 974) des Histoires de al-TabarT (1869, 2 :
205-6).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 55



Abbasids) took over the caliphate, they sent them to the Ka‘ba*.
(Rabbat 1993, 71)

Il n'est pas question pour nous de valider I'historicité de cette information*®, mais
de nous intéresser a la valeur attribuée a un objet potentiellement sassanide dans
le contexte sacré de la Ka'ba ou de la Déme du Rocher. L’anecdote en question
révele que les musulmans contemporains et successifs, qui considerent les trois
objets authentiques, donnerent une certaine importance a leur présence dans les
lieux saints. Mais comment devrions-nous considérer ce fait ? L'existence de la
couronne et d’une perle exceptionnelle devait certainement contribuer a donner
une image triomphante de l'islam dans les lieux importants pour la communauté.
L’exposition de ces objets, en tant que preuves matérielles de la puissance de
l'islam, possédait une grande force politique. Dans ce contexte, la couronne de la

dynastie vaincue proclamait la victoire et la grandeur des musulmans.

Par ailleurs, par les biais des conquétes des villes sassanides, les Arabes
entrérent également en contact avec le systéme administratif et fiscal de 'Empire
sassanide, dont ils reconnurent la valeur, en qu’ils prirent comme modéle. Le
manuel de I'art de gouverner Fahri fi al-Adab al-Sultaniyya wa al-Duwal al-Islamiyya
(‘Sur les systémes de gouverne et les dynasties islamiques’) du XIV¢ siécle, écrit
par Ibn al-Tigtaga rapporte que le calife ‘Umar décida de consulter un gouverneur
Persan (maraziba) qui avait été employé de bureau du gouvernement pour
résoudre le probleme de la division et la distribution du butin de guerre entre les

soldats?*®. Le conseil suggéré concerna l'institution du diwan, c’est-a-dire un bureau

44 La pratique d’exposer des objets précieux dans les lieux saints, tels que la Ka‘ba ou les mosquées
les plus importantes ne doit pas surprendre. Il s’agissait d’'une tradition déja diffusée dans I'Arabie
avant l'arrivée de l'islam. Elle fut ensuite pratiquée par les Omeyyades et les Abbassides (Rabbat
1993, 71).

45 La question est examinée en détail dans l'article de Rabbat (1993, 71-73).

46 \Voir lbn al-Tiqtaqa (s. d., 68) et, pour une version francaise, la traduction de Emile Amar (lbn al-
Tigtaga 1910, 133-36). L’information est différente dans I'ceuvre al-Ahkam al-sultaniyya wa al-
wilayat al-diniyya (‘Les statuts gouvernementaux et la tutelle des questions religieuses’) de Mawardt
(m. 1058), ou le gouverneur de Ahwaz, Hormazan, prisonnier a Médine, mit en garde ‘Umar contre

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 56



appelé a gérer les dépenses et les recettes. L’histoire conserve surement un
élément de vérité dans la mesure ou le contact direct avec l'organisation
administrative sassanide fournit un bon exemple a suivre, ainsi que les personnes
a employer dans le nouveau systéeme (Levy 1953, 61-62)*’. Mais ‘Umar et ses
successeurs conserverent aussi le systeme foncier, en gardant la classe des
propriétaires terriens sassanides, les dihgan (mp. dehgan)*®. En méme temps, les
califes instituérent d’autres diwan censés s’occuper d’autres aspects du
gouvernement. Au début de I'époque omeyyade de différents types de bureaux
existaient, notamment un diwan al-haraj, député a la collection des impots et a la
taxation des territoires conquis, un diwan al-rasad’il, pour la correspondance
officielle, un diwan al-hatam pour sceller les documents et un diwan al-jund pour
les affaires militaires (De Blois 2011). L’enseignement persan dans le domaine
administratif et fiscal s’explique aussi par le fait que le nouveau systéme employa
un bon nombre de personnels d’origine persane ou, encore, des Araméens
persanisés. Dans les régions les plus orientales du califat, I'arabe fut adopté dans
les bureaux seulement vers la fin du VII® siecle (De Blois 2011). Pour ce qui est du
califat abbasside, le systeme de diwan se compliqua, avec la création de nouveaux
bureaux, parmi eux le diwan al-zimam, le département de la comptabilité ; le diwan
al-dia ‘al al-hassa, relatif aux propriétés califales ; le diwan al-musadara, concernant
la confiscation des propriétés ainsi que différents diwan pour la gestion des affaires
militaires. Nous avons pu brievement considérer I'apport du modéle administratif et
fiscal perse dans les premiéres sociétés islamiques. Toutefois, dans le paragraphe
gui suit, nous irons concentrer notre attention sur les résultats politiques et

idéologiques de la récupération de I'exemple sassanide a I'époque abbasside.

les possibles déceptions des soldats, en lui suggérant de créer un diwan pour la gestion des
dépenses (1989, 191).

47 L’attribution de Tlinstitution de ce systeme administratif a ‘Umar est attestée en ceuvres
antérieures, tels que le Ta'rih al-rusul wa al-muliik de TabarT (1992, 199-207).

48 Sur cette question, voir Lambton (1953, 12-52).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 57



2.2.Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de I'lraq et de ses
souverains

Les sources arabes de la premiere époque abbasside témoignent de la force
de la tradition royale perse, €lue & modeéle exclusif. lls présentent des récits
historiques, des anecdotes, des enseignements didactiques, attribués aux figures
les plus influentes de lhistoire dynastique sassanide, parmi lesquelles : son
fondateur, Ardasir 1" (r. 224-241), le réformateur Husraw I" AntSTrwan et, certaines
fois, Husraw Il Parwéz*°. Le prestige attribué a ces rois sassanides est tel que,
comme nous le verrons dans les pages suivantes, ils sont devenus rapidement des

topos littéraires, incarnant I'idéal de la bonne souveraineté.

Ce qui apparait avec force par les sources islamiques — de I'époque
abbasside, mais pas seulement — c’est un motif figé qui revient constamment dans
la littérature. 1l s’agit de la théorie de la subdivision du monde et la répartition entre
quatre ou plusieurs rois, souvent liés au theme de la fraternité de ces mémes
souverains. En réalité, on trouve ce theme exposé avec des formulations diverses
et une composition des rois variable (par exemple, Sassanides, Turcs, Byzantins
et Indiens ou, encore, Sassanides, Turcs, Byzantins et Chinois). Comme Pelliot I'a
montré en détail (1923), le theme, dit « des quatre fils du Ciel », clairement
d’origine indienne, était bien connu des Chinois au moins depuis le Ill® ou le IV®
siécle de notre ére, grace aux communications commerciales maritimes avec le

sous-continent indien®. Ce théme a été particulierement bien accueilli, si on

49 Voir a ce propos Daryaee (2003), Gignaschi (1966, 1-15; 1973) et Azarnouche (2015).

50 Sur I'argument, voir également l'article de S. Chen (2002). Nous voulons rapporter, a titre
d’exemple, la traduction francaise d’un texte bouddhique indien, le Shi'er you jing, mis en chinois
en 392. On lit: « Dans le Yen-feou-t'i (Jambudvipa), il a 16 grands royaumes, avec 84000 villes
murées ; il y a huit rois (kouo-wang) et quatre Fils du Ciel (t'ien-tseu). A I'Est, il y a le Fils du Ciel
des Tsin (=Chine) ; la population y prospére. Au sud, il y a les Fils du Ciel du royaume de T ien-
tchou (Inde) ; la terre y [produit] beaucoup d’éléphants renommeés. A I'Ouest, il y a le Fils du Ciel du
royaume de Ta-Ts‘in (orient méditerranéen) ; la terre y abonde en or, argent, joyaux, jade). Au Nord-
Ouest, il a le Fils du Ciel des Yue-tche (Indo-scythes) ; la terre y [produit] beaucoup d’excellent
chevaux » (Pelliot 1923, 98). Considérons aussi un récit plus tardif, provenant de la Nouvelle
Histoire des Tang, qui témoigne I'existence du théme en Sogdiane. Nous y lisons, dans la traduction
de Chavannes, modifiées par de la Vaissiére (2005b, 148): « Le pays de He est aussi appelé

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 58



considere sa réception en Sogdiane et en Iran et, successivement, au sein des

sociétés arabo-persanes (La Vaissiére 2005b, 148).

La référence dans la littérature arabo-persane la plus ancienne semble
figurer dans une narration présentée par Hisam ibn al-KalbT (m. entre 819 et 821)°2,
et conservée dans le Kitab al- ‘Iqd al-Farid (‘Le livre du collier unique’) de Ibn ‘Abd
Rabbihi (m. 940). La visite de la délégation lakhmide a la cour sassanide, a
I'occasion de la réception des émissaires des Indiens, des Chinois, des Turcs et
des Byzantins, devient une occasion pour Husraw Il de décrire les mérites de
divers pays et de dénigrer les Arabes, a I'égard desquels il propose un éventail de
stéréotypes®. Pour ce qui est des caractéres principaux des autres pays, on lit

dans l'extrait :

Lorsque al-Nu'méan ibn al-Mundir se rendit auprés de Husraw, les
délégations des Byzantins, des Indiens et des Chinois étaient présentes.
lls mentionnérent leurs rois et leurs pays. Or, al-Nu‘man se vantait des
Arabes et les préféra a toutes les nations, sans exclure les Perses et
d’autres. « O al-Nu‘man », déclara Husraw, exalté par le pouvoir de la
royauté, « j’ai considéré les Arabes et les autres nations, et j’ai examiné
I'état de leurs délégations qui se rendent en ma présence. J'ai trouvé
que les Byzantins ont un haut degré d’unité, une grande puissance, de
nombreuses villes et des batiments solides ; ils ont aussi une religion qui
clarifie ce qui est permis et ce qui est interdit, retient les impudiques et

corrige les ignorants. J'ai observé que les Indiens sont similaires, car ils

Qushuangnijia (Koschanyah), ou encore Guishuangni [...] A gauche (a I'est) de la ville est un
pavillon a étages dans lequel on a peint, au nord les anciens empereurs de Chine ; a 'est, le princes
et rois des Tujue (Turcs) et des Poluomen (Brahmanes = Hindous) ; a 'ouest, ceux de Bosi (Perse),
de Fulin (empire byzantin), etc. Le prince de ce pays va le matin s’y prosterner, puis il se retire ».
51 La narration figure également dans le Nihayat al-irab fT ahbar al-Furs wa al- ‘Arab (‘Le plus beau
compendium sur les histoires des Perses et des Arabes’) d’'un anonyme du début du XI¢ siécle
(Danis-Pazih 1997, 401-13), qui présente beaucoup des similarités avec I'al- ‘Iqd al-Farid.

52 ’extrait est analysé par Savran (2018, 133-36), qui met I'accent sur le trope du souverain
sassanide arrogant et présomptueux et sur 'Arabe (en ce contexte, le lakhmide al-Nu‘man) qui
révele son talent dans I'art oratoire. Voir aussi Khalidi (1996, 103-4).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 59



ont la sagesse et la médecine, de nombreuses rivieres et fruits dans leur
pays, des arts et métiers merveilleux, de excellents arbres, une
arithmétique méticuleuse et un grand nombre de personnes. De méme,
j'ai trouvé que les Chinois avaient I'unité, de nombreux objets artisanaux
pour fabriquer du matériel de guerre et des produits en fer, la valeur® et
'ambition ; et ils ont un roi qui les unit. Les Turcs et les Khazars, malgré
leurs mauvaises conditions de vie, la pénurie de terres cultivées, de fruits
et de forteresses, et linsuffisance de leurs logements et de leurs
vétements, ont des rois qui rassemblent leur peuple le plus éloigné et

gérer leurs affaires®*.

Le théme de la subdivision du monde ressort de cet extrait du Kitab al- ‘Iqd al-Farid.
Le roi Husraw, occupant la position centrale de prestige, résume les qualités des
pays qui 'entoure. Néanmoins, ce texte, qui s’avere étre apologétique, utilise cette
image pour donner voix au mouvement culturel de la Su ‘Gbiyya, représentant la

réaction de nouveaux convertis a I'idée de supériorité arabe.

Un passage emblématique de cette tendance, extrapolé de la Risala fi
manaqib al-Atrak wa ‘@mmat jund al-hilafa (‘Les exploits des Turcs et de 'armée
du califat en général’) de I'intellectuel al-Jahiz (m. 868), présente une formulation
assez différente, qui insiste sur le théme de la fraternité des rois du monde. Cet
auteur est un des intellectuels qui conserve des reliques intéressantes du monde
auligue sassanide. Ce bref texte est dédié a la célébration des forces turques, trés
puissantes a la cour abbasside en tant que garde d’élite du calife méme. Al-Jahiz
met ici en évidence ce qui, traditionnellement, était réputés étre les caracteres
principaux de chaque majeur état. Voici donc la description des Chinois, qui garde

la primauté dans les arts et les techniques, les Grecs qui excellent dans la

53 Nous traduisons ici le mot 4x5.% avec référence a son sens figuré de « valeur » et non comme
« équitation », traduction proposée par Boullata (Ibn ‘Abd Rabbih 2006, 228).

54 Texte arabe en annexe, p. 413. Il faut remarquer que I'al- ‘Iqd al-Farid mentionne une deuxiéme
formulation concernant la théorie de la subdivision du monde, cette fois attribuée a lbn al-Muqaffa“.
Voir a ce sujet Ibn ‘Abd Rabbihi (2011, 239).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 60



philosophie et la littérature, les Arabes dans l'art oratoire, les Turcs dans les

affaires militaires et, enfin, les Sassanides dans l'art de gouverner :

En conséquence, ils [les Turcs] se distinguent dans la guerre comme les
Grecs dans la science et les Chinois dans les arts et les Arabes dans
ces domaines que nous avons énumerés et exposes et comme les

Sassanides dans la souveraineté et le gouvernement®®,

L’équation qui lie les Sassanides au bon gouvernement est donc ici bien définie et,
comme nous lI'avons vu, elle semble avoir eu une grande diffusion dans la premiére
époque abbasside, comme I'en atteste le témoignage de Hisam ibn al-Kalbt. Un
troisieme passage insiste également sur ce point, provenant, cette fois, du Murdj
al-dahab wa ma‘adin al-jawhar (‘Les Prairies d'or et les mines de pierres
précieuses’) de l'intellectuel al-Ma‘sudt (m. 956). L’extrait apparait également dans
le Ahbar al-Sin wa al-Hind, un traité sur les navigations et les commerces arabo-
persans entre le golfe Persique et les villes portuaires chinoises et indiennes. Ces
sources furent composées dans le X®siecle ; cependant, on ne voit pas clairement

lequel de deux a influencé I'autre composition®®. Voici donc ce qui écrit al-Ma‘sadT :

Or cet homme [un qurayshite, chef des Zandj] était un vieillard intelligent
qui racontait que le roi de Chine, aprés lui avoir accordé une audience,
l'avait interrogé sur les Arabes, et sur les moyens par lesquels ils avaient
détruit le royaume des Perses ; a quoi il avait répondu : « C’est avec
I'assistance du vrai Dieu, tandis que les Perses adoraient, a I'exclusion

du créateur, le soleil et la lune, et se prosternaient devant les deux

55 Texte arabe en annexe, p. 414. Sur cette lettre, voir également Harley-Walker (1915).

56 Voir I'édition francaise de Sauvaget (1948, 10-13). Nous renvoyons également a la plus récente
traduction anglaise de Mackintosh Smith (Siraft et Ibn Fadlan 2014, 3-161) et a son introduction au
texte.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 61



grands luminaires. » Le roi ajouta : « Les Arabes ont conquis le royaume
le plus noble, le plus fertile, le plus riche, le plus remarquable par
l'intelligence de ses peuples et le plus célebre. Mais comment classez-
vous tous les souverains du monde ? » — « Je n’en sais rien, » répondit
le Koraichite. La-dessus le roi s’adressant a son interpréte : « Dis-lui que
nous comptons cing rois ; le plus puissant de tous est celui qui gouverne
I'lrak, car il occupe le milieu du monde et les autres puissances
'entourent ; aussi le nommons-nous roi des rois. Apres cet empire vient
le notre ; nous le regardons comme celui des hommes, parce qu’aucun
royaume n’est mieux gouverné ni plus régulierement administré ; nulle
part aussi les sujets ne sont plus obéissants, et voila pourguoi nous
sommes les rois des hommes. Apres nous, vient le roi des bétes féroces
; c’est notre voisin, le roi des Turcs, qui sont parmi les hommes ce que
les bétes féroces sont parmi les animaux. Il est suivi du roi des
éléphants, ou celui de I'lnde, que nous reconnaissons comme le roi de
la sagesse, parce que la sagesse est originaire de ce pays. Le dernier
enfin est le roi de Roum, que nous regardons comme le roi des
fantassins, car aucun pays ne posséde des hommes d’une taille plus
parfaite et d'une figure plus belle. Tels sont les principaux rois ; les autres
sont au-dessous d'eux ». (al-Mas‘td1 1861, 1 : 314-15)

On trouve ici le theme du roi du monde, qui a son origine dans les mythes de la
création et de la subdivision des terres entre des figures primordiales, selon le
modele persan. La répartition historique du monde connu trouve donc son origine
dans l'acte de diviser la terre en continents et de les confier a un certain nombre de
rois. Revenons au systéme persan des ke$war (av. karSuuar-/karSuuan), les sept
régions du monde, qui a I'époque islamique trouva place dans les traités des

géographes, a coté du systeme ptolémaique®’.

57 Les études concernant la géographie et la géographie mythique a I'époque préislamique ne sont
pas nombreuses, surtout a cause de la paucité de sources primaires. Sur la question, on renvoie,
parmi d’autres, a Kramers (1954), Gnoli (1980), Shapira (2001), Daryaee (2002), Cereti (2004;

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 62



Les Gathas avestiques mentionnent le bamya haptanvha-, c’est-a-dire « le
septieme du monde » (Y. 32.3), qui Lecoq suggere étre, « la partie habitée du
monde, le XwaniraBa ». La désignation moyen-perse Xwanirah nommait la région
la plus prospére et centrale du monde, ou se trouve I'Eransahr, la terre des Perses.
Tafaddult (2011) mentionne également I'expression avestique plus tardive karSvan
yais hapta « les sept climats », qui donne en moyen-perse haft kiSwar et en parthe
manichéen haft kiSwar zambuidig/Sahr « le monde de sept climats » (Mir. Man. llI,
p. 888). Pour ce qui est de l'origine de ces régions, le Bundahisn (chap. 8.2) et le
Wizidagiha 1 Zadspram (3.33-35) mentionnent qu’ils furent créés au tout début de
la création, grace a I'action de la pluie de I'étoile Tistar (Av. TiStrya-). Celle-ci aurait
produit la pluie qui créa les mers et, par conséquent, la subdivision de la terre en
sept parties (Tafaddult 2011a). Le Xwanirah, en tant que région centrale et plus
prospere, était gouverné par le meilleur des rois. Les expressions indiguant « le roi
de sept climats » étaient ainsi utilisées comme synonyme de « roi de I'lran »
(Shahbazi 2012). La position centrale de cette région se traduisit dans le role
primordial de ses souverains a éduquer et guider 'humanité entiére, comme

I'atteste le quatrieme livré du Dénkard (425,4 ; 425, 18 ; de Menasce 1958, 27).

Sur ce point, nhous pouvons remarquer que les divisions historiques en
empires, avec les grands souverains de I'Arabie, de la Chine, des Turcs, de I'Inde
et de Byzance, trouvent ainsi une origine mythique. Les souverains et leurs pays,
nous le voyons, ne sont pas égaux. Le roi de Chine le reconnait en fait, en
soulignant la position élevée du « roi de I'lraq » sur les autres, selon une narration
partagée par Abl Zayd al-Sirafi et al-Ma‘stdi 8. Ces deux auteurs, tout comme les
autres qui nous avons pu jusqu’ici considérer, accompagnent cette description du
monde avec le théme de la répartition des qualités entre les différentes

populations®. Il apparait clairement que les rois sassanides gouvernaient sur la

2007), Tafadduli (2011) et Shahbazi (2012). Ceux-ci prennent en considération les références
présentes dans les littératures avestique et moyen-perse ainsi que l'influence des enseignements
perses sur la géographie arabo-persane.

58 Sur ce theme, nous renvoyons aussi la lecture a Miquel (2001, 2.1 : 62).

59 Cette théorie a connu une grande diffusion. Voir a cet égard, Miquel (2.1, 60-62) et Calzolaio
(2018). Remarquons également que la théorie de la distribution des qualités, aussi bien que du

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 63



région la plus noble, fertile, riche. De méme que la position de prééminence de ce
territoire demeure inchangée apres la conquéte arabo-islamique qui mit fin a la
dynastie sassanide. En revanche, les Abbassides héritent leur régne, leur titre
(« aussi le nommons-nous roi des rois ») et la suprématie sur les autres puissances
qui entourent le califat. Les Abbassides sont manifestement déclarés les

successeurs des Rois des rois perses, dont ils ont acquis les caracteres royaux.

Quelques pages plus tard, al-Ma‘'stdr (1861, 1: 356-58) reviens sur la
guestion, en soulignant & nouveau la suprématie du keSwar central, I'lraq, sur les
autres, ainsi que la puissance de son souverain®. |l présente le discours sur la
hiérarchie des rois, en soulignant leurs caracteres majeurs. Un détail intéressant
concernant la politique contemporaine d’al-Mas ‘td1 ressort de ces lignes a propos

des liens entre la Perse et les Abbassides :

Les rois de la Chine, des Turcs, de I'Inde, de Zandj et des autres parties
du monde, reconnaissaient tous la suprématie du roi de Babel ; ils
avouent qu’il est le premier souverain de I'univers, et qu’il occupe parmi
eux le rang de la lune parmi les étoiles, parce que le pays qu'’il gouverne
est le plus excellent de tous, que lui-méme est le prince le plus opulent,
le plus riche en bonnes qualités, celui enfin dont le gouvernement est le
plus ferme et le plus vigilant. Du moins en était-il ainsi autrefois ; mais
de nos jours, en I'an 332, on n’en peut plus dire autant. On lui décernait
par excellence le titre de $§ahasah, c’est-a-dire roi des rois, et on
comparait sa place dans le monde a celle du coeur dans le corps, ou au

rang que la perle principale occupe au milieu du collier.

déterminisme géographique, était alimentée par des études de nature astrologique, ainsi que
médicale. A titre d’'exemple, pensons aux écrits de Ptolémée (1993) et d’Hippocrate (1996). Sur ce
sujet, voir al-Azmeh (1992) et Miquel (2001, 2.1 : 62-66).

60 || s’agit, bien évidemment, d’'une question centrale dans les autres ouvrages historiographiques
et géographiques arabo-persanes. Voir Miquel (2001, 2.1 : 64-65).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 64



Cet extrait célébre encore une fois le keSwar iragien, dont la prééminence est
déclarée par une série des métaphores astrales, médicales et naturelles. Al-
Ma ‘sadT est fidéle aux informations qu’il fournit ailleurs, en ajoutant une particularité
réveélatrice de certaines dynamiques en cours a son époque. Pour conclure la
description et la célébration du réegne du « roi de Babel », il écrit que les vertus de
ce souverain, ainsi que de son royaume et du peuple qui y habitait, gardaient une
telle nature spectaculaire, mais seulement dans le passé. Ce caractere supérieur
ne s’étendait pas a son époque. Mais a quoi fait-il référence al-Ma'stdi en cet
extrait ? Quelles causes envisage-t-il pour expliquer la perte de caractéristiques du

regne de Babel ?

Nous savons que, depuis le VIlI® siécle, les Turcs, qui servaient comme
garde délite du calife, étaient devenus beaucoup plus puissants et ils
commencerent a exercer une certaine influence sur les califes. C’est pourquoi en
835 le calife al-Mu‘tasim (r. 833-842) décida de déplacer la capitale, de Baghdad a
Samarra. Cette décision servait surtout a se débarrasser de la tutelle des Turcs.
L’action ne fut pas suffisante pour limiter leur montée en puissance. Dans I'année
332/943, auquel al-Ma'sudT fait mention, le pouvoir des califes abbassides était
désormais presque symbolique. L'ceuvre de al-Ma'sudi révéle, en général, une
attitude diplomatique envers les forces turques, dont il reconnait la position de
pouvoir (Haarmann 1988, 179). Toutefois, dans ce passage, l'intellectuel semble
soutenir tout le contraire et critiquer vertement le nouveau régime turc coupable
d’avoir affaibli le pouvoir califal en arguant que les Turcs ne pouvaient pas aspirer
a reproduire la grandeur des Perses et des Abbassides, dont ils se prétendaient les
héritiers |égitimes. En d’autres termes, il ne suffisait pas gouverner le keSwar
central pour s’ériger au statut de « premier souverain de 'univers ». Ce qui, comme
le démontrent les deux citations tirées du Murdj al-dahab wa ma ‘adin al-jawhar,

était une prérogative exclusive des rois perses et des califes abbassides.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 65


https://it.wikipedia.org/wiki/Al-Mu%27tasim

2.3. Négocier I'idéologie impériale dans ’Empire abbasside

L’arrivée au pouvoir des Abbassides en 750 permit le regroupement,
politique et administratif, d’'un vaste ensemble de régions qui s’étendaient de la
Méditerranée orientale a I'Asie centrale. La « pax islamica » qu’ils avaient
inaugurée, permit le développement d’'un réseau des centres commerciaux et
culturels dans tout 'Empire. Au sein du califat abbasside, les grandes écoles
syriaques conserverent leur primauté dans la préservation et la circulation des
savoirs religieux, philosophiques et scientifiques. Edesse, Qinnasrin, Nisibis,
Mosul, Jundishabur, Dayr Qunna, a sud de Baghdad, et, encore, Harran et, en Asie
centrale, Marw, étaient les centres culturels les plus importants du califat. Il
s’agissait également des écoles d’ou provenaient certaines figures intellectuelles
tres influentes dans I'environnement de la cour. L'un d’entre eux, Théophile
d’Edesse (m. 785), fut conseiller et astrologue du calife al-Mahdf (r. 775-785), ainsi

que l'auteur d’'un manuel d’astrologie militaire.

Comme nous aurons la possibilité de le voir dans le chapitre suivant, dédié
au rapport entre les cours et au développement scientifique, les califes abbassides
donneérent naissance, dés l'origine, a un considérable mouvement culturel, visant a
préserver les savoirs anciens. Gutas, qui a dédié une importante étude (1998) a ce
théme, a mis en relief 'importance méme du déplacement de la capitale, de Damas
a Baghdad, ou coexistaient divers groupes ethniques et religieux. En effet, il
s’agissait d’'un milieu fertile, caractérisé par une grande diversité culturelle. La
méme cour abbasside pouvait bénéficier de ce multiculturalisme, en accueillant
dans ces cadres, de membres de groupes ethniques, culturels et religieux divers.
Cette ouverture a certainement facilité la préservation et la circulation des textes et
des savoirs, scientifique et non, des le début du califat abbasside. En effet, comme
le montre bien Gutas (1998, en particulier 28-60), les califes al-Mansur et al-MahdT,
ont donné vie a un programme politique et Iégitimatoire ou les enseignements
sassanides trouvaient, parmi d’autres, une place d’élection. En tant qu’architecte

du nouveau califat, qui voulait prendre les distances du gouvernement précédent,

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 66



al-Mansuar décida d’'une maniére consciente d’intégrer cet élément persan, dont
l'importance était auparavant apparue pendant la révolution. De plus, force est de
constater que les modéles culturels, sociaux et politiques perses avaient subsisté
avec force dans les anciens territoires sassanides. Ces régions offrirent un bon
nombre d’administrateurs, conseillers, figures politiques et scientifiques au califat,
en facilitant la circulation des traditions, pratiques et enseignements chers a la
réalité sassanide. Plusieurs familles d’intellectuels persans étaient présentes a la
cour abbasside, telles que les Barmécides, originaires de Balkh, en Bactriane ; les
BahtisG°, une famille des médecins persans et membres de I'église chrétienne
orientale ; les Nawbaht, qui se distinguérent dans les sciences astrales et enfin, les
Band Muasa, une autre famille puissante des scientifiques, originaire de I'Asie
centrale, a qui on doit les premiers manuels sur les mécanismes ingénieux en
contexte abbasside. L'influence de ces grandes familles permit a al-Mansdir et ses
successeurs d’intégrer la culture sassanide. Deux éléments se révélerent
significatifs pour la propagande politique de al-Mansir : le systeme idéologique
sassanide et 'astrologie politique, cruciale dans les pratiques gouvernementales
des premiers Abbassides (Gutas 1998, 34). Son regne inaugura une période de
prospérité pour l'astrologie, qui, par le biais de modeéles culturels sassanides,
connut une forte diffusion dans les milieux auliques et populaires abbassides. Les
sources narrent I'importance que revétait I'astrologie pour al-Mansdar. Il fonda
notamment sa capitale, Baghdad, suite aux calculs et aux horoscopes de ses
astrologues de la cour, Nawbaht, Masa’allah, al-Fazari et ‘Umar al-Tabari. Des
écrits attestent que le calife demanda a son astrologue de cour, Abu Sahl, fils de
Nawbabht, ainsi qu’a son médecin, de I'escorter dans son dernier pélerinage a la
Mecque en 775. Nous avons ainsi une perception claire de la valeur attribuée aux
savants de cette discipline, qui bénéficiaient d’'une position privilégiée aux cotés du

calife.

La négociation idéologique, en cours pendant les régnes des premiers
califes, nécessita d’'un systéme approprié d’instruments culturels. C’est pour cette
raison que les califes abbassides encouragerent la récupération et la traduction

d’'ouvrages grecs, indiens, moyen-perses et syriaques. Ce phénoméne de

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 67



traduction et de circulation d’un certain type de savoir, comme on le verra, ne se
traduisit pas seulement dans la sauvegarde d’ouvrages scientifiques sur la
médecine, la logique, la philosophie, les sciences mathématiques et I'astrologie.
Des textes de nature aulique se préserverent, notamment des ouvrages moyen-
perse, qui ont survécu uniquement dans leurs versions en arabe. Ce corpus est
essentiel, car il révéle la valeur qui été accordée aux textes sapientiaux d’origine
sassanide. Plusieurs données, venant des sources islamiques, témoignent de
l'intérét des califes a I'égard des ouvrages historiographiques et sur les gestes des
rois anciens, depuis lesquels ils pouvaient se former sur l'art de gouverner.
L’intention de ces textes était alors souvent didactique, comme en témoigne al-
Mas‘tdrt dans le Muruj al-dahab wa ma ‘adan al-jawahr, montrant que cet intérét
était déja développé chez les Omeyyades. Selon lintellectuel, le fondateur de la
dynastie, Mu‘awiya, avait I'habitude d’organiser des séances nocturnes de lecture,
pendant lesquelles on lisait les histoires de la conquéte, des gestes des souverains
étrangers ainsi que de leurs systémes de gouvernement®'. Ces séances étaient
ouvertes a tout son entourage, ministres, conseillers et hommes de confiance. Afin
de saisir les modalités de recouvrement de I'héritage perse durant la premiére
époque abbasside, les prochaines pages se pencheront sur certaines études de

cas emblématiques.

2.3.1. Etat islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des $ahansah
et de son destin a I’époque islamique

Le cas mentionné par al-Mas ‘GdT concernant le calife Mu‘awiya n’est pas le seul
témoignage au sujet de l'intérét démontré par certains califes (omeyyades et

abbassides) pour I'histoire des rois de Perse. En effet, al-Mas 0d1 aussi bien que le

61 Nous lisons dans le passage de al-Mas Gdr (1869, 5 : 77-78) : « Un tiers de la nuit était consacré
a la lecture de I'histoire des Arabes, de leurs journées célebres ; a celle des peuples et des rois
étrangers, de leur politique et de leur biographie, leurs guerres, leurs stratagémes, leurs systemes
de gouvernement, en un mot ce qui forme I'histoire du passé ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 68



philologue et historien persan Hamza al-Isfahant (m. 961), décrivent un livre
sassanide qui conservait les portraits de chaque roi et reine de la dynastie, ainsi
que les détails de leur regne (édification des monuments, gestes, guerres, etc.).
Comme I'écrivent les deux auteurs, ce volume avait été congu pour I'éducation des
princes sassanides qui, par le biais de I'exemple des ancétres, pouvaient se former
dans I'art politique et, en méme temps, conserver I'esprit de I'histoire dynastique.
En tant que précieux document de I'histoire politique sassanide, il était conservé
dans le Trésor royale de la ville de Istahr, dans le Fars. Le Kitab al-Tanbih wa al-
I8raf (‘Le livre de I'avertissement et de la révision) de al-Mas‘tadr (1897, 150-51)

présente la premiere référence a ce livre :

J’ai vu dans la ville d’Istakhr dans le Fars, en I'an 303, chez une trés
noble famille perse, un grand livre qui contenait, avec I'exposé de
plusieurs sciences, les histoires des rois de Perse, de leurs régnes et
des monuments qu’ils ont élevés, morceaux que je n’ai retrouvés dans
aucun autre livre persan, ni dans le Khodai Nameh, ni dans I’Ain Nameh,
ni dans le Kohan Nameh, ni dans aucun autre. On y voyait peints les rois
de Perse de la famille des Sassanides au nombre de vingt-sept, dont
vingt-cing hommes et deux femmes. Chacun d’eux était représenté
comme il était au moment de sa mort, qu’il fit mort vieux ou jeune, avec
ses ornements royaux, sa tiare, les poils de sa barbe, les traits de son
visage. Cette dynastie régna sur le pays pendant quatre cent trente-trois
ans, un mois et sept jours. Quand I'un de ses rois mourait, on peignait
son portrait et on le plagait dans le trésor, afin que les princes vivants
connussent la personne des princes morts. La figure de tout roi qui était
représenté en guerrier était debout ; celle de tout roi qui était occupé au
gouvernement était assise. On y joignait la biographie de chacun d'eux
comprenant sa vie publique et privée avec les événements importants

et les faits les plus graves arrivés sous son regne.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 69



Ce premier extrait de l'intellectuel baghdadien révéle des informations précieuses.
Avant tout, al-Mas'id1 informe avoir vu personnellement la traduction arabe de
I'ceuvre sassanide, en précisant les circonstances de cet évenement. On découvre
ainsi qu’il eut 'occasion de le consulter a Istahr, dans le Fars, dans la maison d’'un
noble persan en 915. L'information et particuliérement précise et véridique. Nous
savons, en effet, que Istahr était un centre politique et religieux trés important a
I'époque sassanide®?. En outre, a la suite de la conquéte arabo-islamique, la ville
continua a étre un influent centre zoroastrien (Bivar et Boyce 1998). Certaines
sources moyen-perses, arméniennes et islamiques attestent I'existence d’un
remarquer que Hamza al-Isfahant mentionne la présence a Isfahan, proche
d’Istahr, d’une bibliothéque de I'époque préislamique, qui fut découverte quand le
savant était encore en vie, dans I'an 961. En ce lieu, une grande quantité de livres
écrits dans un alphabet inconnu fut repérée. Hamza lui-méme fut interpellé pour
étudier les textes découverts, en suggérant ainsi qu’il était considéré un spécialiste
de la langue et de l'histoire préislamique. Il affirme notamment avoir trouvé un
volume concernant les souverains perses (Pourshariati 2007, 113). Le méme
auteur, en se plaignant des inexactitudes et des erreurs trouvées dans ses sources,

montra que Isfahan était le centre majeur pour la collection et la traduction d’un

62 |_a ville était le centre de I'autorité politique des souverains sassanides. Nous renvoyons la lecture
a Terribili (2018), qui retrace I'histoire de la ville a travers les données épigraphiques et littéraires
moyen-perses, en montrant que son nom était lié a la transmission de I'héritage religieux, rituel et
royal.

63 \oir Bailey (1943, 230 n.57) et Pourshariati (2007, 113-14). A ce sujet, nOUS Pouvons aussi
considérer I'information mentionnée au tout début d’'un Ayin Ardasir conservé dans le manuscrit
Kopruli 1608 des Archives de Bagvekalet d’Istanbul et étudié par Grignaschi (1966, 111-28). Le
texte mentionne clairement les « trésors des livres hérités » de Istahr (1966, 111). Par ailleurs,
rappelons-nous que le quatrieme livre du Dénkard cite également I'ceuvre de collection d’écrits sur
des sciences diverses (parmi d’autres, la médecine, I'astronomie, le mouvement, le temps), que
Sabir | ordonna de conserver dans le Trésor royal. Le texte ne fait aucune mention a la ville d’Istahr,
mais il atteste de la pratique de conservation des ouvrages dans les trésors royaux. Pour I'extrait
du quatriéme livre du Dénkard, voir Shaki (1981), ainsi que la discussion et la bibliographie
présentées par Cereti (1995a, 109-10; 120-22).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 70



autre ouvrage moyen-perse, aujourd’hui disparu, le Xwaday-Namag®. Cette
derniére information confirme la centralité de la région du Fars pour la circulation
des textes moyen-perses. Enfin, au vu de l'intérét pour une ceuvre de la tradition
sassanide, et de ses origines aristocratiques, nous pouvons imaginer qu’il s’agissait
d’un descendant d’une des grandes familles sassanides de Istahr®®. Nous pouvons
alors supposer que la copie de ce livre sassanide, gardé dans le Trésor, fut mise
en sécurité apres la conquéte islamique, traduite en arabe et gardée par une famille
de la noblesse locale, qui se le laissa en héritage, peut-étre avec d’autres livres

d’origine moyen-perse®®.

Al-Mas Gd1 spécifie également que I'ouvrage qu'il avait consulté était une
traduction du moyen-perse a I'arabe, commandée par le calife omeyyade HiSam
ibn ‘Abd al-Malik ibn Marwan (r. 724-743), un siécle apres la conquéte arabe de

I'lran. Voici ce qu'il écrit :

Le livre que j'ai vu avait été rédigé d’aprés les documents trouvés dans
le trésor des rois de Perse et achevé au milieu du second Joumada de
'an 113. Il fut traduit pour Hisam, fils d’*Abd al-Malik, fils de Marwan du

persan en arabe.

64 Nous renvoyons a I'étude récente de Anttila (2018), qui expose les problématiques inhérentes a
ce texte, en reconstruisant la fortune rencontrée dans la littérature d’époque islamique.

65 | a survivance des familles aristocratiques sassanides est attestée dans plusieurs sources. Pour
illustration, Abl Nu‘aym al-Isfahant (948-1038), connu comme un « traditionaliste » et un sufi, était
un descendant de la famille parthe des Mihran (Pourshariati 2007, 114).

66 Pour ce qui est de la survivance des livres sassanides, considérons un extrait de la Mugaddima
de Ibn Haldln. D’aprés le savant, lorsque les Musulmans conquirent la Perse, ils trouvérent un large
nombre de livres et d’écrits scientifiques. Sa‘d ibn AbT Waqgas, I'un des protagonistes de la
conquéte de 'Empire perse, écrivit au calife ‘Umar ibn al-Hattab pour lui demander son autorisation
a les répartir comme butin entre les soldats. Cependant, le calife lui répondit de les détruire, en les
jetant dans I'eau, car s’ils contenaient une bonne guidance, ils étaient inutiles, car Dieu leurs avait
donné la meilleure guidance. Et s’ils préservaient seulement des erreurs, Dieu les aurait protégés
d’eux. Selon |bn Haldin, cela explique pourquoi la sagesse et les livres des Perses n'ont pas
survécu (lbn Haldln 1958, 3 : 114).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 71



Ce fut précisément pendant le regne de 'Omeyyade HiSam qu’un intérét pour les
regles du gouvernement des Anciens se forma (Gibb 1962, 62-63; Latham 1983).
Aba al-‘Ala’ Salim, secrétaire générale du calife HiSam, semble avoir été I'auteur
d’'une collection de lettres didactiques, parmi lesquelles figurait celle d’Aristote a
Alexandre. Il est possible que l'activité de Abu al-'Ala’ Salim influenga le secrétaire
général du diwan al-rasa’il, ‘Abd al-Hamid ibn Yahya al-Katib. Celui-ci, en effet,
composa une épitre contenant une section éthico-politique sur les qualités et les
responsabilités d’'un prince (Latham 1983, 167-72; Bosworth 2012). La composition
d’'un Kitab f al-siyasa al- @ammiyya (‘Le livre sur le gouvernement du peuple’), qui
conserve des enseignements de la tradition grecque et perse, date également de

cette époque (Grignaschi 1965; Latham 1983; Bosworth 2012).

Al-Ma‘sadrt ajoute que le livre sur les rois perses, vieux d’environ 200 ans,
s’était bien conservé grace a la bonne qualité du papier et des encres utilisés. Enfin,
'auteur semble étre bien informé de la production écrite en moyen-perse. En effet,
il souligne que le livre consulté n’était pas le Xwaday Namag, ni le Ewén Namag®’,
ni le Kahwan Namag®®. A ce sujet, Alfred von Gutschmid (1892, 3 : 35-36; 150-51)
et Konstantin A. Inostrantsev (1909, 27-31; 1918, 67-72) estiment que al-Ma'sud1
et Hamza se référent a un Taj Namag, un texte sassanide cité dans le Fihrist (‘Le
catalogue’) de Ibn al-Nadim (m. 995), et centré sur les discours, les gestes et les

vies des rois sassanides.

Au vu de ce qui précede, on peut supposer que I'ouvrage mentionné par al-
Mas 0dr a Istahr serait la source du Kitab ta’rih sini muldk al-ard wa al-anbiya’
(‘Chronologie des dynasties préislamiques et islamiques’) de Hamza al-Isfahant
(1844, 44-46). Etant né environ en 884 & Isfahan, il passa sa vie dans la ville, ou il
mourut entre le 961 et le 971. Il était de quelques années plus vieux de al-Mas tdT,
que probablement il rencontra a 'occasion de sa visite en Fars. Grace aux écrits

d’Hamza lui-méme, nous avons connaissance du fait qu’il avait des relations

87 |l s’agit d’un genre littéraire concernant les bonnes maniéres et les coutumes a respecter dans
différents scénarios. Voir a ce sujet Tafaddult (1984).
68 Nous n’avons pas d’informations sur ce genre littéraire.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 72



étroites avec le clergé zoroastrien de la région. Ceci représentait une de ses
sources de premiére main pour le Kitab ta’rih sinT mulik®®. Le polymathe persan
commence son ouvrage en listant les sources consultées pour le rédiger’®. Apres
une section sur les dynasties persanes mythiques, Hamza aborde I'histoire des
Sassanides, en décrivant le regne de chaque souverain. Force est de constater
gue dans cette seule section figurent les descriptions physiques des rois
sassanides. Cet élément nous laisse croire que l'auteur ait vraiment consulté un
livre de portraits pour rédiger ses descriptions. De plus, il appelle le livre avec le
nom de Kitab suwar muluk Bani Sasan (‘Le livre des portraits des rois sassanides’).
Les descriptions des souverains ne sont pas une prérogative de Hamza. En effet,
al-Mas'0d1 présente également des détails concernant la figure de deux rois : le
fondateur de la dynastie, Ardasir I, et le dernier monarque, Yazdgird Ill. Toutefois,
les ressemblances dans les descriptions de ces deux rois semblent suggérer que
al-Mas ‘tdi et Hamza partageaient réellement une source commune. Nous pouvons
considérer, a titre d’exemple, le portrait que les deux textes font d’Ardasir I®". Voici

donc ce qu’écrit al-Mas adT :

Ardasir dans son portrait porte une tunique rouge, ornée des médaillons,
un pantalon bleu ciel et une couronne verte sur fond d’or. Il a une lance

dans sa main et il se tient debout’?.

69 Par exemple, Hamza informe avoir eu la possibilité de citer des extraits des commentaires de
Bahram ibn Mardanshah, mobed de Sapur. Voir & ce propos Daudpota (1932, 64; 75-76).

70 Diverses copies du Kitab Siyar mulik al-Furs (‘Le livre sur la conduite des Rois de Perse’),
transmis par Ibn al-Mugaffa‘, Muhammad ibn al-Jahm al-Barmaki, Zadiya ibn Sahdya al-Isfahani,
Muhammad ibn Bahram ibn Mityar al-Isfahan. |l cite encore un Kitab Ta'rih mulik al-Furs (‘L’histoire
des rois de Perse’), conservé dans le Trésor du calife al-Ma’ 'mdn ; un Kitab Ta 'rih muldk Bani Sasan
(‘L’Histoire des rois sassanides’), transmis ou rédigé par Hisam ibn Qasim al-Isfahant; un autre Kitab
Ta’rih muliik Banf Sasan, corrigé par Bahram ibn Mardangah, mobad de Karat Sabur, en Fars et,
enfin, le Livre de Misa ibn ‘Isa al-Kasrawl. Il ajoute également avoir utilisé les commentaires du
mobed Bahram ibn Mardans§ah. L’existence de toutes ces sources sur I'histoire de Perse, ainsi que
leur présence dans le trésor califal de al-Ma’'min, attestent la valeur qui leur été attribuée a I'époque
abbasside.

71 Texte arabe en annexe, p. 414. Ici, nous avons préféré traduire personnellement le passage de
al-Mas‘tdr1. Pour la traduction de Carra de Vaux, voir al-Mas‘td1 (1897, 151).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 73



Hamza décrit le roi dans une fagon trés similaire :

Ardasir porte une tunique ornée avec des meédaillons, un pantalon bleu

ciel et une couronne verte sur fond d’or. Il a une lance dans sa main’2.

La description trouve une correspondance, au moins partiellement, dans les
données matérielles. Les souverains sassanides sont souvent représentés debout,
une main posée sur leur épée. Il s’agit de la position canonique dans laquelle les
rois sassanides sont immortalisés dans les iconographies des bas-reliefs, des
vaisselles et des autres supports. Le plat en argent conservé au musée de
I'Ermitage, au centre duquel on voit la figure d’'un roi sassanide appuyé sur son
épée en est un bon exemple (figure 1). La méme scéne se retrouve dans un bol
richement décoré, gardé a la Bibliothéque Nationale de France (figure 2). Pour ce
qui est de la tunique ornée d’Ardasir, le motif aux médaillons est assez réaliste,
comme on peut le voir dans différentes représentations (Peck 1992). La tunique
trouvée a Mochtchevaja Balka (Caucase du Nord), d’inspiration iranienne, en est

un excellent exemple (figure 3).

Avant d’aller plus loin, rappelons deux points importants concernant les
références présentées par al-Mas'Gdi et Hamza al-Isfahani. Premierement,
'ouvrage moyen-perse se préserva grace a lintérét initialement démontré par
Hisam ibn ‘Abd al-Malik, un des derniers califes omeyyades. Cet ouvrage, concu
comme une histoire mythique a la gloire de la dynastie sassanide, ainsi
gu’instrument de connaissance et de formation pour les jeunes princes, gardait sa
fonction primaire méme a I'époque islamique. Le calife pouvait bénéficier de
I'exemple fourni par les prédécesseurs sassanides, en trouvant un modeéle dans le

portrait et la présentation du réegne de chaque monarque. Comme nous avons pu

72 Texte arabe en annexe, p. 414.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 74



le constater, la lecture et la considération des gestes des rois de I'Antiquité, était
une habitude déja répandue pendant le régne de Mu‘awiya. La requéte de Hisam
ibn ‘Abd al-Malik s’insére alors dans un ensemble de pratiques existantes.
Deuxiémement, si l'intérét du calife omeyyade pour I’héritage perse est avéré, cet
engouement semble se perpétuer a I'époque abbasside ainsi qu’en témoigne les

références citées par al-Mas‘tdi et Hamza.

2.3.2. Suivre I’exemple, ou sur la quéte du testament du sahansah

Nous avons déja pu constater que, dans les premiers siécles du calendrier
islamique, la requéte de traduction des textes didactiques sur I'art du gouvernement
augmenta considérablement’®. Par leur intermédiaire, les califes pouvaient
bénéficier de 'exemple des souverains de I'’Antiquité. Charles-Henri de Fouchécour
(2009, 19), qui a dédié une excellente monographie au theme de la littérature

morale en Iran médiéval, explique, a propos du conseil (pand, nasihat) que :

Le conseil enferme dans son énonciation une expérience, c’est-a-dire ce
qui a été appréhendé d’'un événement commun, par un ensemble de
personnes appartenant a une société ou a un groupe délimitable, par
exemple le milieu des scribes. Il est donc, de ce point de vue, tourné
vers le passé ; mais sa création ne s’expliquerait pas sans sa finalité : le
conseil est orienté vers le futur par son intention didactique. Celle-ci a
pour présupposé que les situations se répéetent ; elle préjuge donc qu’il

est possible de préparer les réponses a leur fournir.

73 Pour avoir une idée de 'ampleur du phénomeéne, nous renvoyons a la liste des ouvrages d’origine
moyen-perse, fournie dans le Fihrist d’lbn al-Nadim (1970b, 2 : 739-42).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 75



La littérature des conseils anciens, qui commenca a circuler largement dés la fin du
califat omeyyade, était censée contribuer a I'édification de la vie morale d’un prince
ou un monarque. En ce contexte, la littérature de sagesse moyen-perse constitua
une source importante d’enseignement. Nous avons en effet connaissance de
plusieurs textes moyen-perse, ayant survécu dans des rédactions tardives. Des
lors, les compilations contemporaines de conseils en langue arabe ont pu bénéficier
de I'expérience sassanide et s’inspirer a leur riche tradition morale’. Un important
corpus d’ceuvres d’origine sassanide est donc attesté, et inclut des exemples des
recueils de conseils sous forme de testaments, de discours d’intronisation et

d’histoires dynastiques.

Avant d’aller au cceur du discours, nous voulons mettre en évidence que
l'intérét pour la littérature de sagesse sassanide est relaté dans le récit concernant
la quéte du calife al-Ma'mdn du tombeau et du testament du roi Husraw [®'
Andsirwan. Il s’agit d’'un théme célébre, qui posséde des antécédents dans la
Cyropédie de Xénophon (3.7) et des éléments similaires dans le récit de la quéte
d’Alexandre de la sépulture du roi mythique Kayhusraw, narré par le poete Nizam1
(m. 1209) dans I'lSkandar-Nama (‘Le livre d’Alexandre’)’®. Dans ces récits, Husraw
I®" laisse ses recommandations avant de mourir et al-Ma’'man, en I'apprenant, part
a la recherche de I'héritage de celui qui était considéré a I'époque abbasside
comme le meilleur des rois iraniens. De Fouchécour (2009, 22) remarque que cette
légende est emblématique d’'un phénomeéne de découverte et de la valorisation de
'héritage perse. L’attribution de cette quéte a al-Ma’'min est également

symbolique, car il fut un des partisans de la culture iranienne.

74 Nous renvoyons la lecture a la section inhérente la littérature de sagesse (andarz) moyen-perse
dans la contribution de Boyce (1968a, 51-55) et de Fouchécour (2009, 19-132). Sur cet argument,
voir également Asmussen (1971), Cereti (2001, 171-90; en particulier 178-180 et 189-190) et
Shaked et Safa (2011). Nous renvoyons aussi a I'édition anglaise de Boyce (1968b) de la Lettre de
Tansar, lettre du mobed Tansar au roi du Tabaristan, visant a le convaincre a rendre hommage au
fondateur de la dynastie sassanide, Ardasir 1. Sur un autre corpus de textes survécus dans la
rédaction arabe, voir Grignaschi (1966). Enfin, nous renvoyons a I'édition francaise de I'ceuvre
moyen-perse Husraw T Kawadan ud Rédag-¢é (‘Husraw fils de Kawad et un page’) de S. Azarnouche
(2013).

75 Voir de Fouchécour (2009, 51) pour les détails concernant ce sujet.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 76



Les conseils attribués a Husraw [*" forment un corpus relativement
homogene. Leur origine est souvent imputée aux Annales des califes, une source
arabe qui n’a pas été identifiée (de Fouchécour 2009, 49). La premiére référence
se trouve dans le Nasihat al-Mulik (‘Conseils pour les rois’) du théologien Abu
Hamid al-Gazalt (m. 1111)76. Celui-ci raconte que lintérét du calife al-Ma min
envers le $&8hansah fut éveillé par certains mobads, les prétres zoroastriens et que
sa quéte s’acheva avec la découverte de la tombe et de la dépouille du roi, entouré
de son trésor. Le récit concernant cette quéte figure aussi dans d’autres ouvrages,
tels que le Qabus-nama (‘Le livre de Qabus’), miroir pour les princes en persan,
composé par le gouverneur ziyaride Kay Ka'Gs ibn Iskandar (m. 1087). Le huitieme
chapitre de I'ceuvre affirme garder le texte original du testament découvert dans le
tombeau de Husraw I¢". A propos du succés de ce théme a I'époque islamique, de
Fouchécour (2009, 49-50) écrit que « le texte pehlevi se reportait au temps du roi
sassanide, le texte persan et sa source se reportent au temps du calife sous lequel
se réaffirma I'entité iranienne. Le testament moral d’Anuservan ne s’adresse donc
plus a tout homme, ni, comme dans le Shahname et sa source, a son fils Hormozd,

mais a son successeur moral a I'époque islamique, le calife al-Ma’mun ».

Un bref discours éthico-politique de Husraw " est également conservé dans
le Nihayat al-irab fr ahbar al-Furs wa al- ‘Arab et dans les Histoires de al-Tabari’”.
Ibn al-Nadim (1970b, 716) nomme, dans la section sur les biographies et les
histoires des souverains perses, deux ouvrages concernant Husraw [®": un
Karnamag (‘Livre des gestes’) et un deuxiéme ouvrage, simplement titré
Anasirwan. Grignaschi (1966, 4-5) suggére que la premiére ceuvre corresponde a
un des opuscules conservés dans le manuscrit Kopruli 1608 des Archives de
Basvekalet d’Istanbul, dont il propose une traduction frangaise (Grignaschi 1966,
129-39). Il s’agit d’'une courte composition, sans titre, attribuée a Ibn al-Muqgaffa'.

Le texte reproduit le prétendu discours de Husraw " lors des cérémonies pour le

76 Sur la paternité de al-Gazali de ce traité, voir Crone (1987). Une édition anglaise a été publiée
par Bagley (al-Gazali 1964).

7T Pour ce qui est de la Nihayat al-irab, voir I'édition de Danis-Pazidh (1997, 344-46). Pour I'ceuvre
de al-Tabart, se référer a I'édition de Bosworth (Tabar1 1999, 5 : 154-56).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 77



nawriz, la nouvelle année. Dans son Fihrist, al-Nadim (1970b, 739-41) cite d’autres
volumes concernant les conseils de Husraw I®" & son fils Hormizd, suivis de sa
réponse, ainsi que d’autres recueils de sagesse. Le succés de cette figure
sassanide est également attesté dans d’autres ouvrages arabes et persans, tels
que le Sahnama (‘Le livre des Rois’) de FirdawsT, ou il est assisté par son conseiller,
Buzurjmihr, et les Muruj al-dahab wa ma ‘adan al-jawahr de al-Mas'Gd1 (1863, 2 :
162; 449). Ibn Miskawayih inclut également dans son Tajarib al-Umam
(‘L’expérience des Nations’) un Sirat Anasirwan (‘Vie d’Anasirwan’), qui semble étre

extrapolé d’une chronique officielle’®.

D’autres sources de I'époque islamique rapportent ce qui est censé étre le
discours du tréne du roi Hormizd IV (r. 579-590), fils de Husraw I®". Considérons, a
titre d’exemple, le texte anonyme Nihayat al-irab et le Kitab ahbar al-tiwal de al-

Dinawart (1888, 77-80; Jackson Bonner 2014, 381-85).

L’autre grande figure de la dynastie sassanide trés célébrée dans la
littérature de sagesse est son premier représentant, Ardasir I®. |l s’agit d’'un
souverain fondateur a plusieurs titres, car il est I'unificateur du royaume, de la
religion et de la science. Les sources moyen-perses I'explicitent a maintes reprises,
en mettant en évidence le role d’Ardasir dans la restauration de I'Eransahr, divisé
et affaibli par Alexandre, dit le Maudit. Paralleélement a cela, Ardasir est célébré
pour avoir reformé la Bonne Religion, la dén, qui, a I'instar du royaume des Perses,
avait été endommagé. Avec la religion, il restaure aussi les sciences, mission dont
hérite son fils Sapur I*" (r. 239-270) aprés sa mort. Ardasir est devenue un modéle
de conduite car « il joint trois qualités, essentielles pour la tradition : une noble
lignée, une conduite exemplaire et le souci de favoriser la science de son temps »
(de Fouchécour 2009, 89). Des recueils de conseils attribués a son nom existaient
déja a I'’époque sassanide, et serviront de modeéle a la production de textes arabes.
Une source moyen-perse, concernant les gestes de ce souverain, est parvenue

jusqu’a nous : le Karnamag 1 Ardasir i Pabagan (‘Le geste d’Ardasir fils de Pabag’).

78 Nous renvoyons a lbn Miskawayh (1914, 1: 132-35) et a Grignaschi (1966, 16-45) pour la
traduction et le commentaire en francais.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 78



Il s’agit d’un texte sur la vie du souverain, sa naissance, les années a la cour du roi
parthe Ardawan, la fuite de son palais, I'accession au pouvoir, les guerres, la
naissance de son fils Sapur, I'histoire d’amour de ce dernier et, enfin la naissance
d’Hormizd”®. Ce texte est une histoire romancée du fondateur de la dynastie sans

étre un recueil de conseils.

Un corpus de ces ouvrages d’origine moyen-perse a été longuement
étudié par Grignaschi (1966), qui reproduit les textes arabes du manuscrit Képrall
1608 des Archives de Basvekalet d’Istanbul, en les traduisant et en les commentant
en frangais. Il s’agit, outre 'opuscule sur Husraw ", de deux brefs textes : le ‘Ahd
Ardasir ibn Babak ‘ila man yahlifuhu bi- ‘ugbihi min mulik Fars (‘Le Testament
d’Ardasir, fils de Babak, a ceux qui, parmi les rois de Perse, lui succéderont’) et un
Ayin sans titre. La premiére partie de ce dernier, informe Grignaschi (1966, 3-4),
correspond a celle d’'une autre traduction du moyen-perse a l'arabe, dont nous
avons connaissance par le biais d’lbn al-Nadim (1970b, 740-41), le Kitab
ma ‘amara Arda8ir bi-stihrajihi min haza'in al-kutub allati wada 'aha al-hukama’ fi
al-tadbir (‘Les extraits que Ardasir ordonna de tirer des bibliotheques des livres

écrits par les sages sur ’Administration’)8°,

Le ‘Ahd Ardasir est un recueil de conseils et d’enseignements sur I'exercice
de la royauté et de la bonne gouvernance, énonceés par le fondateur de la dynastie
sassanide®l. Plusieurs themes y sont traités : la relation entre la royauté et la
religion, la succession au tréne, les regles de conduite pour le souverain dans
différentes situations de la vie, la division de la société en quatre classes, la
conduite a adopter avec les membres de la famille, I'entourage et le peuple. Ce
bref texte, qui circulait probablement sous forme orale et écrite dés I'époque

sassanide, est parvenu sous quatre versions. Premiérement, il se trouve dans le

79 Voir I'édition de Grenet (2003) et les considérations menées par Christensen (1936a, 78-83).

80 Sur ce sujet, voir également Christensen (1936a, 90-100).

81 | e calife al-Ma’'min utilisa un extrait de cette ceuvre dans une lettre envoyée a son lieutenant a
Baghdad, Ishaq ibn Ibrahim, en 833. Le but était d’introduire les notions de la Mihna, c’est-a-dire la
pratique de vérifier 'adhésion des juristes et des enseignants religieux au dogme mutazilite. Voir
sur 'argument Steppat (1981).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 79



Tajarib al-Umam de Ibn Miskawayh, qui dit connaitre une autre rédaction de
Abd ‘AlT Ahmad ibn Muhammad ibn Ya‘'qib Razi. Une troisieme version est
contenue dans le Natr al-Durar (‘La prose des perles’) de Abl Sa‘d Mansdr ibn al-
Husayn al-Abt (m. 1030 ou 1040) ; enfin, une quatrieme version se trouve dans le
Kitab al-Gurra, texte anonyme du XlI€ siécle et dans le manuscrit Kopriilii 1608 des
Archives de Bagvekalet d’Istanbul, étudié par Grignaschi. Ces nombreuses
rédactions de périodes différentes, combinées a I'absence de versions moyen-
perses, ne permettent pas de dater précisément I'origine de ce recueil de conseils.
Toutefois, il est fort probable que le Testament, aussi bien que d’autres
compositions moyen-perses, soit le résultat de la réforme littéraire qui eut lieu sous
le régne de Husraw I®". S. Azarnouche (2015, 244) a mis en évidence qu’un
phénomene similaire est relaté dans un autre texte sassanide, la Lettre de Tansar,
ou on constate une « rétroprojection des faits a I'époque d’Ardasir ». Au sujet de la
dation du Testament, Grignaschi (1966, 3) suggére que le cceur d’origine sassanide
date de la période entre la destitution de Husraw Il, en 628, et le regne de Yazdgird
lll. 1l explique son hypothese sur la base de la forte importance attribuée, dans le
texte, aux régles de succession dynastique. L'instabilité qui caractérisa ce moment

de I'histoire sassanide est peut-étre a I'origine de la rédaction de ce texte.

La traduction du moyen-perse a l'arabe de le 'Ahd ArdaSir est souvent
attribuée a Ibn al-Mugaffa‘. En effet, 'auteur anonyme de la Nihayat al-irab affirme
avoir trouvé le Testament dans la traduction arabe du Xwaday-namag de Ibn al-
Mugqaffa‘, connu sur le titre de Siyar al-mulik (‘La conduite des souverains’)
(Browne 1900, 219-20 ; Grignaschi 1966). Il est également possible qu’une pluralité
de testaments, s’inspirant de la figure d’Ardasir, existat dans les premiers siécles
de l'islam (Grignaschi 1973, 146). Sur ce point, le Fihrist (Ibn al-Nadim 1970a, 276;
1970b, 740) se référe a deux ouvrages traitant du méme sujet, mais en le désignant
différemment : le ‘Ahd Arda$ir et le ‘Ahd Ardasir Babakan ila ibnih Sabir (‘Le
testament de Ardasir & son fils Sabar’), suggérant peut-étre I'existence de diverses
versions de ce recueil des conseils. Par ailleurs, le Kitab fr al-siyasa al- ammiyya,
I'épitre de I'époque omeyyade tardive, attribuée a un des secrétaires de Hisam

ibn ‘Abd al-Malik, présente plusieurs analogies avec certaines doctrines du ‘Ahd

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 80



Ardasir. Comme l'explique Grignaschi (1965, 9), les « chapitres ajoutés par I'auteur
musulman, ainsi que ceux qu’il s’était limité a remanier, sont de régle rehaussée
par des sentences et des exemples empruntés a la littérature sassanide ». Le
chercheur montre bien certaines similitudes dans la présentation des discours et
des admonitions de la al-Siyasat al-‘ammiya. Ces réflexions suggérent alors la
diffusion de ce recueil a la période omeyyade et une réception du ‘Ahd ArdaSir
particuliérement appréciée et diffusée a 'époque abbasside. Plusieurs intellectuels
musulmans font référence a ce texte, tel que al-JahSiyart (m. 942), qui le cite dans
son Kitab al-wuzara’ wa al-kuttab (‘Le livre des ministres et des secrétaires)®. Ibn
al-Nadim, nous l'avons vu, considére deux textes sur le méme argument et il
mentionne également une traduction en vers de al-Baladurt (m. 892), un historien
arabe qui, selon lbn al-Nadim, était I'auteur de plusieurs traductions d’ceuvres
persanes (Bosworth 1988). FirdawsT (m. 1020) reprend le contenu du ‘Ahd dans la
section concernant la figure de Ardasir et en ajoutant des détails ultérieurs®3. De
plus, 'ceuvre de 'anonyme lbn al-Balht (fl. au tout début du XlI® siecle), le Fars-
nama (‘Le livre du Fars’), t¢émoigne I'existence de plusieurs copies du Testament et
le succés de ce recueil de conseils. Voici ce qu’il écrit a ce propos : « Quand le
régne passa dans les mains de Husraw Anasirwan le Juste, il met en pratique les
propositions et les conseils présentés dans les Testaments de Ardasir b. Babak et
il lit tous les livres existant sur les enseignements et la politique »%. Cette méme
information est mentionnée dans le Tajarib al-Umam de Ibn Miskawayh (Askari

2016, 136).

Un autre important texte moral concernant la figure d’ArdaSir est le Nama-yi
Tansar (‘La lettre de Tansar’). La correspondance d’un hérbed sassanide écrite a
Gusnasp, roi du Tabaristan, afin de le convaincre de se soumettre au nouveau roi,
Ardas8ir. Selon le quatrieme livre du Dénkard, l'autorité de Tansar vient de
I'établissement d’'un canon scriptural et de l'institution d’'une orthodoxie religieuse

(Christensen 1932, 45-47; Boyce 1968b, 6-7). L'original en moyen-perse n’est pas

82 \VVoir al-JahSiyarT, dans I'édition de al-Zayn (1988, 11).
83 A propos du cycle d’Ardasir dans le Sahnama, voir la monographie d’Askari (2016).
84 Texte persan en annexe, p. 412.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 81



survécu jusqu’a nos jours, aussi bien qu'une premiére traduction en arabe,
attribuée a Ibn al-Mugaffa® (Gabrieli 1932, 217-18). Néanmoins, le texte survit dans
une traduction persane de Muhammad ibn al-Hasan ibn Isfandyar (fl. début du XIII®
siecle)®. Celui-ci, en voulant composer une histoire du Tabaristan, sa région de
naissance, utilisa un volume acheté au Xwarizm, fournissant dix traités divers,
parmi lesquels figurait la traduction arabe de la Lettre de Tansar (Boyce 1968b,

2-3)86,

De la méme maniére que le ‘Ahd Ardasir, cette épitre conserve des
préceptes et des enseignements, attribués a posteriori au fondateur de la dynastie.
Les conseils portent également sur l'organisation de I'état et de la société,
subdivisée en quatre classes ; sur le rapport entre la religion et le pouvoir royal ;
sur les obligations du souverain vis-a-vis de sa famille, son entourage et le peuple ;

sur le theme de la paix dans le monde.

Un ouvrage similaire est un Ayin sans titre, édité, traduit et étudié par
Grignaschi (1966, 3-4; 91-128). |l s’agit d’'un bref recueil de préceptes qu’Ardasir |
donne a son entourage et qui se focalisent, en particulier, sur la subdivision de la
société sassanide en classes. Comme nous aurons la possibilité de le voir au cours
de la prochaine section, cette oceuvre fournit également des informations qui

confirment I'existence d’'une importante bibliothéque royale a Istabr.

Sans entrer dans les détails de la question, rappelons brievement qu’une
tradition du cycle ardasirien existe dans le Sd4hnama de Firdawsl. Celui-ci y dédie
une riche section de sa composition poétique. Le Sdhnama accueille un Ayin, ainsi

qu’une allocution aux grands du royaume et un testament dédié & son fils Sapur®”.

85 | "authenticité et la paternité de la lettre restent inconnus ; voir a ce sujet, Darmesteter (1894, 196)
et Boyce (1968b, 11-13). Sur la Lettre de Tansar, voir également Christensen (1936a, 83-90).

86 Tansar est également cité dans le Muruj al-dahab wa ma ‘adan al-jawahr de al-Mas‘tdT1 (1863, 2 :
161), avec le nom corrompu de BiSer (Christensen 1932, 46). Dans le Kitab al-Tanbih wa al-1Sraf
(al-Mas'tudi 1897, 142) il est en revanche cité par son nom. Nous trouvons une autre référence dans
le Kitab al-Hind (‘Le livre sur I'lnde’) de al-Birint (m. 1048) (al-Birant 1910, 1 : 109; Christensen
1932, 46).

87 Le cycle d’Ardasir dans le Sdhnama a été analysé en détail par Askari (2016, en particulier 84-
234).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 82



Le texte de FirdawsT révéle de nombreuses analogies avec les contenus du ‘Ahd
Ardasir, le Ayin et le Nama-yi Tansar. A ce propos, de Fouchécour (2009, 99)
démontre que ces textes « semblent appartenir & une tradition qui, sans doute, a
bien divergé au cours de son évolution, mais qui peut étre considérée comme une
tradition possédant une certaine unité d’'intention, celle d’instruire le prince et ses

sujets ».

Ce paragraphe est dédié a la large diffusion des recueils de sagesse
d’origine moyen-perse, ayant survécus dans des traductions en langue arabe et
persane. Dans cette littérature, le succés des souverains sassanides,
particuliérement Ardasir I°" et Husraw I*', est lié a la figure du roi modéle qu’ils
représentent par antonomase en tant que responsables de lintroduction d’un
changement important dans l'histoire de leur empire. Christensen (1936a, 75)
souligne I'action double de ce modéle, ou le roi est « le vainqueur qui a mis fin a un
mauvais regne » et, également, « 'organisateur d’'un nouveau temps, le créateur
d’institutions sociales et administratives, le fondateur de villes », dont les actions
conduisent a la naissance de la civilisation et a la « prospérité universelle ».
Christensen rappelle également une troisieme fonction du souverain, comme
défenseur de la Bonne Religion. Les textes moyen-perse insistent sur ce réle du
$adhansah sassanide et sur la nécessité de la collaboration entre la royauté et la
religion pour la gestion de I'état. Ainsi que nous allons le développer, ce théme
acquiert aussi une grande importance dans la littérature de sagesse et les miroirs

des princes arabes et persans médiévaux.

2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la
circulation des préceptes royaux sassanides

Nous avons déja évoqué I'expression qui condense le caractére central de
la société islamique, c'est-a-dire din wa dawla, la religion et I'état. La

systématisation de cet enseignement a I'époque abbasside se calque sur un

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 83



modéle indubitablement sassanide®. Selon ce précepte, le gouvernement a besoin
de la religion et doit agir en conformité avec les régles religieuses. Cette relation
entre la religion et le gouvernement est de nature familiale : ils partagent une union
parfaite, comme celle qui lie deux freres jumeaux. Le succes de cette maxime est
avéreé par sa reproduction dans un large nombre d’ouvrages a travers le temps et
sur le territoires de plusieurs sociétés islamiques. Parmi les sources d’origine
sassanide, reprenons le ‘Ahd Ardasir, ce testament moral qui utilise et décrit le
rapport de sororité existant entre la religion (din) et la royauté (al-mulk). Voici ce qui

on peut lire dans le ‘Ahd Ardasir :

Sachez que la royauté et la religion sont des sceurs jumelles, une ne
peut pas exister sans sa compagne, car la religion est le fondement de
la royauté et la royauté est la custode de la religion. Pour la royauté est
absolument nécessaire son fondement et pour la religion est absolument
nécessaire sa custode étant donné que ce qui n’est pas gardé,

succombe et ce qui n’a pas un fondement, ruine®®.

Nous trouvons ce précepte également énoncé dans le Nama-yi Tansar, gardé dans

le Ta'rih-i Tabaristan de Ibn Isfandyar, ou il écrit :

Do not marvel at my zeal and ardour for promoting order in the world that
the foundations of the laws of the Faith may be made firm. For Church
and State were born of the one womb, joined together and never to be
sundred. (Boyce 1968b, 33-34)

88 Nous avons déja eu l'occasion d’explorer ce théme ailleurs ; a ce propos, voir Zubani (2017).

89 Texte arabe en annexe, p. 414. Nous proposons notre traduction, malgré la qualité de celle de
Grignaschi, pour mettre en évidence les grandes similitudes au niveaux lexicale et syntaxique qui
apparaissent de la comparaison entre ce texte et ceux qui suivent.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 84



L’enseignement exprimé dans ces deux ceuvres d’époque sassanide et préserve
dans la littérature arabe et persan révele son origine zoroastrienne. En effet, le
concept du rapport de sororité qui lierait la religion a la royauté est clairement
formulé dans les écritures religieuses. Nous trouvons une expression détaillée dans
le troisieme livre du Dénkard, qui, faut-il le rappeler, fut rédigé a Baghdad dans le

Xe ou le Xl¢siécle®. Nous lisons dans la traduction réalisée par de Menasce :

Essentiellement (madayan) la royauté est den, et la dén royauté. Sur ce
fait, exprimé par I'enseignement de la Bonne Dén sont d’accord méme
ceux d’une doctrine (kéS) opposée et qui disent que leur royauté est
établie (winnardagih) / sur la dén et la dén sur leur royauté. Ainsi, le
fondement (fragan) de la dén des mazdéens (wéhan) est la déclaration
premiére (bun wacak), confession portant sur la soumission a Ohrmazd
(Ohrmazd bandagih) et I'exaltation de la Dén. L’'une n’est pas séparable
(awisanisn) de l'autre : I'exaltation de la royauté iranienne/, de la Dén;
ou la soumission a Ohrmazd, le mazdéisme (mazdéstih) de la Dén, de
la royauté. Et leur plus haut rayonnement (brazisn) et avantage, c’est
leur grande propagation parmi les créatures : par I'union de la royauté
avec la Bonne Dén, la royauté est juste, (rast), et par son union avec la
Bonne Dén, la juste royauté devient unanime (hamwaz) avec la Bonne
Dén. Ainsi, la royauté étant essentiellement/dén et la dén royauté, il
s’ensuit aussi que l'anarchie est mauvaise dén, et la mauvaise dén
anarchie. (J. de Menasce 1973, 65).

La collaboration entre la royauté et la religion est nécessaire pour assurer la victoire
de Ohrmazd sur les forces démoniaques de Ahriman dans le milieu du monde

physique, le gétig. Le lien étroit entre les deux est donc affiirmé dans une

9 Sur la production du Dénkard dans le milieu de la ville de Baghdad, nous renvoyons la lecture a
de Jong (2016). Cet ouvrage s’attarde souvent sur le théme de la relation de la royauté et de la
religion. A ce sujet, voir Molé (1963, 37-58) et Cipriano (1985, 19-45).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 85



perspective eschatologique que prévoit I'arrivée de trois salvateurs, les S68yan (litt.
‘celui qui rendra [la vie] prospére), dans la phase finale du cycle cosmique
zoroastrien®?. Ces salvateurs sont présentés par le troisieme livre du Dénkard
comme les seules a réunir en eux le xwarrah (concept qu’on peut traduire comme
« gloire »)%2 de la royauté (xwatayih) et celui de la religion (dén). Cette union dans
une seule personne permet dans la phase finale du combat du bien et du mal, la

défaite des forces ahremaniennes. Nous lisons dans le Dénkard :

La chose que le Gannag Mendg [I'esprit destructeur] combat de la fagon
la plus terrible, c’est que se rencontrent, avec la force la plus haute, en
une méme personne, le xwarrah de la royauté et celui de la Bonne Dén/,
parce que cette rencontre serait sa destruction®®. Car si chez Yim le
xwarrah de la royauté au supréme degré s’était rencontré avec le
xwarrah de la Bonne Dén au supréme degré; ou si chez Zartust le
xwarrah de la Bonne Dén au supréme degré s’était rencontré avec le
xwarrah de la royauté au supréme degré comme chez Yim, / le Gannag
Méenog aurait vite été détruit, la créature sauvée de I'Assaut, et la
Fraskart serait venue a loisir (pad kdmag) dans la création de I'existence
(axwan).Chaque fois que dans le monde la Bonne Dén et la Royauté se
rencontrent dans le méme bon roi mazdéen (hudén), le vice faiblit, la

vertu augmente, I'hostilité diminue, I'entraide grandit, la Justice s’accroit,

91 L’année cosmique zoroastrienne se compose de 12.000 ans: les premiers 6.000 ans
correspondent a la création mentale, immatérielle, le ménég, pendant lesquels Ohrmazd crée un
terrain de bataille, le monde, pour confiner Ahriman et son armée ; les successifs 6.000 ans,
caractérisés par la création osseuse, physique, le gétig, pendant lesquels Ahriman attaque les
forces d’'Ohrmazd, en commengant ainsi la période dite « du mélange » (gumézisn). Sur le théme,
voir Panaino (2001; 2003b; 2016).

92 A ce sujet, voir Gnoli (1999).

98 La syntaxe complexe de cette premiéere phrase se reflete également dans la traduction de de
Menasce. A ce propos, voir la traduction italienne proposée par Terribili (2010, 212), qui nous
semble mieux restituer le sens du texte originel : « Ora, cid che lo Spirito malvagio combatte piu
strenuamente, (€) in primis il ricongiungimento (ham madan) dello xwarrah regale e di quello della
Buona Religione in una (unica) persona nella maniera potenzialmente piu alta, tale riunione causera
il suo annichilimento ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 86



/ la druwandih se réduit ; pour les hommes il y a expansion et autorité
des bons, étroitesse et non-autorité des méchants, béatitude du monde
; le bonheur de la création tout entiére s’établit / et resplendit. Lors de la
rencontre parfaite de ces deux xwarrah dans un méme homme, I’Assaut
sera completement vaincu et la créature sauvée et purifiée : de la
viendra la FraSkart. Ce sera sous Sosans lorsque ces deux xwarrah se
rencontreront en lui / selon la révélation de la Bonne Dén. Et d’autres
avantages du méme chef se produiront ; lorsque auront passé (rahid)
les nombreuses luttes générales ; ainsi la prospérité venant aux
geénéreux, l'autorité aux sages, la magistrature (dadwarih) aux hommes

véridiques et ce qui est de cette espéce. (de Menasce 1973, 133)

La référence a Yima (mp. Jam ou Jam$éed), jumeau primordial et prototype du bon
souverain qui apparait en ce chapitre du Dénkard, mérite notre attention.
Souvenons-nous que la figure de Yima, liée au Yama des Veda, est présentée dans
'Avesta comme le premier héros civilisateur, qui régna jusqu’au moment ou il
commet une transgression et il perd ainsi son droit au tréne (Panaino 2016, 52)%.
Le Widéwdad (‘Loi de I'abjure des démons’) rapporte que Yima refusa la proposition
d’Ohrmazd de devenir celui qui mémorise et diffuse la daéna (Av. meratd barstaca

daénaiiai, Panaino 2015, 102-3)% et accepta uniquement la fortune royale (Molé

94 Pour ce qui est de la figure de Yama/Yima, on renvoie a Humbach (2004), Azarnouche et Redard
(2012), Panaino (2015). Nous renvoyons également a Gnoli (1989) et Piras (2017) pour approfondir
la question de Yima dans le contexte manichéen. Sur le sujet de la gémellité dans le monde indo-
iranien et, plus en détail, sur la figure de Yima, voir Panaino (2013).

9 e refus de Yima de la proposition de Ohrmazd mérite notre attention. Panaino (2015, 100) montre
gue cet acte est en revanche improbable pour plusieurs raisons. Avant tout, il est impossible
supposer que Yima voulait refuser le culte de Ohrmazd en faveur d’un autre. D’autre part, la divinité
semble accepter sans sourciller le refus de Yima, en lui proposant une deuxiéme tache. Panaino
(107-111) a suggere différentes possibilités d’interprétation, en analysant la version avestique et
celle moyen-perse. |l retient 'hypothése que Ohrmazd lui ait demandé «nient’altro che di offrirsi
(magari anche sub specie mariti), come un umano mortale, alla daéna-ahurica, intesa proprio come
anima-visione femminile, che si avanza al momento del giudizio post mortem». La proposition de
Ohrmazd pourrait étre interprétée comme une tentation, promptement refusée par Yima, conscient
de son rble comme héros civilisateur et multiplicateur des terres et des hommes.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 87



1963, 39-40; Cantera 2012; A. Panaino 2015)%. Ce refus, qui lui attribua seulement
le xwarrah de la royauté, ne lui permit pas de défier Ahriman. Cette tache, insiste
I'extrait du Dénkard, sera possible seulement quand la royauté et la religion seront

entierement accueillies dans une seule personne, le salvateur.

Ces deux extraits du Dénkard, combinés a la maxime mentionnée soit dans
le "Ahd Ardasir soit dans le Nama-yi Tansar, révele son origine zoroastrienne. Le
théeme rencontra un grand succes des la premiere époque islamique, grace a
'intérét démontré par les recueils de sagesse sassanide et, plus généralement,
pour les pratiques, les idées et les notions politiques d’origine iranienne, accueillies
dans les ouvrages des intellectuels musulmans, qui s'intéressent aux discours et
aux pratigues de gouvernement. Pour clore cette discussion sur le rapport entre la
religion et I'état, un bref condensé des sources islamiques qui ont diffusé cette
maxime. lbn Qutayba (m. 889), polygraphe sunnite, de formation hanbalite,
synthétise des éléments arabo-islamiques et des formulations politiques d’origine
perse dans son Uydn al-ahbar (‘Les sources des nouvelles’), une encyclopédie qui
recueille des nouvelles et des anecdotes de nature littéraire, géographique,
historique et didactique. L’'ouvrage conserve également des enseignements de
nature politique, tel que la maxime concernant le rapport de sororité qui existe entre

la religion et la royauté. Voici donc la maxime, dans les mots de Ibn Qutayba :

Dans un des livres des Persans, Ardasir dit a son fils : « O mon enfant !
En vérité, la royauté et la religion sont deux sceurs, indispensables I'une
a l'autre. La religion est le fondement, la royauté est la custode et ce qui
n‘a pas un fondement, ruinera et ce qui n'a pas une custode,

succombera®’.

% Dans le Sdhnama, FirdawsT décrit différemment le discours de Jam$&d sur le tréne aprés la mort
du pére, Tahmurat : « Moi, je possede, dit-il, la gloire divine, des rois [ham-am $ahriar-i] et des
mages [ham-am modeb-i] je tire mon origine, je repousserai ainsi 'emprise du mal, la lumiére sera
pour mon ame un fanal» (Firdawst 2019, 43).

97 Texte arabe en annexe, p. 415.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 88



Cet extrait de 'Uydn al-ahbar témoigne de lintérét de I'auteur pour les discours
politiques non islamisés, malgré son orientation hanbalite et traditionaliste.
L’attribution de cette maxime au fondateur de la dynastie sassanide est, a cet
égard, une preuve convaincante. Cela ne nous permet toutefois pas d’étre certains
qu’il possédait une copie de I''Ahd Ardasir ou d’'une autre version traduite d’'un texte
moyen-perse. Toutefois, nous trouvons de fortes analogies, soit de nature
syntactique soit lexicale, entre les extraits de Ibn Qutayba et du Testament. Dans
les deux passages, la religion est définie le fondement (uss) de la royauté et, cette
derniére, la custode (haris) de la religion. De plus, I'avertissement final est présenté
en recourant au méme vocabulaire. On peut a ce point constater que al-Mas Gd1

offre le précepte dans les mémes termes :

De ce roi [Ardasir], parle un livre, le Karnamag, qui garde le souvenir de
ses discours, ses guerres, ses expéditions et de sa biographie. Voici ce
qui est survécu de son héritage a son fils Sapur, au moment de son
accession au trone : « O mon enfant ! En vérité, la religion et la royauté
sont deux sceurs, indispensables I'une a l'autre. La religion est le
fondement de la royauté et la royauté est la custode et ce qui n’a pas un

fondement ruinera et ce qui n’a pas une custode, succombera®,

Par ailleurs, al-Mas'Gd1 détermine la source de la maxime non pas dans le
Testament, mais dans un Karnamag sur les gestes du souverain. Cette formulation
n’est pourtant pas présente dans les ligne de la copie moyen-perse du Karnamag
d’Ardasir. Cette attribution de al-Mas TdT1 souléve certaines questions, car I'auteur

montre une grande familiarité avec les monuments de la littérature moyen-perse,

% Texte arabe en annexe, p. 415. Nous avons préféré offrir notre traduction du texte, malgré la
bonne qualité de la version francaise de Barbier de Meynard et Pavet de Courtelle, pour mettre
I'accent sur les proximités lexicales et syntaxe des textes considérés.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 89



au moins dans leurs versions arabes. De plus, il semble connaitre tres bien le
méme ‘Ahd Ardasir, qu'il cite expressément dans le Kitab al-Tanbih wa al-13réaf.

Nous y lisons :

Ardéchir fils de Babek rappelle ce fait a la fin du testament qu’il a adressé
aux rois ses descendants et ses successeurs dans le gouvernement de

la religion et de 'empire. (al-Mas Gd1 1897, 141)

Cet extrait continue avec un passage attribué au Testament lui-méme, dans lequel

Ardasir prédit la chute de la dynastie :

Si je n’étais certain que la ruine de 'empire doit arriver a I'expiration des
mille années, je croirais vous laisser dans mon testament un moyen
capable, si vous vous en serviez, d’assurer votre perpétuité aussi
longtemps qu’il y aura un jour et une nuit ; mais lorsque le jour de votre
perte sera venu, vous aurez déja suivi vos passions et abandonné les
préceptes de votre loi, vous aurez donné parmi vous le pouvoir aux

méchants et abaissé les bons.

Dans la traduction francaise de Grignaschi (1966, 83) de I''Ahd Ardas$ir nous lisons

des mots trés proches a celles de al-Mas‘Gdr :

S’il n’était pas certain que le malheur arrive au bout du millénaire, je
croirais vous avoir laissé en héritage des regles, qui constitueraient le
symbole de votre permanence pour toute la durée de l'éternité, a
condition que vous ne les quittiez pas pour d’autres, que vous vous
dirigiez par elles. Mais quand les jours de la décrépitude viendront, vous

obéirez a vos passions, vous vous dépouillerez de vos capacités de

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 a0



discernement, vous mépriserez vos souverains, vous vVous croirez en
sureté, vous abandonnerez votre rang, vous vous révolterez contre les

meilleurs parmi vous.

Il est manifeste que al-Mas Gd1 connaissait une version de ce Testament, sans que
nous ne puissions dire avec certitude s’il eut la possibilité de le consulter de
premiére main ou par le biais d’'un écrit d’'un autre intellectuel musulman, qui en
avait cité des extraits. Cette deuxieme possibilité nous parait plus probable, car elle
expliquerait pourquoi il attribue la maxime sur la sororité entre la royauté et la
religion a un Karnamag, alors qu’elle est formulée parfaitement dans le ‘Ahd

Ardasir.

Il ne sera pas question ici d’analyser en détail le succés de cette image
évoquée par les sources d’origine moyen-perse, qui apparait, parmi d’autres, dans
le Sahnama de FirdawsT (2019, 1117), les Histoires de al-Tabari®, le Siyasat-nama
(‘Le livre de la gouverne’) du vizir seldjoukide Nizam al-Mulk (m. 1092) et les
deux ceuvres du théologien al-Gazalt (m. 1111), le Nasihat al-muliik (‘Le livre des
conseils pour les rois’) et le al-Iqtisad fi al-ittigad (‘Le juste milieu dans la
croyance’)!?l. En effet, son succés fut tel que nous trouvons la citation dans un
ouvrage d’un anonyme du XllI¢ siécle, connu avec le pseudonyme de Sams. Son
Fara’id al-sultk fi faza'il al-multk (‘Les perles de la bonne conduite dans les vertus
des rois’), dédié a l'atabeg de I'Azerbaidjan, mentionne la maxime, mais en
lattribuant au Prophéte Muhammad®?! De plus, nous pouvons remarquer la
survivance du theme dans un ouvrage en persan produit dans le Sultanat de Delhi

(1206-1526). Il s’agit du Fatawa-yi Jahandari (‘Edits sur la gouverne du monde’) de

99 Al-Tabar1 (1990, 15 : 80) attribue la maxime a un mobad zoroastrien, qui chercha ainsi d’empécher
'assassinat du dernier des Sassanides, Yazdgird lll.

100 Voir la traduction frangaise de Charles Schefer (Nizam al-Mulk 1893, 83-84).

101 \/oir, respectivement, I'édition de Huma T (al-Gazali 1972, 104) et la traduction dans Campanini
(2004, 119-20).

102 A ce propos, nous renvoyons a I'édition de Visal (Sams 1989, 42).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 91



I'historien Ziya al-Din Barant (m. 1357), ou la maxime est énoncée par le Sultan

Mahmuad :

O Sons of Mahmud ! You should know that from the time of Adam to our
days, the select as well as the common people of all communities,
ancient and modern, are united in the opinion that justice is a necessary
condition of religion and that religion is a necessary condition of justice.
For it is not possible for the sons of Adam to live without having dealings
with each other; and in these mutual dealings a person may be strong or
weak, good or bad, Muslim or non-Muslim, wise or foolish, learned or
illiterate, citizen or villager, resident or traveler, deceptive or
straightforward, ruler or subject, minor or grown-up. Now justice is the
balance in which the actions of people, good or bad, are weighed. The
distinction between righteous and wrongful claims is clarified by justice.
Justice exposes cruelty, oppression, forceful misappropriation, and
plunder. Consequently, there can be no stability in the affair of the men
without justice, no religion, which is founded on Divine Commandments
(ahkam), can do without justice. Both ancient and modern thinkers have

said, “Religion and justice are twins™03,

Cet excursus rapide témoigne le succes effectif rencontré par la maxime
originairement attribuée au sassanide ArdaSir 1°" dans de différentes sociétés
islamiques. En ce sens, le discours prononcé par ArdaSir sur la nécessité de la
coopération entre la royauté et la religion, pierre angulaire d’'un état solide et fort,
n’est pas uniquement destiné a ses successeurs historiques, les Sassanides. En
effet, il parle a ceux qui sont reconnus, a chaque fois, ses héritiers légitimes : les
Abbassides, les Samanides, les Ghaznavides, les Seljukides, etc. Nous avons
également pu apprécier la capacité d’adaptation de ce précepte dans des contextes

variés, qui ont fait de lui une sentence éthique et morale proférée par la bouche du

103 Traduction de Afsar Begum in Habtb et Salim Khan (1960, 16).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 92



souverain modele de I'entité gouvernementale (comme dans le cas de Muhammad
et de Mahmiud). La morale d’origine sassanide s’avére donc entierement intégrée

dans les systemes de pensée politique de différentes sociétés islamiques.

2.3.4. Le portrait de Husraw Il, image de malheur ?

Mais l'intégration des dispositifs gouvernementaux et culturels sassanides
au sein du califat abbasside a trouvé aussi une forme d’expression — ou plutét, une
forme de survivance textuelle — dans la production littéraire en arabe. La mise en
texte de ce phénomene prit différentes formes, parmi lesquelles, nous I'avons vu,
le topos de la quéte des simulacra sassanides. En ces narrations un calife ou un
homme de son entourage, se met a la recherche des reliques des rois des rois, que
ce soient les insignes royaux et les testaments ou le mausolée et la dépouille
royale. La référence a certains objets dits d’origine sassanide dans cette production
en arabe peut étre souvent comprise comme un Véritable dispositif historico-
littéraire. En effet, I'apparition de ces objets vise a mettre en mouvement les
événements historiques. Il s’agit souvent des textes anciens ou d'objets
accompagnés par des inscriptions en moyen-perse non compréhensibles et
accessibles pour les néophytes qui n’en connaissent pas les codes. L’histoire, pour
étre mise en mouvement, nécessite alors de la présence de quelqu’'un en mesure

de donner voix aux objets et aux textes eux-mémes.

Pour conclure ce chapitre, nous illustrerons ce processus par une étude de
cas. Elle concerne la narration d’'un événement tragique dans I'histoire abbasside :
le parricide du calife abbasside al-Mutawakkil par le fils et successeur al-Muntasir
(r. 861-862)1%4. De maniére significative, les historiens contemporains de cette
période ne mentionnent pas cet événement. En revanche, des historiens plus
tardifs, tels que al-Tabart et al-Mas'Gd1, nous en offrent des narrations vivantes.

Les premiers récits de cet événement se trouvent dans les compositions poétiques

104 Sur cet évenement, voir H. Kennedy (1986, 170-73) et Ali (2004; 2005; 2006).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 93



de al-Buhturt (m. 897), 'un de majeurs poétes abbassides, célébre a la cour de al-
Mutawakkil. Sa version permet de comprendre les narrations successives de
grands historiens mentionnés, al-TabarT et al-Mas‘ud1, car on peut lui attribuer un
déplacement d’un plan historique a un plan existentiel dans les narrations de
'homicide du calife, sous forme d’introduction du théme de l'inéluctabilité du
destin®. Al-Tabar' et al-Mas GdT, qui font référence a al-Buhturi comme source
primaire en le considérant un témoigne directe de I'assassinat, donne forme aux

reconstructions de I'événement dans leurs discours en utilisant cette thématique.

Examinons maintenant les textes, en commengant par I'ouvrage poétique de
al-BuhturT, qui a dédié un nombre important de verses a I'homicide de son mécénat,
al-Mutawakkil. Dans une de ses compositions, connue comme I'ode de I'lwan Kisra,
al-Buhturt se trouve, aprés la tragédie, a errer parmi les ruines sassanides de
Ctésiphon. Avec une prise de distance de la tradition poétique arabe préislamique,
ou le theme des ruines (atlal) s’exprime a travers des images de désolation, ici les
remparts sassanides « (v. 14) fatiguent et étourdissent le regarde » et le palais « (v.
21) te parles des merveilles d’'un peuple / a propos duquel les récits ne se teignent
d’incertitude ». La grandeur des Sassanides, nous dit le poéte avec mots de

célébration, est encore vivante et puissante. Pour citer le poéte :

(vv. 53-54) Mais son peuple est dans la grace chez le mien, qui planta

de sa souche un meilleur plant.

lls fortifierent notre puissance et ils accrurent notre force, avec des

champions sous les armatures, courageux°®.

105 Syr ce théme on renvoie la lecture a Capezzone (2010), sur lequel se basent nos réflexions.

106 Textes arabes en annexe, p. 416. Nous renvoyons la lecture a Arberry (1965, 72-80), Motoyoshi
(1999, 92-96), Ali (2006) et Diez (2007), qui fournissent une étude du poéme, suivi de leurs
traductions et analyses.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 94



Le lien entre les Sassanides et les Abbassides est donc exprimé de facon tres claire
et directe. Sur ce fond, en constatant la résistance au temps des vestiges
sassanides, définies « construction merveilleuse » (A-lall caa2| v. 35) et « fiere »
(53234, v. 41), le poéte établi un jeu de correspondances et références, montrant
gue la grandeur des Abbassides survivra au temps, tout comme celle de leurs

antécédents.

Dans ce jeu de miroirs entre les deux dynasties perse et arabe, on trouve
aussi une association explicite de la figure du calife avec celle du souverain
sassanide. Le poéte nous dit d’avoir bu du vin, offert par son propre fils — une
apparition non fortuite dans cette histoire d’amour filial —, proche d’un grand portrait
de Husraw I¢". Ce portrait se trouve dans une des salles du palais de Ctésiphon, ou
il est représenté dans I'acte d’assiéger la ville byzantine d’Antioche. En buvant son
verre et en regardant I'image du roi, le poéte imagine étre en compagnie d’un autre
roi du méme nom, Husraw |l Parwéz. Ce roi rencontra le méme tragique destin de
al-Mutawakkil : il fut en effet assassiné par une conjure guidée par son propre fils,
Séroye (Siriiya en arabe). L’association entre les quatre personnages (Mutawakkil/
Husraw Parwéz et Muntasir/Siriiya) est uniquement évoquée par le recours a des
références subtiles au parricide et seul le nom du roi sassanide est mentionné afin
de ne pas mettre al-Buhturt en porte a faux avec le nouveau souverain a la cour
duquel il se trouve. Le souvenir du roi assassiné portant le méme nom de Husraw
I®", dont al-Buhturt est en train de voir 'image en face a lui, lui font donc penser aux
évenements dont il avait été témoin, dans un jeu d’associations que lui méne a se
demander : « (v. 34) Est-il un réve qu’insinue le doute dans mes yeux, ou désirs

qui transformeérent en moi raison et fantaisie ? »1%7.

Quittons maintenant al-Buhturt et penchons-nous sur les récits des deux
grands historiens du X® siécle, al-TabarT et al-Mas'Gd1. Ce dernier informe que al-
Mutawakkil fut victime d’'une conspiration organisée par ses gardes turques, qui
agissaient en accord avec son fils al-Muntasir. L’assassinat a été commis sur un

tapis, qui se salit avec le sang du calife. Al-Mas‘adt informe que le lieu ou

107 Texte arabe en annexe, p. 415.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 95



Mutawakkil fut assassiné était celui ou Séroye avait tué son pére Husraw Il Parwéz.
De nouveau, I'association et le parallélisme entre les quatre personnages permet
la compréhension du drame. La narration de al-Mas‘tdT continue en donnant voix
a un secrétaire de al-Muntasir, qui raconte d’avoir vu dans le palais du calife le tapis
du parricide. Celui-ci « était bordé de cases renfermant des figures d'hommes et
une inscription en persan, langue que je lisais couramment » (1873, 7 : 290-92). ||

continue, en écrivant :

Je remarquai une figure de roi, le front ceint d'une couronne et dans
I'attitude de quelqu'un qui parle ; j'y lus l'inscription que voici : ‘Ceci est
l'image de ShirGya, meurtrier de son pére le roi Parwiz ; il régna six
mois’. Je vis ensuite différents portraits de rois et, en dernier lieu, une
figure placée a gauche du mousalla [petit tapis de priere] et surmontée
de la Iégende suivante : ‘Portrait de Yazid, fils de Walid, fils d’Abd al-
Malik, meurtrier de son cousin Walid, fils de Yazid, fils d’Abd al-Malik ; il
régna six mois’. Je m’étonnai de cette circonstance ainsi que du hasard
gui avait réuni ces images a droite et a gauche de la place occupée par
Muntasir, et je me dis : ‘Je ne pense pas que ce régne dure plus de six

mois’ ; en effet, mon pressentiment se réalisa.

L’élément commun a ces deux textes joue le role de lartifice rhétorique qui
déclenche les narrations. Il s’agit de I'image du portrait royal (celui vu par le poéte
a Ctésiphon et ce sur le tapis). Ces effigies royales peuvent étre considérées
comme de véritables portraits, puisque comme telles elles étaient congues dans le
mécanisme de production-réception littérairel®. Le concept littéraire de portrait

n’est pas le seul instrument rhétorique dans ces narrations, mais il est important de

108 Porter (1995, 221) écrit a juste titre que « ce n’est pas la reproduction ‘photographique’ — un
double de l'image ‘réelle’, originale (sdrat) — qui est recherchée, mais plutét I'émotion ou ‘sens
caché’, une vision supérieure de la réalité, qui transcende l'objet (ma'ni, le « sens » par
excellence) ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 96



le mettre en évidence, car est récurrent dans la littérature arabe de cette période,
dans sa double valeur d’instrument de connaissance, sous forme de source
d’inspiration pour la pratique gouvernementale — une forme de connaissance qui
n’est pas seulement positive, car elle sert en méme temps a anticiper et prévenir
les événements catastrophiques qui ont condamné la dynastie modele des
sassanides — et, deuxiemement, de symbole de reconnaissance Iégitimatrice, qui

lie le calife et le $8hansah dans les bon et mauvais coups du sort.

L’homicide de al-Mutawakkil est également mentionné dans les Histoires de

al-Tabart. Voici comment il décrit 'événement :

Et on a rapporté, sous l'autorité d’*All b. Yahya al-Munajjim : « j'étais en
train de lire & al-Mutawakkil, quelques jours avant son assassinat, I'un
des livres des Malahim [les pronostics]. Je me suis arrété sur un passage
du livre qui annongait la mort du dixiéme calife dans sa salle d’audience.
Jai interrompu la lecture et je fermé le livre. Et il m’a demandé :
« Pourquoi tu t'es arrété ? ». J’'ai répondu que c’était mieux. Il dit : « Par
Dieu, il est nécessaire que tu le lises ! ». Je l'ai lu, mais jai évité de
mentionner les califes. Et al-Mutawakkil dit : « J’aurais aimé savoir qui

est ce misérable qui sera assassiné ! »1%°,

Concernant le parricide, al-TabarT utilise le méme parallélisme avec Sérdye, en
écrivant qu’il mourut aprés six mois du moment de I'accession au pouvoir comme
« Strawayh b. Kisra, aprés avoir assassiné son pére (4 Jil s S (49 p8) »
(Tabar1 1894, 5 : 1496).

Au-dela de l'association directe entre nos quatre personnages, les deux

historiens utilisent un dispositif historico-littéraire, sous la forme d’un objet ancien

dont la fonction est celle de mettre en marche les évenements historiques. Dans

109 Texte arabe en annexe, p. 416. Voir également la traduction anglaise dans la version de Kraemer
(Tabart 1989a, 34 : 183).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 97



I'ceuvre de al-TabarT, cet objet est une livre astrologique, un livre des prémonitions ;
dans I'extrait de al-Mas‘TdT c’est un tapis, avec une inscription en langue persane
et des portraits royaux. Dans I'économie générale de la narration, la présence de
ces deux objets possede une fonction structurelle : elle annonce la tragédie et en

méme temps I'explique, en recourant au theme de l'inéluctabilité du destin.

Cette pratique discursive, qui insiste sur un jeu de miroirs entre le roi des
rois et le calife, était trés répandue dans le monde textuel arabe aux premiers
siecles du régne abbasside. Dans ce paragraphe, nous avons voulu mettre en
évidence comment le souverain sassanide, normalement élevé a modéle
archétypal de la bonne royauté, dévient, a 'aube de sa connexion avec la figure du
calife, un dispositif textuel utile pour parler des événements contemporains (comme
dans le cas de al-BuhturT), ou pour écrire I'histoire de la dynastie régnante. Les
pages dramatiques des historiens et les vers nostalgiques de al-BuhturT conduisent
a cette idée que la responsabilité des faits est imputable au destin et non au fait
humain. Nous pouvons considérer de la méme maniere le recours a I'exemple du
parricide sassanide. En effet, visualiser la tragédie présente a travers les
événements passés permet, d’'une certaine fagon, d’exprimer un jugement subtil
sur les implications de al-Muntasir dans I'assassinat du pére, sans se méler des

affaires politiques contemporaines. Cette stratégie narrative permet de ne pas

s’exposer dangereusement et perdre la faveur de son mécéne.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 98



Partie Il.
A LA COUR DES SCIENCES.

ROIS, CALIFES, SAVANTS ET MACHINES

La question qui motive cette deuxieme section est des plus simples : quelle
est I'histoire de 'automate dans I'Antiquité tardive et dans la premiére époque
meédiévale ? En quel contexte la notion de machine a pu se développer ? Pour
guelles raisons les dispositifs savants ont été une des premiéres typologies de
machineries a lesquelles ont été dédié des traités ? Quelle peut étre son utilité pour
les élites et l'autorité royale qui, au fils des siécles, ont financé leurs conception,
construction et mise en ceuvre dans les environnements religieux et auliques ? Ces
guestions vont guider notre réflexion au cours de cette premiére partie. Elles nous
permettent d’ores et déja de poser les bases d’un raisonnement au moyen duquel
nous entreprendrons de mettre en évidence la place particuliere de la machine au
sein des cours sassanide et abbasside. Comme l'indique le titre de ce volet, il sera
guestion de se pencher sur les réseaux culturels développés dans I'Antiquité
tardive et dans la premiéere époque islamique, ainsi que sur le rdle des souverains

et des califes en tant que patrons des sciences.

Plus en détail, le premier chapitre de cette partie se consacre a I'étude des
centres intellectuels développés dans I'Antiquité tardive au sein des Empires perse
et byzantins. Ces espaces ont été des vecteurs privilégiés de la circulation et
diffusion des savoirs scientifiques et philosophiques. De plus, les activités menées
en ces centres ont fourni un modele valide pour le successif mouvement de
traduction, qui a eu lieu dans les premiers deux siécles du Califat abbasside. Plus
en détall, il sera question de considérer la naissance entre le 1€ et 111 siécle d’'un
réseaux d'écoles et monastéres gérés par I'Eglise syro-orientale et syro-
occidentale. Ceux-ci étaient situés dans des villes mésopotamiennes, placées sous
I'autorité de 'empereur byzantin ou du $8h&nsah sassanide, tels qu'Edesse, Nisibis

et Jundisapdar.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 99



Au fils des siécles, les activités d’enseignement et de préservation du savoir
ancien ont permis la circulation d’ceuvres sur la philosophie, la logique, la médecine
et 'astrologie grecque. La diffusion de ce matériel a été facilité par les traductions
en syriaque et, plus tard, en moyen-perse. On voit bien que les religieux et les
intellectuels bénéficiérent de lintérét et du soutien des souverains sassanides.
L’exemple le plus marquant est représenté par Husraw [®. Une narration tres
répandue dans la littérature moyen-perse, ainsi que syriaque et perso-arabe, décrit
ce monarque avec les qualités du roi-philosophe. Sa préparation en matiére de
philosophie ont fait de lui un souverain éclairé, auteur de plusieurs réformes de
I'état. L’intérét pour les sciences et la philosophie émerge également de certains
récits, qui témoigne de l'arrivée a la cour sassanide d’un groupe de philosophes
byzantins, bien que de la pratique d’organiser de session de débats a la cour en
présence du roi, des courtisans et des religieux. Toutefois, les données provenant
des sources primaires en plusieurs langues (moyen-perse, syriaque, armeénien,
arabe et persan), révélent le prestige dont bénéficiaient certaines catégories de
savants. En particulier, les astrologues et les médecins, souvent issus du milieu de
'Eglise chrétienne, étaient les figures les plus proches au $§ghansah. Ainsi, force
est de constater que notre connaissance du développement de I'étude de la
mécanigue en contexte sassanide est limitée, voire inexistante. Nous savons qu’en
plusieurs moments les rois sassanides exploitérent les artisans, les ingénieurs et
les artistes byzantins qui avaient été faits prisonniéres durant les guerres. Il semble
que Sapdr |l ait utilisé ces forces pour batir la ville de Jundi$apar, dans le Hazistan.
En revanche, nous ne possédons pas d’autres informations sur la présence d’un
cercle de savants qui travaillait dans le domaine de 'art mécanique. Néanmoins,
les données provenant des sources littéraires ne laissent pas de doutes que ce

genre d’études avait jeté les bases pour la construction de certains exemplaires.

Finalement, la discussion aboutira a I'étude du mouvement de traduction
abbasside. Il s’agit d'un phénomeéne central dans [l'histoire intellectuelle des
sociéteés islamiques, dont 'origine est liée en particulier au deuxiéme représentant
de la dynastie abbasside, al-Mansar. Le programme de traduction faisait partie de

'agenda politique et idéologique des premiers califes abbassides. L'examen de la

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 100



question, désormais explorée en profondeur par les recherches de ‘Abdel-Hamid
Sabra, Roshdi Rashed, Dimitri Gutas et George Saliba, nous permettra surtout de
contextualiser les études des savants islamiques dans le domaine de la mécanique.
Ce faisant, on pourra mettre en évidence les conditions du développement de la

science des automates.

Pour conclure, le deuxieme chapitre se consacre a la question des dispositifs
savants. Une bréve histoire de 'automate se propose en guise d’introduction pour
les derniéres deux parties de la thése, centrés sur les exemplaires présents dans
les environnements auliques perses et arabes. Se pencher sur les premiers
modéles de machines, développés dans 'Egypte et le monde grec anciens, permet
de saisir les réles idéologiques et politiques attribués a ces machineries. En
particulier, il sera lieu de souligner la contribution aux études mécaniques des
ingénieurs hellénistiques, issus d’Alexandrie et de son Mouseion (le « temple des
Muses »), un centre de recherche et un véritable laboratoire d’idées créé par
Ptolémée 1" Soter (m. 283). La conception et la construction de premiers automates
complexes sont liées aux noms de Ctésibios d’Alexandrie, Philon de Byzance et
Héron d’Alexandrie (ayant vécu entre le IlI® siécle avant notre ére et le 1°" siecle de
notre ére). Leurs traités font I'objet d’'une analysé minutieuse car la plupart de leurs
créations revét un signification politique profonde. En effet, en tant qu’éléments
visuels du paysage religieux ou politique, elles étaient censées véhiculer un certain

message idéologique.

Ensuite, il sera question de contextualiser les élaborations techniques
produites dans les régions moyen-orientales dans I'Antiquité tardive, en les
évaluant dans la perspective plus large de I'espace eurasiatique. Ainsi, il sera
possible d’apprécier les conditions du développement technique en milieu perse,
par rapport au vaste réseau qui connectait les régions de la Méditerranée orientale
a I'Asie Centrale, la Chine et le sous-continent indien. En ce sens, la technique
sassanide peut avoir bénéficié de la circulation d’enseignements étrangers, comme
pour d’autres domaines du savoir, tels que la médecine et I'astrologie. Les contacts

culturels entre ces différentes régions ont été possibles grace aux politiques

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 101



commerciales et diplomatiques menées par les différents états. En effet, le dialogue
scientifique avait accompagné les missions religieuses, commerciales et
diplomatiques, initiées au lI® siécle avant notre ere. Une bréve analyse sur les
apparitions littéraires de la machine conclut la section. Il sera ici question de
considérer la transposition de I'automaton de la sphére de la technique, et donc du
réel, au royaume de la magie. En effet, la machine devient rapidement une idole
imaginée, protagoniste des narrations fabuleuses. Nous aurons alors la possibilité
de considérer les deux dimensions de la machine en tant que garib, c’est-a-dire
une curiosité technique, création de la prouesse humaine, et ‘ajab, merveille qui
étonne ou effraie. La discussion aboutira a une discussion des apparitions de la
machine dans les ouvrages de théologie islamique, afin de montrer celles qui

étaient les positons des savants musulmans en cette matiere.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 102



Chapitre 1.
D’ALEXANDRIE A BAGHDAD.
SCIENCES, TECHNIQUES ET POLITIQUE

Ut Henricus filius Willelmi regis qui
dicebatur ‘bastardus’ solebat dicere patri
et fratribus, « Rex illiteratus est asinus
coronatus ».

Roger Bacon, Note en marge au
Secretum secretorum

1.1. LEmpire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de I'espace
eurasiatique

Les Empires perses ont depuis toujours bénéficié d’une position privilégiée au
carrefour d’un réseau des voies de communication, qui permettait la circulation des
biens, des personnes et des savoirs dans le vaste espace eurasiatique. Au niveau
culturel, cela se traduisit dans un grand profit pour la Perse, qui entra en contact
avec les savoirs scientifiques et philosophigues provenant de la Mésopotamie, des

mondes grec et romain, du sous-continent indien et de I'espace chinois.

Il faut tout d’abord constater qu’il est impossible d’avoir une image compléte de
I'histoire des sciences dans la Perse sassanide. Non seulement nous avons un
nombre restreint de références a des travaux de traduction et de commentaire
d’ouvrages étrangers, mais nous ne possédons pas de données suffisantes a
reconstruire ce qui était 'organisation de I'éducation scientifique dans 'Empire. En
effet, la région iranienne nous a laissé en héritage un nombre réduit de documents
scientifiques de la période sassanide, transmis par des recensions tardives dans

d’autres langues. Des informations complémentaires proviennent d’'un corpus

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 103



hétérogéne de sources primaires en latin, grec, arabe, persan, moyen-perse,
syriague et armenien. Cette condition se doit surtout a la chute rapide de la dynastie
sassanide sous l'avancée des armées arabo-islamiques, et au déclin du
zoroastrisme et de la langue moyen-perse (Panaino 2004b, 222). Pour faire face a
cette situation, au cours de la premiére époque islamique, les prétres zoroastriens
préservérent les connaissances religieuses en avestique et moyen-perse, en les
mettant par écrit (Bailey 1943; Jong 2016). En revanche, les ouvrages de nature
scientifique n’ont pas connu ce méme destin. Néanmoins, il est tout aussi vrai que
notre connaissance de certains domaines de recherche, voir I'astrologie et la
médecine!? est plus solide que d’autres. Au cours des prochains chapitres, nous
aurons la possibilité d’analyser plus en détail cette question, en prenant également
en considération les contextes et les conditions de I'avancement scientifique au
sein de deux lieux d’élection: les écoles gérées par les communauté syro-

chrétienne et 'environnement de la cour sassanide.

Dans cette section, il sera également question de considérer la circulation des
connaissances scientifiques et culturelles dans la vaste région eurasiatique.
Comme nous allons le voir dans le deuxieme chapitre, les routes commerciales
permettaient le déplacement des biens, des personnes et des savoirs. En ce
contexte, les religieux des confessions différentes jouerent un réle crucial en ce
processus. Des missionnaires de I'Eglise syro-orientale ainsi que des manichéens,
des zoroastriens et des bouddhistes se déplacaient sur les voies commerciales qui

connectaient les villes de la Méditerranée orientale & Edesse, Séleucie du Tigre,

1101 a bibliographie au sujet des études astrologiques en contexte sassanide est tres riche. Nous
renvoyons, parmi d’autres, aux travaux de Henning (1942), E. Kennedy (1958), Pingree (1963a;
1989; 2001; 2004; 2005), Brunner et Pingree (2011), Van Bladel (2009; 2012), Raffaelli (1999; 2001;
2009; 2010; 2014, 2017), Grenet (2018) et Panaino (1992; 1998; 1999a; 2014; 2016; 2017a; 2018b;
2020a; 2020c). Nous attirons également I'attention sur le récent article de Cottrell et Ross (2019),
qui refusent I'intermédiaire moyen-perse dans la transmission du travail de I'astrologue Dorothée,
ainsi que le réle joué par les savants d’époque sassanide dans la survivance du matériel
astrologique. Nous sommes en désaccord avec les conclusions avancées en cet article.

Pour ce qui est de la médecine en contexte iranien, nous renvoyons a Gignoux (2010) et Delaini
(2014; 2018a; 2018b; 2018c; 2019). Sur la médecine manichéenne, se rapporter a Coyle (1999) et
Van Tongerloo (2000).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 104



Palmyre, Dira-Europos, les grandes villes de la Syrie, Ctésiphon, Hamadan,
Nisapar. Des villes de I'Asie centrale, telles que Marw, partaient les routes qui
conduisaient en Chine et en I'lnde!!l. C’est ainsi que sont nés, longs de ces rues,
d’'importants centres culturels, tels que les monasteres dans les oasis de Kuca,
Turfan, Dunhuang et Khotan, ou de considérables textes scientifiques et religieux
ont été découverts''?. Tous ces sites étaient des importants centres de rédaction

et traduction d’ouvrages de nature différente!!3,

Aux routes commerciales par voie terrestre, s’ajoutaient également les routes
maritimes, qui liaient la Méditerranée aux ports chinois et indiens. Longs de ces
voies, et a des endroits stratégiques, naquirent des monastéeres chrétiens, munis
des bibliotheques et des centres pour copier les manuscrits''4. F. Jullien (2011, 50;
2015) rappelle a ce sujet I'existence d’'un monastere dans I'lle de Harg, au large de
Rew-Ardasir, dans le golfe Persique. Les fouilles archéologiques ont révélé que le
monastére était équipé d’'un centre pour le copiage des textes et quatre salles
utilisées comme bibliothéques. Celui-ci se trouvait dans un endroit stratégique pour
le commerce maritime avec lInde et, par conséquent, pour les activités
missionnaires en cette région. En effet, comme le montrent bien Christine et
Florence Jullien (2002), en certaines occasions des missionnaires s’embarquérent
avec les navires de commerce et voyagérent envers le Yémen, I'Ethiopie et en

direction du sous-continent, en touchant les iles des Maldives et du Sri Lanka.

111 Voir sur ce sujet, Christelle et Florence Jullien (2002, 92-95).

112 Nous renvoyons la lecture a Sims-Williams (2009).

113 A titre d’exemple, nous renvoyons la lecture a Delaini (2014, 35-54), qui examine la circulation
des connaissances médicales tout au long des routes commerciales. En particulier, Delaini se
penche sur les analogies existantes entre les enseignements indiens et grecs, qui laissent penser
a des contacts entre la Gréce et I'Inde, déja avant la conquéte de Alexandre le Grand.

114 Voir sur 'argument F. Jullien (2011; 2015).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 105



1.1.1. Les écoles de I’Eglise syro-orientale

Les communautés chrétiennes présentes dans les régions de la
Méditerranée orientale et du Moyen-Orient de I'Antiquité tardive apportérent un
nouveau systeme éducatif, qui avait son coeur dans les écoles et dans monasteres,
équipés des bibliothéques et scriptoria, pour I'activité de copiage des manuscrits.
La présence capillaire des monastéres et des écoles de I'Eglise syro-orientale et
syro-occidentale rendit possible la circulation des connaissances scientifiques,
médicales et philosophiques. En effet, les savants chrétiens se dévouérent a la
conservation et a la traduction d’ouvrages sur la philosophie, la logique, la
médecine et I'astrologie. De nouveaux concepts et de nouvelles théories trouvérent
place dans la vie intellectuelle de 'Empire, par I'intermédiaire de la langue syriaque
et, plus tard, moyen-perse!!®. Cette intense activité intellectuelle bénéficia du
soutien croissant des souverains et de la cour sassanides. Nous pouvons évoquer,
a titre d’exemple, la figure de I'évéque Barsauma, qui gagna le soutien politique de
Peroz (459-484) et lui demanda de I'aide dans la gestion des rapports avec 'Empire
romain ainsi que son intervention contre les invasions des Hephtalites (Delaini

2014, 71-72)17.

Au cours des lI® et IlI® siecles, les premiéres écoles chrétiennes furent
établies autour d’'un enseignant, comme dans le cas de Bardesane & Edesse (m.
222), dans le 1€ siecle (C. Jullien 2018, 522). Les centres d’enseignement les plus

connus se trouvaient dans les régions mésopotamiennes placées sous l'autorité

115 Voir a ce propos les contributions de Chiala (2013) et Debié (2010).

116 Syr la circulation des connaissances grecques dans le milieu de I'Eglise syro-orientale, voir Brock
(1984a). Remarquons que l'autorisation sassanide a la constitution de I'Eglise de Perse est aussi
un témoignage direct de la volonté d’instaurer une relation diplomatique durable avec I'Empire
byzantin (Asmussen 1983, 942-47).

117 L abourt (1904, 131-54) esquisse un portrait de I'évéque Barsauma, en mettant en relief sa
formation chez I'école d’Edesse, sa carriére religieuse a Nisibis et I'activité de prédication contre le
monophysisme, dont le Synode du 484, qui a eu lieu a Bét Lapat (JundiSapur), sous I'influence de
Barsauma lui-méme, représente un moment crucial. Toutefois, Bettiolo (1989, 519-20)
redimensionne la dureté des persécutions attribuées a I'évéque. Voir également Véobus (1988) et
Tardieu (1994, 312).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 106



des Byzantins ou des Sassanides et ils faisaient référence a la figure d’'un
évéquell®, || s’agit notamment des écoles d’Edesse, de Nisibis et de Jundisapar.
En ces lieux, l'étude exégétique allait de pair avec la préservation des
connaissances scientifiques et philosophiques, dont une bonne partie était traduite
du grec au syriaque''®. La philosophie, la logique et la rhétorique s’avéraient étre
des instruments utiles pour véhiculer le propre message religieux, dans un cadre
caractérisé par les controverses religieuses et les fortes tensions politiques. En
méme temps, ces écoles attribuérent un rdle crucial a la médecine!?°. L’étude de
Delaini (2014) a examiné en détail le lien étroit existant entre la médecine et 'Eglise
syro-orientale qui se servait de cette discipline pour caractériser son monachisme

missionnaire des qualités de la thérapie, du soin et de la médecine.

Venons-en maintenant a introduire les trois majeurs centres d’études
chrétiens. BarhadbSabba, évéque de Halwan (fin du VI® siecle), écrit dans son
ceuvre La Cause de la fondation des écoles, & propos de l'institution d’Edesse que
sa création était liée au nom du poéte et théologien syriaque Ephrem (m. 373)2L,
Celui-ci avait été obligé a abandonner la ville de Nisibis quand I'empereur Jovien
(r. 363-364) céda I’Arménie et certaines provinces mésopotamiennes aux Perses
(Delaini 2014, 57; Brock 2018, 542). Le centre se distingua pour les traductions en
syriague des certaines ceuvres d’Aristote, menées sur la base de commentaires
plus tardifs. Il apparait que les études aristotéliciennes en syriaque trouvent son
origine dans ce cadre, au cours du Ve siecle. Comme le rappelle justement King
(Aristote 2010, 3-4), linformation concernant lintroduction des études du
philosophe grec dans le monde syriaque dérive d’une source tardive, rédigée par
AbdiSo’ (m. 1318), auteur d’'un catalogue sur les savants syriaques'??. Celui-ci

mentionne les noms des traducteurs : Hiba, Kumi et Proba. En effet, le dernier entre

118 Nous renvoyons la lecture a Becker (2006, 155-68) pour une esquisse des écoles syro-orientales.
1191 a bibliographie a ce sujet est tres riche. Voir en particulier Brock (1983; 1984a; 1984b).

120 Pour une introduction sur le theme, voir Possekel (1999, 13-26) et Kessel (2019).

121 Sur cette ceuvre et son auteur, voir Becker (2006, 98-112; 2008) et Ramelli (2004; 2005; 2018,
212) qui fournissent une étude sur le texte et, respectivement, une traduction anglaise et italienne.
122 Néanmoins, force est de constater qu’au IVe siecle le poéte et théologien Ephrem avait une
connaissance limitée de la philosophie grecque. A ce propos, se référer a Possekel (1999).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 107



eux est mentionné en tant que traducteur d’Aristote. Néanmoins, King a mis en
évidence que Proba n’appartenait pas a ce groupe de savants et qu'il vécut,
raisonnablement, au cours du VI¢ siecle!?®. Pourtant, il conclut en doutant que des
études concernant I'ceuvre d’Aristote fussent déja répandues dans le siécle
précédent. En revanche, le chercheur (Aristote 2010, 5-6) refuse d’expliquer
l'introduction de l'aristotélisme dans le monde syriaque sur la base de son utilité
dans le cadre de la polémique. En outre, il met en lumiere que la logique
aristotélicienne commenca a apparaitre dans les débats théologiques seulement
dés I'époque du régne de Justinien (527-565), comme le révélent les activités de
Léonce de Byzance (m. apres le 543), Théodore de Raihtu (fl. VI® siecle) et Jean
Philopon (m. apres 568). De toute fagcon, cette activité de traduction permit la
pénétration et la diffusion d’un nouveau vocabulaire philosophique en langue

syriaque (Fiori 2011)%4,

La donnée la plus fiable sur la circulation de I'ceuvre d’Aristote est
représentée par le médecin et traducteur Serge de Re$ aina (m. 536) et son ceuvre
sur la logique aristotélicienne'?>. Il faut également considérer la figure de Paul le
Perse qui fut accueilli chez la cour de Husraw I®". Celui-ci semble avoir produit un
traité sur la logique, une discussion sur le De Interpretatione et un autre ouvrage
sur la classification de la philosophie aristotélicienne (Aristote 2010, 7). Néanmoins,
il est possible que ces textes fussent rédigés en moyen-perse. Nous aurons la
possibilité dans les prochains paragraphes de nous pencher plus en détail sur la

contribution de Paule le Perse dans la circulation de la philosophie d’Aristote.

Revenant au cas particulier de I'école d’Edesse, elle fut fermée en 489 par
I'évéque Cyrus, sous la volonté de 'empereur byzantin Zénon (474-475 et 476-491)

et a linstigation de Philoxéne (m. 523), évéque de Mabboug. Une partie des

123 Sur Proba et son role dans la circulation de la philosophie aristotélique, nous renvoyons la lecture
a Brock (1993, en patrticulier 7-8).

124 Sur la philosophie syriaque, voir également les contributions dans le volume édité par Fiori et
Hugonnard-Roche (2019).

125 Nous renvoyons a King (Aristote 2010, 7), Watt (2018) et Perkams (2019). Plus en général, sur
le phénomeéne de traduction du grec au syriaque, voir Fiori (2011) et les diverses contributions dans
le volume qu’il a récemment co-édité avec Hugonnard-Roche (2019).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 108



savants chrétiens d’Edesse, obligés a quitter la ville, se déplacérent & Nisibis, ou
ils créérent une nouvelle école, qui fonctionnait sur le modéle du centre d’Edesse.
La réputation de cette institution culturelle était telle que le savant Cassiodore (m.

env. 580) désira en créer une sur son modeéle en ltalie (Becker 2008, 3)26.

L’école d’Edesse fut agrandie tout au début du VI siécle avec la création
d'un hopital, attestée dans |'Histoire ecclésiastique, ouvrage d’'un anonyme
(Zacharie le Rhéteur ou Pseudo-Zacharie) composé environ dans I'année 569.
Celui-ci mentionne également que le roi sassanide Husraw I°' soutint la
construction de I'hépital, sur le conseil de ses médecins chrétiens de la cour. Grace
a son témoignage, nous avons aussi connaissance de leur identité : il s’agissait de
Tribun, médecin byzantin, du katholikos Joseph, de Birway, de Qasway et de
Gabriel, médecine de Nisibis. Le méme auteur informe que le souverain financa le
projet en dotant I'hépital de douze médecins et des matériaux utiles. Cela suggére
fortement que I'hopital était également une école de médecine (Tardieu 1994,

312-17; Delaini 2014, 61-62).

Une deuxiéme école munie d’'un important hopital fut instituée dans la région
iranienne du Hazistan. Il s’agit de I'école de JundiSapdr (en syriaque, Bét Lapat),
dont les origines Iégendaires sont liées & la figure du souverain Sapur I et & ses
hypothétiques histoires d’amour (Delaini 2014, n. 88)*?’. La fondation de I'école est
liée au nom de ce roi, car il ordonna la construction de la nouvelle ville de Wéh
Antiog Sapur (Jundi$apir) dans 'année 260, aprés sa conquéte d’Antioche-sur-
I'Oronte. Le souverain sassanide se servit des ingénieurs, des architectes, des
techniciens et des autres savants romains qui accompagnaient les troupes de
Valérien et qui furent faits prisonniers. Selon Bar Hebreus, Sapur |®' installa dans
la ville son épouse romaine, fille d’Aurélian, et des médecins grecs, a qui on doit la
création d’'une école de médecine?8. Il apparait également que la conquéte de la

ville d’Antioche causa le déplacement des certains des représentants de la

126 Sur cette question, se référer également & Macina (1982) et Fiaccadori (1985).

127 Nous renvoyons la lecture a Hau (1979) et Reinink (2003).

128 \oir I'édition de Budge de la Chronique de Bar Hebreus (1976, 56-57). Nous renvoyons aussi a
Potts (2018).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 109



hiérarchie religieuse chrétienne, qui contribua au développement d’une
communauté chrétienne dans la ville (Delaini 2014, 56). En 410, JundiSapar devint
la capitale ecclésiastique de Bét Huzayé (Huzestan) et en 484 accueillit un conseil
qui décida la séparation de I'église syro-orientale, qui adopta la Christologie de

Nestorius.

L’historien 1bn al-QiftT (m. 1248) fournit une information importante sur I'école
de JundiSapdr dans son Ta'rih al-Hukama’ (‘Histoire des savants’). En effet, il
mentionne que Husraw Il organisa une grande séance de médecine en occasion
de la vingtiéme année de son regne (1903, 133)!?°. Nous sommes également a
connaissance de l'identité de la personne qui présida cette séance. Il s’agissait d’'un
certain Gabriel Drustbad (Gibril Dorostabad). Delaini (2014, 64-65) suggere que
I'appellation Drustbad se référe au poste qu’il occupa comme médecin du roi a la
cour, notamment le drustabed'®®. Les sources syriaques témoignent I'existence
d’un médecin nommé Gabiriel, adhérent du miaphysisme®3!. Celui-ci, qui pouvait se
vanter du soutien de Husraw |l et de son épouse Sirin, utilisa son influence politique
pour défavoriser nombre de dyophysites'3?. Ce fait nous donne une idée précise
de l'influence que les hommes de science pouvaient exercer au niveau des affaires

politiques, internes et externes a la cour.

129 Voir a cet égard Delaini (2014, 64).

130 |_e terme moyen-perse drustabed [drwystpt] indiquait généralement le chef des médecins, bien
qu’on peut remarquer son utilisation comme synonyme de bize$k, « docteur, physicien » - voir a
titre d’'exemple le chapitre 14 du troisieme livre du Dénkard (de Menasce,1973, 37). Voir a ce propos
Tafaddult (2011b).

131 Considérons a ce propos le récit qui en fait la chronique anonyme syriaque connue sous le nom
de La Chronique du Hdzistan du VIl siécle : « There was at the same time Gabriel the Drustabed,
native of Sinjar, and the chief-physician who was loved by the king for this reason : He drew blood
from the arm of Shirin and she had a son whom she named Mardanshah » (al-Ka‘bt 2016, 22).

132 Nous renvoyons la lecture a Bettiolo (1989, 525), Becker (2006, 13) et Delaini (2014, 65).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 110



1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » a la cour sassanide

En dehors du systéeme d’enseignement, géré par la communauté syro-
chrétienne, 'Empire sassanide pouvait bénéficier des contacts diplomatiques,
militaires et commerciales avec les régions occidentales, ainsi qu’avec I'Asie
centrale, le sous-continent indien et 'espace chinois. Le domaine qui, mieux que
quiconque, a bénéficié d’'une majeure attention en contexte sassanide est
I'astrologie. L’intérét pour les phénomeénes astraux est a la base de la circulation
des savoirs mésopotamiens, grecs, égyptiens et indiens et du développement de
la science du ciel dans le contexte iranien'3. Certes, I'astrologie était un élément
essentiel de la vie sociale et intellectuelle de 'Empire. La définition elle-méme de
I'astrologie comme la « reine de toutes les sciences », offerte par Théophile
d’Edesse, un des astrologues de la cour de al-Mahdr, offre la mesure de son
importance dans la période de transition entre I'Antiquité tardive et la premiére
époque islamique. Nous pouvons alors envisager que I'association étroite entre la
science du ciel et la cour était de nature pratique. En effet, I'astrologie offrait une
grille de lecture pour les événements quotidiens. Elle fournit un modéle pour
comprendre et expliquer les phénoménes naturels ; elle aida a décoder les
comportements humains et a expliquer la succession des événements historiques.
Dans le milieu de la cour royale, l'astrologie avait un role fondamental dans le
discours politique et public : en effet, I'interprétation de I'ordre naturel permettait la
réaffirmation continue du pouvoir et de l'autorité, par le biais de la faveur céleste.
De plus, I'astrologie était censée arbitrer dans des domaines de grande incertitude

et danger, tels que les questions meédicales et politiques.

Les conquétes perses dans le sous-continent indien permirent la
propagation des savoirs étrangers dans le milieu de 'Empire, ainsi que leurs

assimilations et élaborations avec les connaissances babyloniennes, égyptiennes

133 Pour une analyse de la question, nous renvoyons a la contribution de Panaino (2018b).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 111



et grecques dans le domaine des sciences astrales'34. Le patronage joua un role
important dans la préservation des doctrines ancienne, bien que dans I'élaboration
d’une tradition savante sassanide. Mais ce que nous connaissons de I'astrologie
sassanide dérive, en grande partie, d’'un corpus des traités arabes composés dans
la premiére époque abbasside et des versions arabes tardives de certains ouvrages
moyen-perses!3®. Ce corpus aida a faire la lumiére sur des aspects inconnus de la
culture astrologique sassanide, ainsi que sur le role joué dans le développement
de la tradition savante islamique. Nous pouvons évoquer, a titre d’exemple,
I'élaboration de I'histoire astrologique, qui devint un élément fondamental de
I'astrologie islamique'®®. Mais le prestige de I'astrologie perse dans les sociétés
islamiques est également attesté par I'utilisation généralisée d’attribuer la paternité
de divers traités astrologiques a des figures persanes réelles et mythiques, telles
que Husang, Tahmdrat, Jamsid, Zardust et Jamasp (Raffaelli 2002, 112). Certes,
nous devons considérer ce topique narratif plutbt comme un dispositif rhétorique,
qui témoigne de la grande réputation des astrologues sassanides dans le contexte

du milieu intellectuel islamique.

Méme si nous ne souhaitons pas nous étendre ici sur les détails de I'histoire
de cette discipline dans le monde iranien, nous voulons mettre I'accent sur une
guestion importante, qui concerne la composition des tables astronomiques,
connues sur le nom de Zig, pour le calcul de la position des luminaires et des

planétes’®’. Ces tables ne survivent pas dans leur version originelle en moyen-

134 Nous voulons mettre en relief I'influence des astrologues chrétiens a la cour sassanide, qui
probablement avaient un acces facilité aux sources grecques. Sur cette question, voir Panaino
(2017a), qui met en lumiére la valeur de 'astrologie et, en particulier, de la iatromathématique, pour
les études médicales, vecteur privilégié de la pénétration culturelle de I'Eglise syro-orientale.

135 A titre d’exemple, pensons a la traduction moyen-perse de I'’Anthologie de Vettius Valens, un
astrologue hellénistique du lI¢ siecle, aux ouvrages de Dorothée de Sidon ou, encore, au Kitab asrar
al-nujam (‘Le livre des secrets des étoiles’), attribué a Hermés. Voir, a cet égard, Nallino Pingree
(Pingree 1963b, 6; 1968, 1-14), Raffaelli (2001, 31-43), van Bladel (2009, 27-30), et les récentes
contributions de Panaino (2018b, 503-7; 2020b, 72-81). Sur une remise en cause de la question, se
référer a Cottrell et Ross (2019).

136 Se référer, en particulier, aux travaux de E. Kennedy et Pingree (1971), ainsi que de Burnett et
Yamamoto (Abd Ma‘Sar 2000; 2018).

137 Sur I'argument, voir Panaino (1998, 19-69; 2010).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 112



perse ; néanmoins, leur histoire peut étre reconstruite sur la base des sources
islamiques successives. Comme le souligne a juste titre Panaino (a paraitre), la
détermination de ces tables était une affaire politique, placée sous I'autorité du roi
des rois. C’est pourquoi elles acquirent le nom de Zig T Sahryaran, dont nous
connaissons au moins trois versions diverses (Panaino 1998, 19). Certes, ces
instruments étaient symboliquement placés sous l'autorité du souverain dans la
mesure ou le contrble du passage du temps était central dans le systeme
cosmologique zoroastrien, pour mesurer l'expiration des 6000 ans de lutte
d’Ohrmazd contre Ahriman (Panaino a paraitre). L’attention des souverains pour la
matiere astrologique est attestée par ‘Al ibn Sulayman al-Hasimt (fl. IX® siécle),
dans son Kitab fi ‘ilal al-zijat (‘Le livre des raisons a l'origine des tables
astronomiques’). Celui-ci, en citant le célébre astrologue de la cour abbasside
Masa allah, suggére que Husraw " avait ordonné une séance avec les astrologues
sassanides, qui ont pu ainsi confronter les versions moyen-perses du Syntaxis de
Ptolémée et du Sdryasiddhanta, nommé Zig 1 Arkand (Panaino 2004b, 224).
D’ailleurs, nous avons connaissance de I'entité du soutien royal attribué soit a la
discipline astrologique soit a ses officiants. Nous pouvons considérer, a ce propos,
le cas représenté par le souverain Zamasp (496-498), qui gouverna pour une breve
période entre les deux régnes de Kawad I¢". La Chronique de Séert, une histoire
conservée dans la traduction arabe d’un texte syriaque, témoigne que dans le
cercle des fidéles de Zamasp, il y avait son astrologue, le chrétien Mdsa (ou
Maswri). Il semble que celui-ci profita de sa position privilégiée pour demander
lautorisation @ nommer un nouveau katholikos, sans doute au nom de la
communauté chrétienne (Panaino 2017, 150)%. La méme Chronique de Séert
référe de la passion d’un autre souverain, Husraw I, pour les sciences astrales®*.
Au cours de la troisieme section de la thése, nous aurons la possibilité de saisir la

grande valeur attribuée par ce monarque a la science du ciel. En effet, il apparait

138 Pour cet extrait, voir I'édition francaise de Scher (1950, 128-29).

139 Nous lisons dans les pages de la Chronique que Husraw Il « était versé aussi dans I'astrologie,
a laquelle il s’adonnait et donnait toute sa confiance » (Scher 1950, 465). L’édition de Scher fournit
également le texte arabe.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 113



clairement que Husraw Il tira profit des motifs et des images astrales pour élaborer
un portrait cosmologique de lui-méme, aussi a I'aide d’'une machinerie complexe,

un probable modéle de planétaire.

De plus, grace a la méme source syriaque, nous sommes a connaissance
du fait que Husraw Il était lié a un tel Mar Aba de Kaskar, un astrologue chrétien
trés influent & sa cour (Panaino 2017, 153). La Chronique mentionne que Mar Aba
— a ne pas confondre avec 'homonyme plus célebre, zoroastrien de naissance et
converti au christianisme — était « le premier, le chef et le plus distingué. Il était
instruit dans la philosophie, I'astronomie [al-nujdm] et la médecine. Il savait le
persan [al-farsiyyal, le syriaque, le grec et I'hébreu. Il composa un grand nombre
de livres ; il traduisit des textes hébraiques qui n’étaient pas encore passés en
syriaque » (Scher 1950, 524). Dés lors, on voit bien que la valeur et le mérite de
cette figure au sein de la cour sassanide, résultait de sa formation dans les
domaines de la philosophie, I'astronomie et la médecine qui, comme nous 'avons
vu, faisaient partie du curriculum dans les écoles de I'Eglise syro-orientale. Certes,
il s’agissait d’'une personne trés proche a Husraw Il, au point qu’il lui confia la
fonction d’ambassadeur a la cour de I'empereur byzantin Maurice (Scher 1950,
524; Panaino 2017, 153)%°. On pourrait multiplier les exemples de cette nature.
Cependant, les deux sont déja révélateurs de la grande réputation attribuée a la
science des astres dans le milieu aulique. En effet, non seulement les astrologues
de la cour occupaient une position privilégiée aux c6tés des souverains, en se
chargeant des taches politiques et diplomatiques, mais il apparait en outre que
certains des monarques sassanides intéressassent activement a I'astrologie et
décidassent de faire appel au langage astrologique pour véhiculer leur message

idéologique.

140 Nous pouvons constater qu'’il était coutume de la cour sassanide, ainsi que des pays voisins, de
confier des missions diplomatiques a des savants issues de différents milieux. Considérons, a titre
d’exemple, le cas emblématique représenté par le choix stratégique de I'empereur byzantin de
déléguer a un tel médecin Stephanus la délicate responsabilité de tenter de convaincre Husraw |¢
a cesser le siége de la ville d’Edesse. Selon Procope (Guerres, 11.26.31-37), ce médecin avait été
choisi en vertu du fait que, a I'époque, il avait soigné Kawad I¢", pére de Husraw (Blockley 1980,
90-91).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 114



1.1.3. Le philosophe et le $ahansah

Un discours sur les sciences en contexte sassanide ne peut faire abstraction
de la figure du fondateur de la dynastie sassanide, Ardasir |*" et de son successeur,
Sapur I, En effet, les sources moyen-perses associent d’une fagon claire sa
personne a la réunification du royaume et de la religion, dispersées a la suite de la
conquéte de I'Empire par Alexandre le Grand. La figure de l'ancétre des
Sassanides, tels que nous le connaissons, dérive en grande mesure d’un portrait
élaboré en époque tardive, sous le regne de Husraw [®. Daryaee (2003, 34)
rappelle a juste titre que I'image d’Ardasir qui émerge des ceuvres moyen-perses
et perso-arabes reflete la propagande impériale de Husraw " [ui-méme, afin de
justifier les nouvelles mesures politiques prises pour faire face aux problématiques
de son époque. C’est justement a I'époque de Husraw I®" qu’un texte emblématique
sur la transmission des sciences semble avoir été composé!4!. Il s’agit d’un extrait
provenant du quatrieme livre du Dénkard (14-20), dédié a une spéculation
théologique sur I'heptade des Amasa Spanta, ou une généalogie des préservateurs
et transmetteurs des écritures — encore en nombre de sept — est tracée'*2. Ce n’est
sans doute pas un hasard si ce théeme de la « transmission des écritures » figure
dans la discussion relative & '’AmaSa Spenta de la royauté, Sahrewar (Cereti
1995a, 109). Cette généalogie suit I'histoire de la transmission du livre sacré,
I'’Avesta, depuis son origine jusqu’au régne de Husraw 1°*43. Nous apprenons ainsi
que le fondateur de la dynastie, avec le soutien de I’hérbed Tansar, avait rassemblé
les écritures zoroastriennes, I'Avesta et le Zand, dispersées aprés la conquéte

d’Alexandre. Cela a une correspondance dans d’autres sources moyen-perses.

141 Nous pouvons dater la composition a I'époque de Husraw [¢" a cause de la présence d’une
formule qui n’est pas utilisée pour les autres souverains : im bay X6sr6é Sahansah (1) Kawadani.
Cereti (1995a, 110) justement souligne que le mot im («ce ») révéle que lauteur était un
contemporain de ce roi.

142 Nous faisons ici référence a I'édition critique de Gignoux (1984, 36-37; 145), dont nous
reproduisons la transcription du moyen-perse, avec les conventions du systéme MacKenzie.

143 Pour un examen de ce passage du quatrieme livre du Dénkard, voir Shaki (1981) et Cereti
(1995a, 109-12).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 115



Considérons le rapport qui en fait le texte eschatologique Ardad Wiraz Namag (‘Le
livre d’Arda Wiraz’). Tout au début du livre, nous apprenons que Alexandre, arrivé
de I'Egypte, porta avec lui la tyrannie, la guerre et la maladie. Le texte est trés clair
sur les actions mauvaises et ses responsabilités. Tout d’abord, il est accusé d’avoir
détruit et ruiné la cour et la royauté (ud dar ud xwadayih wisSuft ud awéran kard).
Deuxiémement, il est coupable d’avoir gaché la religion, puisqu’il avait volé et bralé
les écritures, conservées a Staxr-Pabagan#4, dans la « forteresse des Ecritures »
(diz [i] nibisti)'*>. L'information de I'extrait est donc confirmée par cette deuxiéme
source moyen-perse. L’extrait du Dénkard reprend son cours avec une référence
au régne du fils d’Ardasir, Sapur I®', qui eut le mérite de rassembler les sciences,

comme le pere avait fait avec la religion :

éépur, le roi des rois, fils d’Ardasir, recueillit en outre les écrits non
religieux sur la médecine, I'astronomie, le mouvement, le temps,
l'espace, la substance, l'accident, le devenir, la décomposition, la
transformation, la logique et d’autres métiers et compétences qui ont été
dispersés dans toute I'lnde, Rome (c’est-a-dire 'Empire byzantin) et

d’autres terres, et il le rassembla'® avec I'Avesta, et il ordonna qu’une

144 Cette désignation de la ville, qui associe le nom du pére d’ArdasSir a Istahr, ne figure pas dans
d’autres sources moyen-perses (Gignoux 1984, 145).

145 Force est de constater que I'Avesta et, en général, la tradition religieuse mazdéenne ont été
préservées sur voie orale, au moins jusqu’a la période sassanide tardive. Sur cette question,
considérer la contribution de de Jong (2009). Néanmoins, le Arda Wiraz Namag n’est pas la seule
source a se référer & une copie écrite de I'Avesta. En effet, le texte géographique Sahrestaniha T
Eransahr (‘Les capitales provinciales de I'Eransahr’ 4-5), mentionne I'existence d’une version écrite
de la dén a I'époque de la révélation de Zoroastre et selon la volonté du roi Wistasp. Remarquons
que le Sahrestaniha i Eransahr (5) attribue également la destruction des écritures a Alexandre qui,
selon cette deuxieme version, les aurait volées et jetées dans la mer. Pour la transcription, la
traduction anglaise et le commentaire, voir Daryaee (2002, 13; 17; 31-33). Les autres différences a
souligner concernent soit les supports choisis a cette fin, soit le lieu destiné a garder la dén. Dans
ce deuxiéme texte, il s’agit en effet des tablettes d’or, conservées dans le Trésor du temple du feu,
a Samarcande.

146 Nous suivons la traduction de Shaki (1981, 121-22), qui traduit le verbe abaz-handaxtan avec le
sens de « to collate », rassembler. Toutefois, nous voulons attirer I'attention sur la contribution de
Saadat (2014), qui propose une modification de la lecture, sur la base des attestations dans les

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 116



copie soit faite de tous ces (écrits) qui étaient sans défaut et qu’elle soit
déposée au Trésor royal. Et il proposa pour délibération I'annexion de

tous ces purs (enseignements) a la religion mazdéennel4’.

La contribution de Sapur dans la conservation du patrimoine scientifique est ici mise
clairement en évidence. Il lui est attribué le mérite d’avoir fait rassembler les
connaissances dans les différents domaines du savoir, dispersées dans les pays
voisins, tels que IInde et I'Empire byzantin. Mais on voit bien que ces
connaissances sont dignes d’étre préservées dans le Trésor royal, aux c6tés des
écritures religieuses. D’autres mentions aux archives royales figurent dans des
sources sassanides connues dans leur version arabe et dans des ouvrages perso-
arabes. Prenons ainsi I'exemple de I'Ayin de Ardasir, édité par Grignaschi
(Grignaschi 1966, 91-128). Jusqu’au tout début de ce texte, nous apprenons que
le roi avait I'intention de dicter des régles pour la vie en société. Pour faire ca, il
requit de lui prendre des bibliothéques le Kitab al-da‘a wa tadbir al-muta ‘im wa al-
musarib (‘Livre de la vie tranquille et des régles concernant les mets et les
boissons’). Pas satisfait de c¢a, il demanda d’autres ouvrages, provenant des
« trésors des livres hérités » et des familles les plus élevées (1966, 111)8. Certes,
nous ne devons pas considérer cette information comme véridique. En effet, elle
contribue a accroitre le topique narratif concernant le fondateur de la dynastie. Dés
lors, ArdaSir s’avére étre, encore une fois, une figure littéraire et un modeéle de

bonne royauté!4°,

sources persanes trés proches chronologiguement a la rédaction du Dénkard. Ainsi, Saadat
suggere de rendre le verbe avec la signification de « to (re)measure », réévaluer.

147 Texte moyen-perse en annexe, p. 410. La traduction frangaise s’appuie sur Shaki (1981, 119).
148 Nous avons déja considéré que I'existence d’une archive royale a Istahr, mais dans une période
plus tardive, est également confirmée par certains auteurs arabes et persans, tels que al-Mas Gd1
et Hamza al-Isfahan.

149 Drailleurs, le probleme de I'écriture dans la premiére époque sassanide reste une question
ouverte. En dernier lieu, de Jong (2009, 32) affirme que « it is certain that in the early Sasanian
period, neither literary nor religious texts were composed in writing or written down as the ‘fixation’
of oral traditions. In the late Sasanian period, from the sixth century onwards, we find several traces
of the opposite situation: that both literary and religious texts were being committed to writing ». Pour

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 117



Revenons-nous maintenant sur I'extrait du quatrieme livre du Dénkard et au
portrait qui en fait de Husraw II. Celui-ci revét les mémes caractéres du fondateur
de la dynastie, en se présentant comme le nouveau réformateur et préservateur de

la religion mazdéenne :

Sa Majesté actuelle, Husraw, le roi des rois, fils de Kawad, aprés avoir
vaincu I'hérésie et la domination perverse avec l'antagonisme le plus
complet, selon la révélation de la religion, il a grandement promu une
connaissance et une enquéte détaillées sur la question de toute I'hérésie

dans les quatre domaines*®°,

Les intentions de Husraw I®" sont ainsi manifestées. Son lien avec le fondateur,
dont lui-méme fournit le portrait, est précisé d’'une fagon trés claire. D’ailleurs, sur
le plan historique, Husraw semble avoir été le promoteur de certaines réformes
d’ordre religieux, visant a endiguer la diffusion de plusieurs courants
exégétiques®™L. De plus, il lui est attribué la décision de consigner par écrit 'Avesta.
S. Azarnouche (2015, 242) expligue bien que « comme d’autres mythes
étiologiques, le ‘mythe de la transmission des Ecritures’ aurait eu pour fonction de
faire admettre aux zoroastriens du VI® siecle que la forme livresque de I'Avesta est
aussi authentique et légitime que sa forme orale et mnémonique, puisqu’elle est
originelle et qu’elle a été transmise par l'intermédiaire des sept plus éminents

monarques de l'lran ».

ce qui est de la tradition religieuse, il est presque unanimement reconnu qu’elle fut transmise par
voie orale, en commengant a étre transcrite dés I'époque sassanide tardive. Néanmoins, une
position si catégorique, qui refuse I'existence d’ouvrages littéraires avant le régne de Husraw [°',
nous semble trop hasardée. Sur la question de I'oralité et la mise par écrit des textes avestiques a
'époque sassanide tardive, voir également Huyse (2008).

150 Texte moyen-perse en annexe, p. 410. La traduction frangaise s’appuie sur celle de Shaki (1981,
117-20).

151 | e souvenir de ses réformes dans le domaine religieux est également témoigné dans le
Karnamag 7 Anasirwan (Grignaschi 1966, 16-19). Pour un portrait historique du régne de Husraw
¢, se référer a Gariboldi (2006).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 118



Mais ce souverain est également célébré dans plusieurs sources pour son
éducation philosophique et littéraire. Et ce n’est pas pour rien qu’une bonne partie
des sources perso-arabes conservent de lui 'image d’'un monarque qui, avec les
mots de al-TabarT « chercha a répandre la justice, la bonne administration et la
culture » (al-Bal'am1 1869, 2 : 223). D’ailleurs, les sources syriaques attestent
'engouement de Husraw I°" pour la philosophie grecque, ainsi que ses relations
avec des philosophes?s2. L’évéque monophysite Jean d’Ephése (m. peu aprés 585)
le décrit dans son Histoire ecclésiastique comme un homme « prudent et sage »,
bien que « toute sa vie durant assidu a I'étude de la philosophie »1%3, La Chronique
de Séert souligne également que ce roi « était trés versé dans la philosophie, qu'il
avait apprise, dit-on, chez Mar Bar Sauma, évéque de Qardou, durant son séjour
dans cette région, et chez Paul le philosophe perse » (Scher 1950, 147). Encore,
I'évéque Michel le Syrien (m. 1199) rappelle que Husraw I®" avait « lu tous les livres
des philosophes et examiné toutes les religions » (1901, 2 : 339). Les informations
de ces trois sources syriaques ont une correspondance dans les écrits du célébre
historien byzantin Agathias (Histoires Il, 28.1-32.5)%%4. Celui-ci consacre un extrait
détaillé sur Husraw [, en soulignant, a l'instar des chroniques syriaques, son
enthousiasme pour la philosophie. Mais I'historien révele qu’il est sceptique au sujet
de I'éducation du souverain perse et de sa préparation sur la philosophie
aristotélicienne, malgré les éloges faits a son adresse par ses compatriotes et
également par quelques Romains. Agathias (2007, 116) remarque que certains de
ses compatriotes « le louent et 'admirent outre mesure, en disant que c’est un
amateur de la littérature, un connaisseur expert de notre philosophie, qui a fait

traduire pour lui par quelqu’un les textes grecs en langue perse ». L’historien

152 Une bonne synthése sur 'argument est fournie par Tardieu (1994).

153 Texte syriaque en Brooks (1936, 316) et traduction frangaise d’aprés Tardieu (1994, 310).

154 Se référer a Huyse (2015) pour un examen du portrait de Husraw ¢ offert par des auteurs
byzantins tels que Procope, Agathias, Ménandre le Protecteur et Théophylacte Simocatta. Force
est de constater qu’Agathias informe d’avoir eu un acces indirect aux documents perses par
lintermédiaire de Serge, interpréte syriaque. Il affirme a maintes reprises d’avoir consulté des
« parchemins royaux » (Il 27, 8, Baciiikai dupdépar), des « livres persans » (IV, 30, 2, mepoukol
Bipror) et des « annales royales » (IV, 30, 3, Pactikd dmopvnpovedpata). Sur la question et la
discussion inhérente la véracité de I'affirmation de I'historien byzantin, voir Huyse (2008, 149).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 119



byzantin met donc en relief que, grace aux intéréts intellectuels de Husraw lui-
méme, certains ouvrages furent traduits du grec au moyen-perse. Mais il ne se
contente pas de fournir cette information. Il se préoccupe également de lister
certaines des ceuvres lues par le roi : « ils disent donc qu’il a dévoré tout le Stagirite,
mieux que le rhéteur de Péanie ne I'aurait fait du fils d’Oloros, et qu’il s’est imprégné
des doctrines de Platon fils d’Ariston, que ni le Timée n’est I'a rebuté, bien qu'il soit
souvent hérissé de données géométriques et qu’il explore les mouvements de la
nature, ni le Phédon, ni le Gorgias, ni aucun autre des dialogues subtils et plutét
complexes, tel que I'est a mon avis le Parménide ». Agathias offre ainsi une liste
détaillée de ceux qui auraient pu étre les lectures philosophiques de Husraw I, qui
comprenaient les ouvrages tant d’Aristote que de Platon. Par conséquent, si on doit
croire a ses paroles, nous devons donc imaginer que ces textes existaient en
traduction moyen-perse, a l'initiative de Husraw, comme spécifié par I'historien lui-
méme. Mais Agathias admet de ne croire guére a son excellente éducation. Tout
d’abord, il n’accepte pas que les questions traitées dans les ceuvres de philosophie
grecque puissent étre préservées « dans une langue fruste et ennemie des
Muses », c’est-a-dire le moyen-perse. De plus, il n'accepte pas qu'un homme
comme Husraw I®', élevé dans le milieu de la cour et dans « I'adulation constante »,
puisse trouver le moyen de tirer profite des enseignements des philosophes grecs,
en les exercant dans sa vie. Il conclut donc avec une constatation, en admettant
que surement Husraw pat nourrir un intérét a I'égard de la littérature en la
philosophie, en devenant ainsi « supérieur aux autres barbares ». Mais,
contrairement a d'autres, il refuse de considérer ce roi comme un homme tres sage,

« supérieur a tous les philosophes d’autrefois ».

Un texte d’origine sassanide, seulement survécu dans une rédaction arabe,
atteste la politique culturelle de ce roi. |l s’agit d’'un Karnamag de Husraw, conserve
dans le Tajarib al-Umam de Ibn Miskawayh'%®. Celui-ci remarque avoir copié des
extraits d’aprés ce qu’Anasirwan lui-méme raconte dans son autobiographie

(Grignaschi 1966, 16). Il affirme ici avoir pris en considération les régles de conduite

155 Nous nous referons a la traduction frangaise menée par Grignaschi (1966, 16-45).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 120



byzantines et indiennes, en choisissant celles qui pouvaient orner son pouvoir
(Grignaschi 1966, 28). Il reconnait ne pas avoir « repousse aucune personne parce
qu’elle était d’'une autre religion et d’'un autre peuple ; nous ne leur avons pas caché
par envie ce que nous possédions ; nous n‘avons pas dédaigné d’apprendre ce
gu’ils possédaient. En effet, connaitre la vérité et la science et les suivre, c'est la
chose qui honore le plus les rois; tandis que celle qui leur cause le plus de
dommage, c'est d’étre honteux d’apprendre, de s’abstenir par pudeur de
rechercher la science. En effet, celui qui ne I'apprend pas ne peut pas étre savant ».
Ce passage du Karnamag confirme le portrait du souverain sage et juste, qui
encouragea la traduction des ouvrages sur les regles de conduite grecques et

indiennes.

Cette affection a la culture, nous I'avons pu constater, concernait la
littérature, la philosophie, ainsi que la médecine!®®. Certes, nous pouvons saisir la
valeur, en tant que divertissement, des débats scientifiques et philosophiques.
Dans certaines situations particulieres, ces discussions avaient lieu aprés I'arrivée
des témoins d’une culture étrangére a la cour du $4hansah. A ce propos, nous
avons connaissance, grace au recit de [l'historien byzantin Agathias, de la
dimension scénographique ainsi que I'aspect communautaire de ces événements.
Agathias, a ce sujet, signale I'arrivée du philosophe et médecin syrien Uranius (1V,
29.1-30.2) a la cour sassanide. Il décrit également I'exil de Damascius et d'autres
six philosophes néoplatoniciens a la cour sassanide (1V, 30.3-31.9)%’. Uranius était
un meédecin syrien, que l'historien byzantin décrit comme un véritable charlatan.
Celui-ci se présenta a la cour sassanide avec 'ambassadeur Aréobindos, en se
faisant passer pour un philosophe. Nous apprenons ainsi que Husraw " I'accueillit
chaleureusement, en organisant une dispute a la cour, en présence des mages.

Apres, il discuta avec lui « sur I'origine du monde, sur la nature, sur la question de

156 On parvient a cette conclusion si on tient en compte la lecture des Solutiones ad Chosroem de
Priscien de Lydie et lintroduction du physicien BurzOy au Kalila wa Dimna, ainsi que les
considérations de Kraus (1933, 17-19), De Blois (1990, 28-32) et Tardieu (1994, 311).

157 Sur le sujet, nous renvoyons la lecture a Averil Cameron (1969, 164-76), Melasecchi (1996),
Delaini (2014, 89-101)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 121



savoir si cet univers serait sans fin et s'il fallait penser qu’il y avait un principe unique
de toutes choses » (Agathias 2007, 119). Agathias précise que malgré Uranius
n’avait rient de pertinent a dire, il regut tous les honneurs de la part du roi perse.
Mais ce récit ouvre la possibilité a I'historien d’introduire I'arrivée d’'un groupe bien
plus apprécié de philosophes, qui avait eu lieu auparavant. Il s’agissait de sept
philosophes néoplatoniciens, provenant de I'école d’Athénes a la suite des
mesures contre les paiens de I'empereur Justinien (r. 527-565) en 529, qui
empéchait les paiens d’enseigner. Par conséquent, les savants de la célébre
Académie furent obligés de quitter I'Empire'®®. Nous avons également
connaissance de leur identité : il s’agissait de Damascius le Syrien, Simplicius le
Cilicien, Eulamios (ou Eulalios), le Phrygien, Priscianus le Lydien, Hermias et
Diogene les Phéniciens et, enfin, Isidore de Gaza. Ceux-ci se réfugiérent a la cour
sassanide en 531, an de lintronisation de Husraw I®", probablement attirés par ce
roi connu pour sa grande culture®®, Néanmoins, les sept philosophes quittérent la
cour perse un an apres, car ils ne trouvérent pas les conditions et le souverain qu'ils
attendaient. Agathias peut ainsi profiter pour donner son avis négatif sur Husraw,
en ne l'estimant pas capable de reconnaitre un bon philosophe (comme les
néoplatoniciens) d’'un imposteur (Uranius)!®. Les savants purent retourner dans

'Empire byzantin grace a une condition concernant leur protection, imposée par

158gyr la fin des activités de I'école d’Athénes, nous renvoyons la lecture a Alan Cameron (1969).
159 Agathias (2007, 120) décrit en ces termes la décision prise par les philosophes : « lls se
laissérent persuader par ce que leur chantaient beaucoup de gens : que le gouvernement chez les
Perses était parfaitement juste et tel que le veut la parole de Platon, la philosophie et la royauté ne
faisant qu’un ». Il faut justement rappeler, a cet égard, I'incongruence au niveau chronologique. En
effet, il n’était pas possible que les sept philosophes, qui avaient quitté Athénes dans le méme an
de lintronisation de Husraw [¢', étaient déja a connaissance de I'intérét culturel du souverain perse.
En méme temps, s’ils avaient regu cette information quand Husraw était encore un principe, il est
invraisemblable qu’ils décidassent de rejoindre la Perse car Husraw était le plus jeune des fils de
Kawad (Alan Cameron 1969, 13). Nous renvoyons la lecture a la contribution de Cameron, qui
reconstruit une nouvelle datation du voyage des sept savants.

160 En ce sens, il est fidele au récit de Procope (Guerres Il, 6-20), qui définit le roi perse comme un
«inculte » (Huyse 2015, 204). Sur l'attitude de Agathias vis-a-vis a I'histoire sassanide et, en
particulier, & Husraw, voir Averil Cameron (1969, 172-76) et Zambarbieri (2017, 269-77).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 122



Husraw I®" dans le traité de paix siglé en 532161, |l nous semble important de
rappeler ici que ce récit de Agathias est le seul qui narre du voyage des sept
philosophes. Cependant, nous n’avons pas de raisons de douter de la réalité de
cet événement, car nous possédons un traité philosophique dédié a Husraw lui-
méme, les Solutiones eorum de quibus dubitavit Chosroes Persarum rex
(‘Solutions de ce dont a douté Chosroés, roi des Perses’)'%2. Celui-ci se préserva
dans une copie en latin, probablement composé a la cour carolingienne de Charles
Il le Chauve®3. L'ceuvre se présente comme un ensemble des questions posées
par Husraw I*" sur des thémes de psychologie, médecine et physique, selon une
organisation aristotélicienne « d’abord ce qui concerne I'ame en tant qu’espace de
la sensation, ensuite le corps en tant qu'espace de I'ame, enfin la nature en tant
qu’espace du corps » (Tardieu 2015, 306-7). Plus en détail, les trois premiers
chapitres sont axés sur la composition de 'ame humaine, la physiologie du sommeil
et la question du réve. Suivent des questions d’ordre médical et, enfin, la section
majeure, destinée a des problématiques de nature météorologique et astronomique
(climats, saisons, solstices, équinoxes, etc.) et les théories de lattirance des
contraires et du pneuma. L’ouvrage est structuré en un ensemble de questions,
posées par le roi lui-méme, et de réponses explicatives du philosophe'®*. Nous y
retrouvons les enseignements aristotéliciens, ainsi que les lecons de Théophraste
et des citations d’aprés Posidonios et Strabon. Nous pouvons remarquer que les
thémes abordés dans les Solutiones, demandés par le roi sassanide, avaient pour

objet la connaissance du gétig. A ce propos, S. Azarnouche et Ramble (2020, n.

161 \Voir a ce sujet Melasecchi (1996, 32) et Bérm (2007, 279). La réalité de ces vicissitudes a été
remise en question par plusieurs savants. Pour une analyse de diverses positions, nous renvoyons
a Delaini (2014, 95-101).

162 Sur 'argument, se référer a Borm (2007, 279-80). Pour ce qui concerne le texte, voir la récente
édition du texte (Priscian 2016), ainsi que les contributions de Marcotte (2015), Tardieu (2015) et
Dan (2017). Sur la question de la réalité de I'échange entre Priscien et Husraw I, voir en particulier
Marcotte (2015, 291-98) et Dan (2017, 586-88).

163 Se référer a Delaini (2014, 91), qui fournit une bibliographie supplémentaire sur le sujet, en
s’attardant sur I'hypothése qui considére les Solutiones comme le produit de I'intellectuel irlandais
Jean Scot Erigéne (m. en. 876).

164 Tardieu (2015, 311) rappelle a juste titre qu’il s’agit d’'une construction philosophique particuliere,
qui a été diffusément étudiée par Hadot (1980).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 123



137) remarquent que cela est conforme a une vision qui réserve la compréhension
du méndg a la classe sacerdotale zoroastrienne. Le Dénkard 4.22 présente cette
distinction, ou « les accés a ces deux aspects complémentaires du savoir sont bien
différenciés. Le méndg se voit directement tandis que le gétig doit étre dessiné et

représenté ».

Nous pouvons enfin relever l'attention du roi perse pour la pensée
philosophique grecque et indienne dans les rapports qu’entretint avec d’autres
personnalités. On a déja eu I'occasion de mentionner rapidement Burzdy, physicien
de Husraw et responsable de la traduction en moyen-perse d’'un ouvrage sanskrit,
le Paficatantra (‘Les cinq régles de sagesse’), devenu célébre dans les sociétés
islamiques et dans I'Europe médiévale avec le titre de Kalila wa Dimnal®®. ||
apparait que Burzoy fit un voyage en Inde, selon la volonté de son souverain'®®, De
cette expérience, il emporta avec lui des livres indiens, concernant surtout la
meédecine. Le récit de son voyage est gardé dans des sources diverses, parmi
lesquelles figure également un texte autobiographique®’. Celui-ci, ouvrant la
version arabe du texte, le Kalila wa Dimna, raconte son histoire, sa formation dans
la science médicale, son voyage en Inde et son choix d’embrasser la vie d’ascése.
Certes, l'autobiographie, ainsi que d’autres éléments présents dans le texte, révéle

la circulation des savoirs entre I'lran et le sous-continent indien. Comme le souligne

165 | a bibliographie sur ce texte est trés riche. Voir en particulier de Blois (1990), Brockelmann
(2012) et Riedel (2010), qui présentent de nombreuses références. La traduction en arabe fut
produite par le célébre intellectuel et traducteur Ibn al-Mugaffa“. Force est de constater que I'originel
moyen-perse, dont les versions arabes et syriaques furent composées, n’est pas survécu. Sur le
rapport entre la traduction moyen-perse de Burzdy et les successives versions arabo-persanes et
syriaques, se référer a de Blois (1990, 1-11)

166 | e souvenir des contacts entre 'Empire perse et ceux du sous-continent indien survit dans
'ceuvre moyen-perse Wizarisn 1 ¢atrang T nihiSn T néw-ardax8ir (‘L’explication des échecs et la
disposition de la table royale’), ou le sage perse Wuzurgmihr et le champion indien se défient a
résoudre des jeux. Nous renvoyons a I'édition de Panaino (1999b), accompagnée d’une riche
documentation. Sans entrer dans les méandres de la question, nous voulons souligner que la figure
de Wuzurgmihr, présente dans les littératures moyen-perse et arabo-persane, semble se
superposer a celle de Burzdy. Sur la question voir Christensen (1930, 103), qui propose de
reconnaitre une seule personne dans les deux figures littéraires, et de Blois (1990, 48-49), Panaino
(1999b, 107-19) et Shaked (2013, 221-22).

167 Pour des détails sur la survivance de ces récits, voir Khaleghi-Motlagh (1989).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 124



justement Delaini (2014, 47-53), I'étude du texte témoigne la préservation des
connaissances médicales indiennes, telles que les théories sur le développement

du corps humain.

Enfin, nous voulons rappeler le nom de Paul le Perse, un chrétien de I'Eglise
syro-orientale qui a dédié a Husraw I°" deux traités de philosophie sur Aristote.
Comme on I'a vu, la Chronique de Séert (Scher 1950, 147) mentionne son nom
parmi les enseignants de Husraw 1°7 168, Provenant du milieu de I'école de Nisibis,
il arriva a Ctésiphon en 529, durant le régne de Kawad. Les textes de Paul le Perse
étaient de manuels d’initiation a la philosophie. Il s’agissait d’'un Traité sur I'ceuvre
logique d’Aristote le philosophe, pour le roi Husraw et d’'une autre introduction a
I'ceuvre d’Aristote, dont le titre n’a pas survécu'®. Il semble alors qu’avec Paul le
Perse la logique aristotélicienne trouve un vecteur privilégié pour pénétrer dans le
milieu de la cour sassanide. En ce sens, ce philosophe fut I'intermédiaire entre
'environnement perse et les connaissances de la philosophie aristotélicienne, qui
avaient été introduites par Serge de ReS$‘aina seulement quelques décennies
avant'’, Enfin, rappelons-nous la possibilité que le traité sur la logique
aristotélicienne de Paul le Perse flt en réalité composé en moyen-perse, comme
I'ont souligné plusieurs chercheurs!’t. Quoi qu'il en soit, le zoroastrisme montre
d’avoir dialogué avec la pensée philosophique aristotélicienne et néoplatonicienne
dans I'Antiquité tardivel’?. Nous trouvons des traces de cet échange dans certaines

sources moyen-perses. A titre d’exemple, considérons le quatriéme livre du

168 Tardieu (1994, 315) suggeére a cet égard que l'attribution du réle d’enseignant a Paul le Perse
soit une extrapolation qui s’explique sur la base de la dédicace de ses deux traités a ce roi.

169 | e texte survit dans une version en arabe, gardée dans le Kitab tartib al-sa‘adat wa manazil al-
‘ulom (‘La classifications des bonheurs et la hiérarchie des sciences’) de |bn Miskawayh. Voir
Tardieu (1994, 317), qui présente une riche bibliographie sur 'argument.

170 Pour un examen plus détaillé, se référer a Delaini (Delaini 2014, 72-76).

171 Voir sur ce point Baumstark (1922, 246), Vodbus (1965, 171), Gutas (1983, 239), Sims-Williams
(Sims-Williams 2009, 268) et Delaini (2014, 76). Nous voulons également mettre I'accent sur la
possibilité que des versions moyen-perses des ouvrages d’Aristote existaient. Voir a cet égard
I'étude menée par Hermans (2018).

172 \/oir les contributions de Shaki (1970; 1973; 1975; 2012a), Shaked (1987), Bailey (1943),
Hermans (2018) et Azarnouche et Ramble (2020, 373-78).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 125



Dénkard, auquel nous avons fait référence au cours de ces derniéres pages’s.
Cereti (1995, 108 et n.9) a mis en relief qu’'un élément de cet ouvrage, lié a la
procession des Amasa Spanta (9.4-16.10), dont I'interprétation est difficile, semble
dériver d’'une source grecque, peut-étre Damascius lui-méme. Le vocabulaire
méme utilisé dans 'ceuvre est trés complexe. En effet, on fait une large utilisation
des termes abstraits qui, probablement, traduisaient des mots d’origine grecque.
Plus récemment, S. Azarnouche et Ramble (2020, 374) ont également mis en
lumiére que le prologue du quatrieme livre du Dénkard montre « une adaptation
particulierement audacieuse de la doctrine néoplatonicienne de I'Un et de
'émanation de I'Intellect ». Alors, dans I'’économie du texte, Ohrmazd se trouve
dans la position de 'Un, Wahman prend la place de I'Intellect et Ardwahist, un des

Amasa Spanta, hypostase de la justice, celle de ’Ame universelle.

On peut tirer, semble-t-il, un portrait bien défini du Husraw, comme un
souverain éclairé, dont le bon gouvernement est le fruit de son ouverture
intellectuelle. D’ailleurs, il est probable que Husraw [¢" lui-méme tira profit des
visites des savants étrangers pour renforcer son image de protecteur et mécéne
des sciences, dans le sillage de 'exemple d’Ardasir et Sapur (Delaini 2014, 91).
Comme l'écrit Tardieu (2015, 312) a I'égard de I'attitude intellectuelle de Husraw
I®", le fait d’avoir pris du plaisir « a interroger directement ou par écrit des
philosophes grecs transfuges de I'Empire byzantin correspond a la réalité de
'image du personnage chez ses contemporains et dans les traditions arabo-
persanes et syriaques le concernant. Il passe, en effet, pour le souverain qui n’a
cessé, sa vie durant, de questionner savants et sages de son entourage ou de
passage a sa cour. Sa curiosité s’étendait a tous les domaines du savoir et ne
connaissait aucune frontiére culturelle. Il est par excellence, selon la formule
d’'Henri de Fouchécour, ‘le premier interrogateur, mais aussi I'animateur qui

provoque les questions de I'assistance’*’* ». Le récit d’Agathias, bien que ce soit

173 Un certain nombre d’études a été mené en particulier sur le troisieme livre. Nous pensons
notamment ici aux travaux de Josephson (2012) et Konig (2018).

174 Citation d’aprés I'ouvrage de Fouchécour (2009, 60). Il faut justement rappeler, dans le sillage
de Tardieu (2015, 312-13), que la collection syro-orientale de christologie syriaque, composée aux

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 126



défavorable envers Husraw le « barbare » et son Empire, manifeste l'intérét vif du
roi pour les sciences et la philosophie, ainsi que le caractere cosmopolite de sa
cour. L’intention de I'historien byzantin est vouée a dénigrer la réalité perse,
cependant ses informations confirment une tendance attestée par un groupe
diversifié des sources. De plus, les écrits du physicien Burzoy et du philosophe
Paul le Perse une fois de plus témoignent les dynamiques de la circulation et de la

transmission des savoirs dans le vaste espace eurasiatique.

1.2. Faire de la science dans le califat abbasside

1.2.1. Le mouvement de traduction

Dans I'année 754, Abl Ja‘far ‘Abd Allah ibn Muhammad al-Mansdr prend le
titre de calife, en succédant au premier représentant de la dynastie abbasside, Abal
al-‘Abbas al-Saffah. Al-Mansir a été le promoteur d’'un ensemble d’innovations sur
les plans politique et idéologique. Ce processus intéresse également la sphére
culturelle du califat, en ce qui est connu, d’aprés I'importante contribution de Dimitri
Gutas (1998), comme la période des traductions. Le mouvement de traduction
représente un moment fondateur de lhistoire du califat abbasside et, plus en

général, de la vie intellectuelle des sociétés islamiques!’®.

VIlIe et IXe siecles, témoigne plusieurs épisodes ou Husraw [¢" posa des questions d’ordre
théologique aux évéques. Le savant frangais écrit a ces sujet que le roi « est intéressé par la
théologie chrétienne essentiellement parce qu'il est friand d’exercices dialectiques. La proximité des
théologiens lui donne, en effet, en plus de se divertir de polémiques entre Eglises rivales et d’asseoir
par la son autorité de chef d’Etat, de manier les argumentations logiques qui constituaient le
fondement de la formation dans les écoles nestoriennes ».

175 Nous ne pouvons pas nous pencher sur I'histoire des sciences dans I'Arabie préislamique et
dans le califat omeyyade. Cependant, nous renvoyons sur le sujet aux contributions de Saliba (2001;
2007, 1-72). De méme, voir Brentjes (2017, 33-66) sur la question de I'enseignement des sciences
en milieu abbasside. Pour une introduction générale sur les caractéres du mouvement culturel de
traduction en contexte abbasside, voir Martini Bonadeo (2012).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 127



Dans une période de presque deux siecles, un nombre considérable
d’ceuvres scientifiques philosophiques et médicales grecques a été rendu en arabe.
Cette activité de traduction a eu le mérite de préserver dans une nouvelle édition

arabe des textes de I'Antiquité qui n'ont pas survécu jusqu’a présent.

En suivant les travaux de ‘Abdel-Hamid Sabra, Roshdi Rashed, Dimitri
Gutas et George Saliba, dont leur contribution a été cruciale pour la compréhension
du processus de transmission gréco-arabe, nous pouvons distinguer quatre
caractéristiques principales du phénomene!’®. Tout d’abord, il faut garder a I'esprit
qu’il s’agissait d’'un processus stable dans le temps, qui a produit des effets
durables dans la vie intellectuelle de la société. Deuxiemement, il impliqua une
bonne partie des élites politique et culturelle : les chercheurs et les savants, issus
des groupes ethniques et culturels divers ainsi que les mécenes, c’est-a-dire les
califes, les princes, et les aristocrates, dont I'effort continu a stabilisé le procés
jusqu’a I'arrivée au pouvoir des Buyides, en 945. De méme, on peut constater qu’il
a trouvé le soutien de I'élite intellectuelle et politique abbasside, en recevant des
subventions financiéres publiques ainsi que privées. En dernier lieu, force est de
remarquer que l'ceuvre de traduction a suivi une méthodologie philologique
rigoureuse, sur la base des textes de I'Antiquité grecs ou de leurs versions
syriagues. Abattouy (2001b, 7) rappelle a ce sujet que certains ouvrages
importants, tels que les Eléments d’Euclide, 'Almageste de Ptolémée et la
Physique d’Aristote, ont été traduits a plusieurs reprises, pour raffiner et corriger

les versions arabes précédentes.

Saliba (2007, 52-56) a eu le mérite de montrer, sur la base de sources
primaires, que la traduction d’ouvrages scientifiques répondait a des nécessités
d’ordre pratique de la société. En effet, 'arabisation de 'administration centrale (les
diwan) a I'époque omeyyade tardive se traduisit dans le développement de
connaissances spécialisées. Celles-ci, a leur fois, nécessitaient d’'un vocabulaire et

des notions nouveaux, en mesure d’achever et mener a bien les activités de

176 Voir en particulier Sabra (1987; 1996), Roshdi Rashed (1989), Dimitri Gutas (1998) et George
Saliba (1998; 1999; 2007).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 128



'administration, telles que la détermination des mesures de terrains, le calcul des
impbts, la définition d’un calendrier pour le payement. Ce genre d’opérations
demandérent, parmi d’autres, des notions d’arithmétiques, de géométries et de
simples connaissances astronomiques. En ce contexte, la traduction de manuels

et ouvrages utiles était fortement envisagée.

Gutas a contribué de maniére substantielle a I'analyse de la question, en
développant une étude globale du phénomeéne de transmission et en soulignant les
raisons idéologiques de ses patrons, les Abbassides!’’. Nous avons déja
mentionné le rbéle du calife al-Mansdr en tant qu'architecte d’un tel programme
politique, hérité plus tard par son fils al-Mahd1t. Gutas (1998, 28-52) met en
évidence que les deux, en tant que premiers représentants de la dynastie au
pouvoir, élaborerent une idéologie califale qui pouvait faciliter les circonstances de
leur montée au pouvoir. Ainsi, ils affirmerent avoir rétabli la descendance du
Prophéte, en déposant les usurpateurs omeyyades et se présentant comme les
successeurs légitimes des anciennes dynasties d’lraq et d’lran, depuis les

Babyloniens jusqu’aux Sassanides, leurs ancétres plus proches.

Le processus de transmission gréco-arabe a surement bénéficié des
conditions particulieres. En premier lieu, l'unification d’'une vaste région qui
comprenait la Perse, la Mésopotamie, le Croissant Fertile et 'Egypte avait poussé
les conflits sur les nouvelles frontieres. La pacification de cette région, qui
précédemment avait souffert les nombreuses guerres entre les Sassanides et les
Byzantins, a permis un dialogue intellectuel plus simple entre groupes ethniques,
religieux et culturels divers. Les premieres phases du mouvement de traduction ont
bénéficié de la maitrise du grec et du syriaque des chrétiens de I'Eglise syro-

occidentale et syro-orientale ainsi que des sabéens.

177 Certes, I'étude de Gutas souffre aussi de certaines faiblesses. D’abord, il ne tient pas
suffisamment en compte les conditions de la réflexion scientifique et du procés de traduction gréco-
arabe a I'époque omeyyade. Encore, le discours idéologique souvent semble éclipser les facteurs
matériels qui ont motivé les caractéres du mouvement de traduction.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 129



Abattouy (2001b, 14) rappelle a juste titre que la plupart de traducteurs ne
connaissaient pas le sujet des ouvrages sur lesquels ils travaillaient. Pour faire face
a cette condition, il était une pratique courante pour le traducteur de coopérer avec
un savant expert dans le domaine scientifique concerné. En d’autres cas, les
traducteurs apprenaient une langue pour pouvoir accéder a de nouvelles ceuvres
sur leur argument d’étude. Considérons a ce propos I'exemple du polygraphe et
meédecin chrétien Qusta ibn Liga (m. 912), expert en arabe et syriaque, qui se
rendit dans I'Empire byzantin pour apprendre le grec. Il retourna de son voyage
avec des livres, qui traduisit en arabe apres son retour a Baghdad. Il semble qu'’il
emporta avec soi une copie des Mécaniques de Héron, qui traduisit pour le prince

abbasside Ahmad ibn Mu‘tasim?1’8.

De plus, il faut considérer que certains centres intellectuels de I'Antiquité
tardive ont survécu a I'’époque abbasside. Considérons a titre d’exemple le cas de
JundiSapdr, ou I'existence d’'une école (bét mardiita) est témoignée par une lettre
envoyee par le katholikos Timothée 1°" (m. 823) a Serge, métropolite de la ville.
Avec son épitre Timothée lui demandait d’accueillir un tel Gabriel, qui voulait étudier
médecine dans la bét mardita de la ville (Delaini 2014, 69-70). Ce katholikos
gardait également une bonne relation avec l'autorité califale. A ce propos, nous
avons connaissance du fait qu’al-Mahdr lui avait commandé la traduction des
Topiques d’Aristote (Peters 1968, 20-21)!'°. De plus, c’est de JundiSapir qui
provenait Jurjis, le physicien qui avait été introduit a la cour d’al-Mansar. Celui était
originaire de la famille persane des BahtiSi' qui, au fil des siecles, produisit sept

générations de médecins (Abbott 1968, 72)*80,

178 Gabrieli (1912, 352-55) fournit une liste des ceuvres traduites du grec a 'arabe par le savant
chrétien, avec les détails sur les patronages, les révisions successives, ainsi que les références a
des traductions et études modernes.

179 Timothée traduisit en arabe I'ceuvre a I'aide de son éléve Abid Nah. Un siécle plus tard, Hunayn
ibn Ishaq produisit une nouvelle version en syriaque des Topiques, utilisée plus tard pour une
deuxiéme traduction arabe de Yahya ibn ‘AdT (m. 974).

180 Voir également Rageb (2015, 27-33). Cependant, nous sommes en désaccord avec ses
considérations finales qui nient I'existence de l'institution du bimaristan (I'hopital) dans la ville de
Jundisapdar.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 130



L’école de Jundisapar faisait partie d’'un réseau de monastéres et lieux de
culte chrétiens, qui ont continué leurs activités religieuses et culturelles apres la
chute de 'Empire sassanide. Comme nous I'avons déja précisé, les communautés
syro-chrétiennes jouirent d’'un grand prestige dans le mouvement de traduction. En
effet, les savants issus de ce milieu possédaient les connaissances linguistiques
pour traduire avec précision les ouvrages anciens. De plus, ils avaient un acces
aisé aux manuscrits gardés dans les bibliotheques des monastéres. Rappelons a
ce propos les monasteres de Qennesre (jusqu’a I'an 815) sur I'Euphrate, Mar
Mattai, proche de Mosul et Dayr Qunna, aux alentours de la ville de Baghdad. C’est
ici que le philosophe syriaque Abd BiSr Matta ibn Yldnus (m. 940) avait étudié

(Brentjes 2017, 36)'8L,

Bien évidemment, I'opération de traduction déboucha finalement sur un
changement du savoir. En effet, les matériels traduits permirent une réflexion
nouvelle et originale dans les différents domaines du savoir, ainsi que « la création
de nouvelles branches scientifiques et la mise en ceuvre de nouveaux
paradigmes » (Abattouy 2001b, 15). Considérons, a titre d’exemple, le domaine de
la mécanique, qui vit un développement de la science des poids et des balances®?,
ainsi que des automates, dont on parlera plus en détail au cours du deuxiéme

chapitre de la section.

Une analyse des textes traduits tout au début du proces révele que le choix
était dominé par des intéréts fortement pratiques. Il s’agissait en particulier
d'ouvrages sur l'astronomie, I'astrologie, la mathématique, la médecine et la

pharmacologie'®3. Nous pouvons mentionner, parmi d’autres, les traductions du

181 | es savants syriaques ont beaucoup contribué a la diffusion de la philosophie grecque dans le
milieu abbasside. En ne pouvant pas se pencher largement sur ce theme, on renvoie la lecture aux
récentes contributions de Hugonnard-Roche (2019) et Martini Bonadeo (2019).

182 Sur 'argument, se référer aux nombreuses contributions d’Abattouy (1999; 2000; 2001a; 2002;
2013). Le chercheur souligne a juste titre qu’en contexte islamique eut lieu une « réorganisation du
noyau de la mécanique antique en une véritable science des poids ou ‘ilm al-atqal, qui émergea
dans le contexte arabe et fut plus tard adoptée comme une branche spéciale de savoir dans le
moyen age latin sous la dénomination de scientia de ponderibus » (2001b, 15).

183 Pour une bréve étude sur l'activité de traduction des ceuvres philosophiques, que nous ne
prenons pas en considération en cette discussion, se référer a D’Ancona (2011).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 131



Tetrabiblos de Ptolémée, les traités médicaux de Galien et Hippocrate, le Materia
Medica de Dioscoride, sur la pharmacologie ou, encore, I’Almageste de Ptolémée
et les Eléments d’Euclide pour les études de mathématiques®. Pour illustration,
remarquons que ce dernier texte a fait I'objet de plusieurs éditions, par al-Hajjaj ibn
Matar (m. 833) et Ishaq ibn Hunayn (m. 910/911). Abattouy (2001b, 11) explique
justement qu’une « telle multiplicité de traitements textuels ne procéde pas
seulement d’'une sensibilité pour la précision philologique, mais instruit plutot sur
l'utilité de la géométrie sur les niveaux pratique et théorique ». Sur ce point, nous
pouvons considérer rapidement deux traités de l'astronome et mathématicien
persan Abl al-Wafa’ al-Buzjant (m. 998), dont l'intérét pratique pour la géométrie
ressort des titres. Il s’agit du Kitadb fima yahtaju ilayhi al-sani’° min al-a‘mal al-
handasiyya (‘Livre sur les constructions géométriques nécessaires pour l'artisan’)
et du Kitab fima yahtaju ilayhi al- ummal wa al-kuttab min ‘ilm al-hisab (‘Livre sur

ce qui est nécessaire aux secrétaires et aux gouverneurs en science du calcul’).

Il est intéressant, a ce stade de notre travail, de relever que le mouvement
de traduction ne concerna pas seulement la littérature grecque. En effet, le corpus
d’ouvrages a traduire comprenait également des textes en syriaque, moyen-perse

et sanskrit.

Nous avons déja constaté que les monastéres et les écoles de la
communauté syro-chrétienne étaient de centre d’étude et de traduction en syriaque
d’ouvrages scientifiques et philosophiques grecs. Une des majeures personnalités
a avoir contribué a cette activité est Serge de Re$'aina (m. 536), un prétre
monophysite, médecin et traducteur qui avait étudié a Alexandrie. Il contribua a la
discussion philosophique par le biais de deux commentaires sur les Catégories
d’Aristote et un autre, plus général, sur la logique aristotélicienne. Pour ce qui est
des ouvrages scientifiques, ils lui ont attribué la traduction de vingt-six ceuvres de

Galien, et 12 d’Hippocrate, dont il reste des fragments incertains, et des textes

184 Nous renvoyons a Gutas (1998, 193-96), qui fournit un guide bibliographique par sujet sur les
traductions du grec a l'arabe.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 132



astronomiques'®®. Toutefois, les traductions du grec au syriaque dans I'Antiquité
tardive ont été en nombre réduit. En effet, la plupart de traductions en cette langue
a été produite a I'époque abbasside, souvent sur commande d’un calife, d’un prince
ou d’un autre patron8, A ce propos, nous avons déja évoqué les noms de deux
traducteurs renommeés : la figure du katholikos Timothée 1°', auquel le calife al-
Mahdt avait demandé d’achever une traduction des Topiques et celle de Hunayn

ibn Ishaq, qui avait créé une entreprise de traduction®”’.

Il faut également considérer la contribution de I'intermédiaire moyen-perse
dans le mouvement de traduction. A 'époque sassanide, un nombre d’ouvrages
philosophiques et scientifiques grecs et indiens avait été transmis en moyen-perse.
Néanmoins, nous ne sommes pas en mesure de saisir 'ampleur de ce phénoméne
a cause des données souvent fragmentaires. En plusieurs cas, les versions en
moyen-perse constituerent les fondements pour de successives traductions en
arabe'®®, En effet, a '’époque abbasside un nombre de savants persans participa
activement au développement de la vie intellectuelle de la société. Nous voulons
rappeler, a titre d’exemple, les astrologues persans Nawbaht (m. env. 777) et
Yazdanhwast, mieux connu comme Masa allah (m. 815). Ibn al-Nadim (1970b,
589) spécifie que la plupart de ces savants étaient de traducteurs du persan a

I'arabe.

Considérons rapidement quelques exemples d’ceuvres grecques parvenues
aux Arabes par 'intermédiaire du moyen-perse. A ce propos, Nallino (1922) indique
trois cas de transmission d'ceuvres scientifiques grecques aux Arabes par
l'intermédiaire d’'une traduction moyen-perse. Tout d’abord, il mentionne les
Géoponiques de Cassianus Bassus, une encyclopédie sur l'agriculture et la

campagne, préservee en deux traductions arabes. L’'une des deux déclare d’étre

185 Voir Troupeau (1991, 1-2) et Fiori (2012, 128-29).

186 \oir sur le sujet Troupeau (1991).

187 Nous renvoyons la lecture a Gabrieli (1924).

188 A ce propos, nous pouvons considérer le témoignage d’lbn al-Nadim (1970b, 589-90), qui offre
une liste des traducteurs du moyen-perse a 'arabe. Sur I'argument, voir les contributions de Nallino
(1922), Raffaelli (2001, 31-43), Zakeri (2007) et Panaino (2004b; a paraitre).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 133



une traduction d’'un texte anonyme persan (al-farisiyya), titré Warz-nama (‘Le livre

de I'agriculture’), que Nallino date au plus tard au VII siécle!.

Les deux autres concernent des ouvrages sur l'astrologie. Il s’agit des
Avoloyion (‘Anthologies’) de Vettius Valens (m. 175) et des IMapavatédiovta toig
dekavoig (‘Paranatellonta des Décans’) de Teucros ‘le Babylonien’ (env. entre I
siécle avant notre ere et 1" siecle de notre ére). Une premiere recension des
Avdoloyion de Vettius Valens semble avoir été produit au IlI® siécle et élaborée a
nouveau au VI¢ siécle par un astrologue nommé Wuzurgmihr®. L’ceuvre, connue
avec le titre de Bizidaj (une corruption du mp. wizidag, « choix, anthologie »), son
auteur et son traducteur Wuzurgmihr sont souvent cités dans la littérature arabe et,

successivement, latine19,

Teucros est bien connu comme l'auteur d’un traité grec sur les 36 décans,
traduit en moyen perse et ensuite en arabe, que I'on trouve chez Abl Ma‘Sar (Kitab
al-mudhal al-kabir) et Ibn Hibinta (Kitab al-mugni). La traduction de son texte a eu
un rdle crucial dans la circulation du systtme des Décans, c'est-a-dire la
subdivision du zodiaque en 36 Décans, chacun de 10 dégrée, trois pour
constellation et de la Paranatellonta, les constellations qui se Ieévent de I'horizon au

méme moment d’'un de Décans!9?,

Plus récemment, Pingree a montré que la version arabe du IX® siécle du
Carmen Astrologicum de Dorothée de Sidon (fl. 1" siecle de notre ére), produite par

'astrologue ‘Umar ibn al-Farruxan al-Tabar1, avait été achevée sur la base d’'un

189 Nous renvoyons la lecture a Nallino (1922, 346-51), qui identifie les trois manuscrits dans
lesquels le texte est conservé.

190 Panaino (2004, 224) suggere de distinguer ce Wuzurgmihr du ministre homonyme de Husraw ¢
et de son médecin de cour, Burzody.

191 Se référer a Raffaelli (2001, 31-33), qui présente une analyse des références a lI'ouvrage dans
la littérature arabe.

192 Voir Nallino (1922, 356-62), Raffaelli (2001, 37-39) et Panaino (2002a, 4; 2004b, 225-27).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 134



intermédiaire moyen-perse!®, Ibn al-Nadim (1970b, 575; 641) mentionne 'ouvrage

en question parmi ceux qui avaient été traduits a I'époque de Sapdar 119,

Les études de Pingree (1963b, 119; 1973a, 35) et de Panaino (1998, 38-40;
2004b, 222-24) ont également suggéré 'existence d’une traduction moyen-perse
de 'Almageste de Ptolémée. Néanmoins, on n’est pas en mesure d'établir si le
meédecin et traducteur ‘AlT ibn Sahl Rabban al-TabarT a utilisé cette version pour sa
traduction de I'ceuvre en arabe. Les parameétres issus de I'Almageste ont été
comparés avec ceux indiens, provenant du texte sanskrit Paitamahasiddhanta

(Panaino 2004b, 224).

En conclusion, considérons également que la connaissance d’ouvrages
sanskrits sur la mathématique, I'astronomie, I'astrologie et la médecine semble
avoir été possible grace a lintermédiaire moyen-perse. Gutas (1998, 24-25)
remarque que des traductions du sanskrit a I'arabe ne semblent pas avoir eu lieu a
I'époque abbasside. Néanmoins, il semble que I'astronome d’al-Mansir, al-Fazarr,
avait utilisé une collection de textes sanskrits sur I'astronomie, apportés par une
ambassade aux alentours de 771, pour rédiger son Zjj al-Sindhind al-kabir (‘La

grande table astronomique indienne’) (Plofker 2007, 362).

1.2.2. Quelle place pour la technique ?

Les ingénieurs de I'Antiquité et de la période médiévale possédaient des
notions élémentaires qui concernaient, en particulier les machines simples, c’est-

a-dire les dispositifs élémentaire, transformant une force en une autre : le levier, la

193 Pour une discussion de la question, voir Pingree (Dorothée de Sidon 1976, VII-XVII; 1989, 229),
Raffaelli (2001, 33-34) et Panaino (2004b, 227-28). Nous rappelons également la récente
contribution de Cottrell et Ross (2019), qui nient I'existence de versions moyen-perse du poeme
astrologique de Dorothée, ainsi que le role joué par les savants d’époque sassanide dans la
survivance et circulation du matériel astrologique. Comme souligné précédemment, nous sommes
en désaccord avec les conclusions avancées en cet article.

194 |es autres textes que, selon le Fihrist, avaient été traduits en moyen-perse, sont ceux de Hermes
le Babylonien, Dorothée de Sidon, Phédre I'Athénien, Ptolémée et Farmasib I'Indien.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 135



poulie, le coin, le treuil et la vis. En particulier, les travaux et les résultats des
ingénieurs hellénistiques, tels que Archiméde, Ctésibios, Héron d’Alexandrie et
Philon de Byzance, avaient désormais jeté les bases pour la conception des
machineries de levage et de guerre (Hill 1996, 5-6). Les compétences requises aux
ingénieurs et constructeurs étaient multiples et concernaient la géométrie,
'arithmétique, la trigonométrie. De plus, ils devaient montrer une connaissance
appropriée des propriétés des matériaux et des principes fondamentaux de la

pneumatique, hydrostatique et la mécanique.

Force est de constater que le concept de spécialisation technique est plutot
récent. Comme I'explique justement Hill (1996, 7-8), la plupart des intellectuels
possédaient un savoir encyclopédique, trés apprécié en contexte aulique. A ce
propos Hill écrit a juste titre que « demarcation was unknown — they had to apply
themselves to whatever matters were the concerns of their patrons at any given
time. Versatility was normal, but it was also essential ». Pour illustration,
considérons-nous le profil des fréres Bani Masa. Ceux-ci étaient des influents
hommes politiques, ainsi que des scientifiques experts dans la mathématique, la
géométrie, 'astronomie, la musique et I'ingénierie. Leurs intéréts étaient multiples
et ils s’exprimerent dans les activités de traduction qu’ils coordonnérent avec autres
importantes figures, tels que Miasa al-Hwarizmt (m. env. 850), Hunayn ibn Ishaq

(m. 873) et Tabit ibn Qurra (m. 901).

Dans le milieu islamique, Ibn al-Razzaz al-Jazari (m. env. 1206) semble
avoir été le seul a se consacrer entierement a l'ingénierie. Il a travaillé a la cour du
prince artougide Nasir al-Din Mahmad (r. 1200-1222), ou il a rédigé le Kitab fr
ma‘rifat al-hiyal al-handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes
ingénieux’). |l s’agit d'un traité détaillé sur les appareils automatiques, embelli de
précieuses représentations, qui facilitent la compréhension de son fonctionnement.
L’ingénieur avait congu la structure du manuel, avec les descriptions détaillées et
les dessins, afin de permettre la réalisation de ses dispositifs (Hill 1991, 175). Ainsi,
on comprend que al-Jazari était un technicien, capable de construire les

machineries présentées dans son volume. Certes, il est assez probable qu'il

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 136



travaillait avec des collaborateurs, surtout dans les projets plus imposants. En
revanche, la situation des fréres Banu Masa était différente. Leurs traités sur la
technique n'accordent pas grande attention aux procés de construction. Il est donc
possible qu’ils ne construisissent pas personnellement les machines, mais plutét
qu'ils travaillassent en collaboration avec des forgerons et des artisans (Hill 1996,
10)195,

Le mouvement de traduction qui caractérisa les deux premiers siécles de
'époque abbasside a permis la circulation de certains ouvrages grecs sur la
mécanique. Ces traductions ont contribué a I'élaboration des réflexions originales
et indépendantes dans le domaine de la technique en contexte abbasside. Les
savants islamiques qui au fil des siécles ont consacreé leurs études a la mécanique,
ont développé des réflexions d’ordres théorique et pratique, en s’interrogeant sur
la construction des instruments bien que sur les contextes sociaux de leur utilisation
(Abattouy 2002, 109). Les fruits de leurs recherches ont fait I'objet de traduction en
latin a partir du XlI® siécle, en permettant la circulation des connaissances sur l'art

mécanique grecque et islamique dans I'Europe médiévale!®.

Venons-en maintenant aux textes. Quels ouvrages grecs sur la technique
étaient disponibles dans la premiere époque abbasside ? Les sources mentionnent
la circulation des traductions arabes de plusieurs auteurs, tels que Aristote, Euclide,
Archiméde, Philon!%’, Ménélaos d’Alexandrie, Héron et Pappus. Dans certains cas,
les recensions arabes sont les seuls témoignages de certains textes qui n’ont pas

survécu dans leur originel grec.

195 A 'heure présente nous n’avons pas une connaissance précise des conditions de production des
dispositifs savants et des horloges hydrauliques en contexte sassanide et abbasside. Comme le
montre notre examen des exemplaires machiniques commandés par les §ahansah et les califes, il
s’agissait d’'instruments expressément congus pour de diverses cours. Il nous semble donc probable
gue la conception et construction de ces objets étaient réservées a des laboratoires, ou les
ingénieurs pouvaient dialoguer avec les artisans (forgerons, orfévres, graveurs). Néanmoins, cette
guestion mérite une étude plus approfondie. Nous nous proposons de mener cette recherche dans
le futur proche.

19 Sur le sujet, on renvoie la lecture a Hill (1987; 1994) et Abattouy, Renn et Weinig (2001).

197 Sa Pneumatique survit seulement dans son édition arabe. Voir la traduction francaise de Carra
de Vaux (1902).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 137



L’ceuvre d’Archiméde sur la mécanique n’a pas fait I'objet d’'une traduction
compléte. En effet, ses deux traités principaux, Ilepi émmédwv icoppomdv (‘De
I'équilibre des figures planes’) et Tetpaywviopoc mapaporiic (‘La quadrature de la
parabole’) ne furent pas traduits en arabe. Son ouvrage sur I'équilibre des fluides,
[Tepi tdyv Emmiedvtov copdtov (‘Sur I'équilibre des fluides’), en revanche, a circulé
sous forme d’'un abrégé, le Maqala f al-tiql wa al-hiffa (‘Traité sur la lourdeur et la
légéreté’). De plus, nous avons connaissance d’'un ouvrage sur les horloges

hydrauliques, qui lui est faussement attribué!®,

Le savant chrétien Qusta ibn Liqga (912) rédigea la version arabe des
Mécaniques de Héron pour le prince abbasside Ahmad ibn al-Mu‘tasim. L’ceuvre,
nommée Fi raf al-asya’ al-taqila (‘Sur le soulevement d’objets lourds’), survit
seulement dans cette rédaction arabe. Le traité est organisé en trois livres, dont le
premier prend en compte le fonctionnement des roues, la question du plan incliné,
la théorie de I'équilibre. Le deuxiéme livre présente les cing machines simples : le
levier, la poulie, le coin, le treuil et la vis. La troisieme partie se consacre a la
description des machines et composants nécessaires pour soulever des charges

lourdes et pour actionner les cinqg machines simples (Abattouy 2001a, 185-86).

En méme temps, les fréres Band Misa, en compétition avec le groupe de
chercheurs de Qusta ibn Laga qui travaillerent sur les Mécaniques de Héron,
commanderent la traduction du traité de mécanique de Pappus, qui se présente

comme un remaniement d’extraits de I'ceuvre de Héron (Abattouy 2001b, 14).

Comme nous allons le voir, les études de ces savants grecs, combinées aux
réflexions aristotéliciennes, ont été cruciales pour I'élaboration d’autres aspects de
I'art mécanique abbasside. A ce propos, nous ne voulons pas parler ici des études
menées sur les automates. En effet, cet argument fait I'objet d’'une analysée plus
compléete dans le chapitre suivant. Nous voulons au contraire nous pencher sur les
réalisations et les résultats obtenus dans la science des balances et des poids en

contexte islamique, un aspect central dans les traités de mécanique en contexte

198 | e texte a été analysé et édité par Hill (1976; 1981b).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 138


https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Quadrature_de_la_parabole_(Archim%C3%A8de)
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Quadrature_de_la_parabole_(Archim%C3%A8de)

abbasside. Certes, le développement d’'un domaine de recherche entierement
dédié a cet argument révele l'importance de ces instruments a des fins
commerciales. Comme |'écrivent avec justesse Abattouy, Renn et Weinig (2001,

5):

In a vast empire with lively commerce between regions fairly
autonomous with regards to culture and economy, more and more
sophisticated balances were, in the absence of standardization of
measurements and currencies, key instruments governing the exchange
of currencies and merchandise, such as precious metals and stones. It
is therefore no surprise that Arab scholars produced numerous treatises
specifically dealing with balances and weights, their construction, their
theory, and their use. This literature culminated in the compilation by al-
Khazint around 1120 of a corpus of writings dedicated to the ideal
balance conceived as a universal tool of science at the service of
commerce, the so-called “balance of wisdom,” capable of measuring
absolute and specific weights of solids and liquids, calculating exchange

rates of currencies, and even of determining time.

La valeur du corpus des textes concernant ces instruments est considérable, car il
révele une transformation dans les études mécaniques. En effet, les questions
abordées par les traités du pseudo-Aristote, de Héron d’Alexandrie et de Pappus
d’Alexandrie (fl. IVe siecle de notre ere) constituent la base pour une science des
balances et des poids, qui « seeks to account for mechanical phenomena in terms

of motion and force » (Abattouy 2002, 110).

A I'époque abbasside, le polymathe sabéen Tabit ibn Qurra (m. 901) était
une importante personnalité de la vie intellectuelle de Baghdad. Ses activités se
déroulaient dans le cercle des fréres Bani Muasa, qui I'introduisirent dans le milieu
de la cour abbasside, ou il devint un des conseillers les plus proches du calife al-

Mu ‘tadid (r. 892-902). Tabit ibn Qurra composa le Kitab fi al-qarastdn (‘Le livre de

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 139



la balance romaine’), un traité sur la balance fondé sur les présupposés d’Aristote.
Ce texte, tout comme trois autres traités sur I'argument des Band Masa, de Qusta
ibn LUga et du mathématicien et médecin de la cour fatimide al-Hasan ibn al-
Haytam (m. 1039), a établi les fondements théoriques de la tradition islamique sur

la mécanique (Abattouy 2001b, 110).

En conclusion, nous pouvons constater que toutes les personnalités citées
semblent avoir contribué, d’'une fagon ou d’une autre, a I'élaboration théorique et
pratique de certaines machineries qui peuplaient les cours des califes abbassides.
L’activité de traduction de Qusta ibn Llqga, de Tabit ibn Qurra et des fréres Bani
Masa avait encouragé l'étude des procés et des opérations mécaniques
nécessaires pour concevoir et construire les dispositifs ingénieux. Les deux
derniers volets de la thése se consacrent a 'analyse des différentes typologies des
automates présents dans I'environnement aulique. Comme nous aurons 'occasion
de le voir, la plupart des créations abbassides datent précisément de la fin du 1X®

siecle et du début du X®, donc peu apres les activités de ces savants.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 140



Chapitre 2.
UN BESTIAIRE TECHNIQUE.
LES MECANISMES INGENIEUX, MANIFESTATION DU POUVOIR

LEONTES  See my lord,
Would you not deem it breathed,
and that those veins
Did verily bear blood?
POLIXENES Masterly done.
The very life seems warm upon her

lip.
LEONTES The fixture of her eye has
motion in’t

As we are mocked with art.
Shakespeare, A Winter’s Tale

“My story is similar to yours, but it’'s more
interesting because it involves robots”.

Le robot Bender, série télévisée Futurama
(FOX)

2.1. La machine philosophique

En mars 2019, le temple bouddhiste Kodai-ji de Tokyo a présenté a ses
visiteurs Mindar, un androide modelé sur la figure de Kannon (le AvalokiteSvara
sanscrit), le bodhisattva de la pure compassion. Il s’agit d’'un robot androgyne en
aluminium de presque deux metres de hauteur, avec le visage, les mains et les
épaules en silicone, visant a simuler les formes humaines. Mindar accueille les
visiteurs du temple en récitant un sermon a I'égard du Sutra du Cceur, qu'il
accompagne de gestes de bénédiction. Selon les intentions des moines, le robot
est censé réveiller l'intérét du public en matiere de bouddhisme. En effet, les
moines du temple ont expliqué leur choix, apparemment incongru, comme il suit :
conférer la tache de la prédication a une machine mécatronique signifie confier la
sagesse bouddhiste a une entité potentiellement éternelle, qui ne puisse pas

seulement survivre aux vies mortelles des moines, mais qui, en méme temps,

puisse « grandir » dans ses connaissances, dans une constante évolution qui ne

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 141



connait pas de limites. Dans cette optique, lidée méme d'immortalité
technologique, qui est consubstantielle & la machine, combinée au potentiel de
croissance de ses savoirs, fait de I'androide un vecteur privilégié de transmission
d'un systeme de pensée qui, par son intermédiaire, peut s’approprier sa force

symbolique.

Contrairement a ce que l'on pourrait penser, les dynamiques qui se
produisent dans la ville de Tokyo du XXI¢ siécle ne semblent pas si €loignées de
certains phénoménes qui ont affecté la vie politique de la Méditerranée orientale et
du Moyen-Orient dans I'’Antiquité tardive et la premiére époque médiévale. La cour
sassanide avait elle aussi encouragé les développements et perfectionnements
des automata, soit les dispositifs ingénieux. Les mémes considérations
s’appliquent au contexte de la cour byzantine, ainsi qu’au milieu palatial abbasside
des la moitié du VIII® siecle. Comme les prochains chapitres visent a le montrer, les
mécanismes ingénieux, des différents natures, formes et fonctionnements, étaient
investis — comme dans le cas mentionné de I'androide japonais — de valeurs
symbolique, idéologique et politique. Sur ces bases, I'enjeu est de dévoiler les
engrenages d’un systéme qui a attribué a de tels objets techniques une signifiance

et un role spécifiques au sein de I'environnement palatial.

Réfléchir sur la notion méme de automaton est un bon point de départ pour
répondre aux questions qui guident la réflexion a la base de cette thése. Une
définition simple et concise décrit 'automate comme un dispositif ingénieux, porteur

de son méme principe de fonctionnement et mouvement!®®. Par le biais d’un

19 | s’agit de la définition donnée dans I'Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, sous la rubrique
« automate » (1751, 1 : 896-897). Voir aussi la rubrique « androide » (1751, 1 : 448-451), terme qui
indique les machines anthropomorphes. A ce propos, Losano (1990, 4) rappelle que le mot semble
avoir été utilisé pour la premiére fois en 1625, par le savant Gabriel Naudé (m. 1653). Celui-ci dédie
un traité a la défense de tous ceux qui avaient été condamné faussement de magie. Le savant met
en relief que les accusations de magie étaient les produits de l'ignorance et de la méchanceté. Il
met également en lumiére comment les grands érudits dans les sciences et les mathématiques
étaient souvent victimes de ces accusations. Parmi ceux-ci, il rappelle également les constructeurs
des hommes mécaniques, « les androides ». Voir Naudé (1625, 530) et Horowitz (2002, 65-66).
Force est de constater qu'une décade aprés la publication de I’Apologie pour tous les grands
personnages qui ont ésté faussement soupconnez de magie de Naudé, Descartes (m. 1650) tira
ses propres conclusions du discours sur la machine dans la cinquiéme partie de son Discours de la

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 142



stimulus externe, I'appareil, mi par un mécanisme caché, est censé répéter une
série d’actions limitées. Crée par la prouesse et la connaissance de son inventeur,
la machine détient les lois de son fonctionnement et oblige ses spectateurs a croire
a son organicité (Beaune 1980, 7)2%°. Manifestement, elle incarne I'intérét humain
a comprendre la nature et la tentative de lindividu de reproduire les lois qui
régissent le monde naturel. En réalité, les automates congus et créés depuis
I'Antiquité matérialisent la volonté des leurs concepteurs d’imiter le vivant?°l.
Comme le synthétise bien Maryléene Lebrere (2015, 37), « par le biais des
automates, ordre naturel, ordre divin et ordre humain interagissaient ». Encore
plus, la machine thééatralise le modeéle de l'univers et le role qui, dans ce méme
scénario, appartient au genre humain (Truitt 2015, 3). Nous voyons bien que le
dispositif ingénieux n’était pas congu seulement comme un simple divertissement
ou un objet de curiosité. En étant un symbole efficace autant de la connaissance
naturelle que de la prouesse scientifique et artistique de I’étre humain, il s’exposait
en méme temps a une variété de fonctions sociales, politiques et culturelles :
comme vecteur de discipline et de I'ordre, instrument d’instruction et d’'amusement

et, encore, de reglement et de |égislation.

I nous semble important sur ce point de rappeler une deuxiéme
caractéristique intrinséque a la conception philosophique de la machine, qui nous

aidera a pousser plus loin nos réflexions a propos des roles qui lui sont attribués

méthode, en proposant une vision mécaniste du réelle, qui considere les corps animaux des
automates. Un siecle plus tard, La Mettrie (m. 1751) propose une vision ou c’est I'étre humain a étre
comparé a la machine.

200 ] e polymathe Bernardino Baldi (m. 1617), I'une des figures de proue de la Renaissance italienne,
décrit encore au XVII¢ siecle I'étonnement produit par ces mécanismes qui ne dévoilent pas l'origine
de leur fonctionnement. Voici ce qu’il écrit dans l'introduction de sa traduction du traité sur les
automates de l'alexandrin Héron : « La meraviglia nasce dal vedere alcuno effetto non solito, e
giudicato impossibile, del quale non sappia la ragione, e tali sono appunti gli effetti prodotti da queste
macchine, e di qui &, che quando alcuno di questi giunge in una Citta, concorrono le genti a popolo,
e per vedere non si curano di spesa del danaio » (Ferraro 2008, 150). Comme le remarque a juste
titre Losano (1990, 6), le Di Herone Alessandrino De gli Automati, overo Machine Se Moventi de
Baldi est 'une des premiéres ceuvres dédiées a la reflexion philosophique sur la nature des
automates.

201 Sur cette question, se reporter a I'étude de Berryman (2007).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 143


https://context.reverso.net/traduzione/francese-inglese/th%C3%A9%C3%A2traliser

dans le cadre de la définition de I'espace du pouvoir et de la négociation,
respectivement, du systéme royal sassanide et de l'idéologie califale abbasside.
Nous faisons référence ici a la relation étroite existante entre la notion d’automaton
et I'idée de permanence. Les machines disposent d’'une puissance motrice qui leur
donne une apparence de vie et qui leur confere une vocation d’indépendance et
d’autonomie vis-a-vis a leurs créateurs humains. La théatralisation d’'une forme de
vie automatique et mécanique expose en fait 'automaton a la fiction de sa longévité
pérenne. Comme nous l'avons évoqué précédemment, l'idée de persistance et
d’'immortalité technologique, indissociable du mécanisme automatique, lui permet
d’acquérir un certain prestige et de trouver un espace privilégié comme instrument

de diffusion des valeurs symboliques spécifiques au sein d’'un systéme culturel.

On voit bien que les ambiguités intrinseques a la machine elle-méme, que
nous avons jusqu’ici évoquées, lui conférent une valeur de pierre de touche a
travers laquelle il est possible d’examiner des conceptions politiques et
idéologiques précises, ainsi que le systeme de leurs production et définition.
Comme l'écrit de maniére trés claire Jean-Claude Beaune (1980, 10), « 'automate
est une machine philosophique avant d’étre un modéle scientifique, rationnel ». En
ce sens, il est évident que l'automate, avant d’étre un produit de l'ingéniosité
humaine qui répond a des lois scientifiques, est une construction théorique censée
enrichir le discours légitimateur du souverain et du calife. La présence des
machineries dans le paysage palatial se justifie donc sur la base de leur fonction
fortement politique. Nous voyons bien que la typologie elle-méme d’automate
recherchée dans I'environnement de la cour nous révéle la facon dont le $8hansah
et le calife voulaient qu’ils soient pensés et concus. A titre d’exemple, on peut
considérer I'extréme intérét montré pour des objets tels que les horloges
hydrauliques ou, encore, les jardins artificieux. Comme on le verra au cours des
chapitres suivants, il s’agit bien d’un intérét qui révéle I'intention de chef politique

de se présenter a la fois comme maitre du temps et maitre de la nature.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 144



2.2. Généalogie de I'automate

2.2.1. Les conquétes techniques des Anciens

Contrairement a une idée répandue dans I'historiographie du XX® siécle,
'Antiquité et I'Antiquité tardive n’ont pas connu une période de stagnation
technologique. En témoignent les vestiges parvenus jusqu’a nos jours, ainsi que
les traités scientifiques et les références détaillées dans la littérature primaire aux
manifestations de la prouesse technique?®?. On comprend rapidement le caractére
limité d’'une vision qui méconnait le réel apport des Anciens dans la technologie.
En réalité, elle jouait un réle essentiel dans la vie quotidienne tout comme dans les
équipements militaires, notamment dans la technique défensive. Dans les pages
qui suivent, nous nous proposons de synthétiser certains aspects marquant de
I'histoire des techniques, afin de comprendre les fondements sur lesquels les

successives réflexions sur la technologie menée dés I'époque sassanide reposent.

Bien que les toutes premieres attestations d’automates dans le Moyen
Orient datent de I'Egypte ancienne, ce n’est qu’a partir du lll© siécle avant notre ére
que l'on assiste au développement de réflexions théoriques et pratiques a
I'égard?%3, Avant de nous pencher sur ce point, pourtant, il convient de souligner
gue les savants Grecs avaient déja largement réfléchi au niveau théorique sur la
techné. Le dramaturge Sophocle, vécu entre le 495 et le 406 avant notre ére,

manifeste ses considérations a I'égard dans une de ses célébres tragédies,

202 Pour une étude récente sur l'histoire de la technique dans le monde ancien on renvoie a Di
Pasquale (2019). Sur I'histoire des automates, de I'antiquité a I'époque moderne, voir Losano
(1990).

203 Dans le cadre d’une biographie de I'automaton, nous pouvons identifier ses ancétres dans les
figures humaines articulées de 'Egypte ancienne, découvertes dans les caveaux funéraires dés
I'époque de la Xlle dynastie. L’Egypte témoigne aussi de l'existence des statues parlantes,
auxquelles était attribué un r6le majeur dans le cadre du contexte rituel. Deux exemples survivent
a nos jours : une représentation d’Anubis, conservée au Musée du Louvre, et un modéle du dieu
Harmakhis, au Musée du Caire (Price 1978, 51). Dans les deux cas, il s’agissait de statues munies
d’'un orifice au niveau de la bouche et d’'une trompette de 'autre cété qui permettait a un prétre
d’émettre de sons, en imitant la voix impérieuse des dieux.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 145



Avtiyovn (‘Antigone’). En ce contexte, il énumeére divers types d’habiletés
techniques a disposition de I'’humanité, au cété du langage, du droit et de la vie
sociale, parmi lesquelles figure a techné, un instrument cardinal pour asservir et

modifier la nature :

Il est bien des merveilles en ce monde, il n’en est pas de plus grande
que 'homme. Il est I'étre qui sait traverser la mer grise, a I'heure ou
soufflent le vent du Sud et ses orages, et qui va son chemin au milieu
des abimes que lui ouvrent les flots soulevés. Il est I'étre qui tourmente
la déesse auguste entre toutes, la Terre, la Terre éternelle et infatigable,
avec ses charmes qui vont chaque année la sillonnant sans répit, celui
qui la fait labourer par les produits de ses cavales.

Les oiseaux étourdis, il les enserre et il les prend, tout comme le gibier
des champs et les poissons peuplant les mers, dans les mailles de ses
filets, ’homme a I'esprit ingénieux. Par ses engins il se rend maitre de
'animal sauvage qui va courant les monts, et, le moment venu, il mettra
sous le joug et le cheval a I'épaisse criniere et l'infatigable taureau des
montagnes.

Parole, pensée vite comme le vent, aspirations d’ou naissent les cités,
tout cela, il se I'est enseigné a lui-méme, aussi bien qu’il ait su, en se
faisant un gite, se dérober aux traits du gel ou de la pluie, cruels a ceux
qui n’ont d’autre toit que le ciel. Bien armé contre tout, il ne se voit
désarmé contre rien de ce que lui peut offrir 'avenir. Contre la mort
seule, il n"aura jamais de charme permettant de lui échapper, bien qu’il
ait déja su contre les maladies les plus opiniatres imaginer plus d’un
remede. (Sophocle 1962, v. 331-369)

Mais, ainsi maitre d’'un savoir dont les méchanoen techna (unyovoev t€xvac), les
ingénieuses ressources, dépassent toute espérance, il peut prendre ensuite la
route du mal tout comme du bien. Qu’il fasse donc dans ce savoir une part aux lois

de sa ville et a la justice des dieux, a laquelle il a juré foi !

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 146



Le dramaturge individu dans la technique et dans la parole les deux
instruments qui permettent a ’'homme de se soustraire des lois imposées aux
animaux. Mais le savoir, mets en garde Sophocle, doit s’épouser aux lois des
hommes et aux lois des dieux puisque que l'audace de la connaissance peut
conduire sur la route du bien tout comme du mal. Certes, comme le montre la
citation de Sophocle prise en exemple, l'originalité de I'apport grec a la technique
posséde surtout un caractere théorique. La littérature grecque se dédie a une
réflexion spéculative sur la techné ainsi que sur les principes et les procédures qui
la gouvernent (De Gandt 2007, 561). Remarquons tout de suite une caractéristique
commune aux traditions techniques autant grecques hellénistiques qu’arabe. On
voit bien que les savants on produit des traités sur des appareils et des machineries
qui n’ont pas une utilisation pratique, tout comme les automates. En revanche, toute
autre forme de technologie a 'aide de la vie quotidienne ne trouve pas d’espaces
dans les écrits scientifiques. La seule exception est constituée par les machines de
guerres et de défense, dont les premiers traités remontent a la période
hellénistique. Sur ce point, on peut supposer que les automates — tout comme les
machineries pour la guerre et la défense — prévoyaient des techniques et des
connaissances spécifiques, qui allaient au-dela de la formation pratique prévue

dans d’autres secteurs d’application technique.

L’'une des premiéres attestations d’un dispositif automatique complexe est
liée a la figure du philosophe et mathématicien pythagoricien Archytas de Tarente.
Ayant vécu dans la premiére moitié du IV siécle avant notre ére, il était réputé avoir
développé les bases mathématiques de la science mécanique?®*. Ce qui nous
intéresse dans la figure d’Archytas, c’est le fait qu’on lui attribue la création d’'un
automaton en bois, sous la forme d’une colombe placée sur une branche?%. Par le

biais d’un principe pneumatique, I'animal devait étre capable de se déplacer d’'une

204 Diogene Laérce (VIII 83) a ce propos affirme qu'Archytas a été «the first to systematize
mechanics by using mathematical first principles and first introduced the motion of instruments to
geometrical diagram, seeking in the duplication of the cube to grasp two mean proportionals through
section of the half-cylinder » (Berryman 2009, 88).

205 Sylvia Berryman (2009, 87-97) résume trés clairement le débat a propos de la contribution
d’Archytas a la science mécanique et de sa possible paternité de 'automate mentionné.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 147



branche a une autre positionnée plus loin. Aulu-Gelle (m. vers 180 de notre ere),

magistrat et compilateur romain, décrit en ces termes la création d’Archytas :

Mais ce que le pythagoricien Archytas a inventé et fait, selon la tradition,
ne doit pas paraitre moins étonnant sans étre aussi vain. Car beaucoup
de Grecs célebres et en particulier le philosophe Favorinus, tres expert
en recherches sur les témoignages anciens, ont écrit de la fagon la plus
affirmative qu’une colombe artificielle en bois, fait par Archytas sur un
principe rationnel et une méthode mécanique, avait volé, si bien
évidemment elle était maintenue par des équilibres et mue par un souffle
d’air qui y était enfermé et caché. Il me plait, ma foi, de donner les
paroles de Favorinus lui-méme sur une chose si incroyable : « Archytas
de Tarente qui entre autres connaissances possédait la mécanique, fit
une colombe de bois qui volait ; quand elle se posait elle ne se relevait
plus ». (Aulu-Gelle 1978, 2 : 162-64)

Néanmoins, 'existence d’un tel appareil est aujourd’hui mise en question. Wikander
(2009, 786-87), parmi les autres, suggére qu’il s’agit d'une machine fantastique,
telle que les célebres créations mythique du forgeron Héphaestos, sur lequel on

reviendra dans le prochain paragraphe de ce chapitre.

Archimede (m. 212), scientifique et inventeur syracusain, est I'auteur d’un
des premiers traités sur la mécanique, le Ilepi émnédwv icoppomidyv (‘De I'équilibre
des figures planes’). Il considere ici deux problémes en particulier : la loi des leviers
et la recherche de centre de gravités. L'intérét démontré par Archimede a I'égard
des leviers s’explique surtout sur la base de leur avantage mécanique et de leur
utilisation pour le fonctionnement des machineries (Russo 2017, 96). Mais
Archiméde est également I'auteur d’un traité d’hydrostatique, [1epi tdv émmiedvtov
coudtov (‘De corps flottants’), dont les réflexions trouvaient des réalisations dans

la conception théoriques des navires.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 148



Mais c'est surtout dés la période hellénistique que la mécanique, la
pneumatique et I’hydraulique connaissent une période de grand épanouissement.
Alexandrie, un important centre d'expérimentations religieuses, culturelles et
scientifiques, accueillit un groupe des savants, auteurs des premiers traités sur
'ingénierie mécanique et les automates. C’est en particulier dans les espaces du
Mouseion (le « temple des Muses »), créé par Ptolémée | Soter (m. 283) sur le
modeéle du Lycée d’Aristote a Athénes, que les savants avaient un lieu privilégié
pour mener leurs études?%. |l s’agissait d’un véritable centre de recherche, équipé
d’'une bibliotheque, qu’accueillaient toutes sortes de savants, tels que des
astronomes, des mathématiciens, des médecins, des géographes, des ingénieurs,
des botanistes et des zoologues. Certes, les théories et les applications pratiques
des ingénieurs trouvaient place dans le panorama d’études du Mouseion
d’Alexandrie. En particulier, dans ce milieu trois personnalités se distinguérent pour
leurs études : Ctésibios d’Alexandrie et Philon de Byzance, actifs au llI® siecle avant
notre ére, et Héron d’Alexandrie, qui vécut au milieu du I°' siecle de notre ere?®’,
Ces ingénieurs représentent un moment de changement dans la conception méme
de la science. Si, dans le systéme aristotélicien, 'approche mathématique et
physique était réservée exclusivement au monde naturel, tout cela change avec les
alexandrins qui l'appliquent aussi a la sphére de I'artificiel. La géométrie trouve ainsi
une nouvelle application dans la réflexion sur la technique et ses produits, alors
gu’en méme temps la nature fait 'objet d’'une étude mécanique (Solis Santos 1998,

715)208,

Les écrits de Ctésibios ne sont pas parvenus jusqu’a nos jours. Néanmoins,
on connait certaines de ses créations par les biais d’auteurs postérieurs, tels que
Philon (llI® siecle avant notre ere), Athénée (fin du lI® siécle avant notre ere) et enfin

Vitruve (1" siécle avant notre ére). Ce dernier lui attribue en particulier I'invention

206 Pour une bréve présentation sur cet établissement on renvoie a André Bernand (1995, 104-12)
et Di Pasquale (2007).

207 L a bibliographie sur les trois savants alexandrins est trés riche. Nous citons ici Drachmann
(1948), Beaune (1980, 54-65), Gille (1980), Berryman (2009, spécialement 105-154) et Whitehead
(2016).

208 Pour une réflexion plus systématique sur ce sujet, voir Berryman (2009).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 149



de I'orgue et de la pompe aspirante. Sil'ceuvre de Ctésibios n’a pas survécu jusqu’a
nos jours, le méme n’est pas vrai pour ce qui est des traités de Philon et de Héron.
L’ceuvre de Philon de Byzance présente une premiére étude organique des
procédures mécaniques, qui appelle la syntaxis méchaniké (Mnyovikn XOvtoéig,
(De Gandt 2007, 565). Cette syntaxe situe I'exposition des machines de guerre
dans un discours structurée sur la technique, qui englobe autres domaines

d’application.

C’est bien sur les traités de Philon et de Héron, produits dans I’Alexandrie
hellénistique et romaine, que les savants byzantins, sassanides et arabes ont
fondés leurs réflexions scientifiques et techniqgues. Comme nous avons déja eu
'occasion de le mentionner dans la premiére section de la thése, dés la premiére
époque abbasside ces traités furent I'objet des plusieurs traductions en arabe?®.
Dans nombre de cas, les versions arabes produites dans le fervent milieu
intellectuel de la ville de Baghdad ont permis la survie méme des connaissances
grecques. Nous pouvons évoquer a titre d’exemple le traité sur la pneumatique de
Philon de Byzance, parvenu au travers des fragments en latin et des versions plus
complétes en arabe?. Les travaux de Héron circulérent largement dans les milieux
intellectuels islamiques, comme attestent des savants tels que al-Kindt (m. 961),
Ibn al-Nadim et Ibn al-QiftT (m. 1248) (Hill 1998, 16-17). Néanmoins, la Mécanique
a été le seul ouvrage a avoir survécu, dans la traduction arabe de Qusta ibn Llqga

(m. env. 912-913).

On voit bien qu’'une bonne partie des créations automatiques produites par
les trois concepteurs d’Alexandrie jouait un réle moteur dans I'élaboration et la

définition de I'espace politique et rituel?*l. Les automates méritaient en effet une

209 Voir a ce propos Hill (1979; 1990, 260-73).

210 Une traduction en frangais, menée sur la base des textes latins et arabes, est disponible dans
I'édition de Carra de Vaux (1902).

211 Les réflexions sur 'automate survivent en particulier dans la Pneumatica de Philon et dans deux
traités de Héron, Automata et Pneumatica. Remarquons que les deux ouvrages sur la pneumatique
de Philon et d’Héron se trouvent mentionnés par I'historien ‘Umar ibn Muhammad al-KindT1 (897-
961) (Hill 1993, 496). Malheureusement la Pneumatica d’Héron n’a pas survécu dans des
traductions arabes. Néanmoins, Hill (1993, 496) suggére la diffusion de ce texte a l'aune des

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 150



place significative dans les cultes religieux dédiés aux dieux et aux souverains
lagides, qui se posaient en héritiers du modele pharaonique?'?. Les appareils
automatiques prenaient souvent la forme de certains éléments naturels, végétaux
ou animaux, tels que d’arbres, des oiseaux ou des serpents. Lebrére (2015, 32)
souligne fort justement comment ces créations étaient le produit de nouvelles
tendances scientifiques et philosophiques. En définitive, c’est la nature qui se
manifestait par le biais de ces automates, ce qui suggérait aussi bien la présence
divine que la capacité démiurgique des hommes. Nous retrouvons une
manifestation de ce phénoméne dans la narration offerte dans I'ceuvre Sur
Alexandrie (ITepi AAeEavdpeiag) de I'historiographe et poete Callixéene de Rhodes
(111® siécle avant notre ere). Ici il nous propose une description détaillée du cortége
grandiose organisé en hommage du défunt Ptolémée | par son fils, Ptolémée II.
L’écrivain fournit une image vivante d’'un automaton qui défilait dans la procession :
Nysa, la nourrice du dieu Dionysos. Le dispositif était probablement une création
de Ctésibios, qui était proche a la famille royale de Ptolémée Philadelphe (Callixéne
de Rhodes 1983, 63)213. Callixéne de Rhodes présente la statue féminine en train
de se lever et de s’asseoir aprés avoir offert une libation (figure 4)?4. Il est possible
que les mouvements de 'automate se réalisassent par le biais d’'une came et d’'une
levier, ainsi que d’'un mécanisme utilisé pour ralentir le mouvement (Koetsier et

Kerle 2016).

certaines fortes similitudes qu’on trouve dans le premier traité arabe sur la mécanique, composé
par les Bani Musa au IX® siécle. On aura I'occasion de discuter en détail cette source dans les
pages qui suivent.

212 Se reporter a I'étude de Lebrere (2015).

213 ptolémée Il Philadelphe a été un mécéne important des activités culturelles et scientifiques, qui
avaient lieu spécialement au Mouseion (Di Pasquale 2007, 63). Sur 'automate sous forme de Nysa,
se référer a Koetsier et Kerle (2016), qui reconstruisent le prince de fonctionnement de I'automaton.
214 « Aprés eux, une charrette a quatre roues était conduite par soixante hommes... de 12 pieds de
large, sur laquelle était assise une statue de Nysa de douze pieds de haut, vétue d'un chiton jaune
tissé de fil d'or et enveloppé dans un himation laconien. Cette statue se dressa mécaniquement
sans que personne ne pose la main dessus, et elle se rassit aprés avoir versé une libation de lait
d’'une fiole d’or. Il tenait dans sa main gauche un thyrse lié par des filets. La figure était couronnée
de feuilles de lierre dorées et de raisins faits de bijoux trés précieux. La statue avait un auvent et
guatre torches dorées étaient fixées aux coins du chariot ». Texte grec en annexe, p. 403. Notre
traduction s’appuie sur celle de Rice (1983, 10-13).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 151



2.2.2. Un regard vers I'Est : des contacts avec la Chine ?

Mais la prouesse dans les techniques n’était guére le monopole des Anciens.
Au contraire, les mondes chinois et indien nous offrent nombre d’exemples a I'égard
de la conceptualisation et la réalisation des appareils mécaniques, hydrauliques et
pneumatiques. Il est utile de nous pencher sur cette question, car cela nous
permettra d’ores et déja d’avoir une vue d’ensemble sur le monde intellectuel
eurasiatique dans sa globalité. En réalité, c’est a l'intérieur de ce milieu culturel
vivant que la science persane a pu se développer. Bien que traditionnellement
I'accent ait été mis sur les relations intellectuelles entretenues par le monde iranien
avec les régions occidentales et I'inde, il est manifeste que des échanges intenses
ont existé aussi avec la Chine, a la pointe des connaissances technologiques?®.
Les contacts culturels entre Chine et monde persan ont été possible grace aux
politiques commerciales et diplomatiques menées par les états. En ce sens, le
dialogue scientifique est strictement lié au succes des missions commerciales,

initiées au 11° sieécle avant notre ére (Pulleyblank 1991).

Les sources littéraires, spécialement les textes chinois, attestent d’'un certain
nombre des missions diplomatiques qui ont eu lieu entre la période parthe et
'époque sassanide tardive. La valeur de la diplomatie est surement a souligner, si
l'on tient compte du réle joué par les émissaires étrangers comme vecteur
d’échanges culturels. Un mode de transfert pouvait par exemple s’'incarner dans le
déplacement et présentation de dons particuliers (objets précieux, animaux
exotiques, produits locaux), mais aussi dans 'observation des ambassadeurs eux-
mémes. Ceux-ci pouvaient en effet rentrer au pays avec de précieuses informations
de différentes sortes. Dans d’autres cas encore, les missions pouvaient également
se conclure avec le déplacement de personnes spécialisées (artistes, artisans,

ingénieurs) d’une région a l'autre. L’état de la recherche au regard des relations

215 Nous n’avons pas la possibilité d’explorer en détail la question du développement technique dans
la Chine ancienne. Nous renvoyons a cet égard a Needham (2007) et Yan (2007), qui accompagne
l'étude a la tentative d’expliquer la construction et fonctionnement des machines sur la base des
connaissances techniques anciennes.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 152



sino-iraniennes est limité. Cependant, nous sommes informés d’un certain nombre
d’ambassades persanes en Chine, attestées dés I'époque parthe. En revanche, les
données a notre disposition sur les missions chinoises en Iran, conservées en
particulier dans les histoires dynastiques chinoises, n'ont pas été objet du méme
intérét par les spécialistes. Les témoignages a notre disposition sur les
ambassades persanes concernent spécialement I'époque parthe et la période
sassanide tardive. Les émissaires provenant d’An-xi (dérivé d’ArSak), I'Empire
parthe, arrivérent en Chine en 106 avant notre ere et au cours du I*" siecle de notre
ere (Pulleyblank 1991). Ces ambassades ne sont pas sans intérét, si I'on tient
compte des rapports qu’en font deux chroniques dynastiques anciennes. Il s’agit
du Shiji (‘Mémoire du Grand Historien’, composé dans le I1*" siecle avant notre ére)
et du Qian Han Shu (‘Livre des Han antérieurs’, du I¢" siécle de notre ére)?'°. Les
textes mentionnent une ambassade parthe, envoyée en réponse a une précédente
délégation chinoise, et ils citent les offrandes offertes a 'empereur : des ceufs
d’autruche et des acrobates, originaires de Ligian. L’identification de la région
géographique associée a ce nom n’est pas précise. Jialing Xu (2017, 502-3)
suggere que dés I'époque de Zhang Qian (l1¢ siecle avant notre ére), explorateur et
émissaire chinois en Asie centrale, la désignation était utilisée pour se référer a
'Empire séleucide. Successivement, aprées la chute de la dynastie hellénistique, le
terme aurait commencé a figurer en association aux territoires orientaux de I'lEmpire
byzantin, précédemment sous le contrdle séleucide. Une troisiéme source, le Hou
Hanshu (‘Livre des Han postérieurs’, V¢ siécle), témoigne de I'accueil de certains
acrobates, envoyé par le roi du Shan (a la frontiere de Burma) et provenant de
« Dagin ». Ce terme aussi semble désigner les régions byzantines (Lieu 2016).
Mais cette source fournit d’autres indications remarquables, en décrivant les talents

des artistes, qui :

216 | es récits sont présentés respectivement dans le chapitre 123 du Shiji et dans le chapitre 96 A
du Qian Han Shu. Pour une traduction anglaise et les textes chinois, voir Hirth (1885, 35-36; 71-72).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 153



conjure, spit fire, bind and release their limbs without assistance,
interchange the heads of cows and horses and dance cleverly with up to
a thousand balls. (Hirth 1885, 37)

Needham (1954, 197), sur la base de trois récits, invite a considérer les
informations sous-jacentes au passage sur les acrobates, en rappelant « how much
of the early mechanics of such men as Ctesibios and Heron of Alexandria, as also
of their Chinese counterparts such as Ting Huan and Ma Chiin, was occupied with
mechanical toys for palace entertainments, devices of illusion, stage play
machinery, and the like ». Considérons également que les sources anciennes et
meédiévales ne distinguent pas entre les catégories diverses des acrobates, des

alchimistes, des créateurs des machines, des magiciens et des prestidigitateurs.

Pour I'époque sassanide, les sources chinoises attestent plusieurs
ambassades persanes, surtout pour la période du Ve-VII® siecles?l’. Avant
I'unification de la Chine sous la dynastie Sui (581-618), les Sassanides entretinrent
des rapports diplomatiques avec différentes cours chinoises, comme celles

envoyées au Wei septentrional (386-534), au Wei occidental (535-557), au Zhou

217 Pour les détails, nous renvoyons a Ecsedy (1979), Daffina (1983) et Pulleyblank (1991).

Pour ce qui est des sources moyen-perses, elles présentent un nombre limités des références a
l'espace chinois. Un passage pour nous relevant se trouve dans le texte eschatologique Ayadgar 1
Jamaspig (‘Le mémorial de Jamasp’, 8.6). Celui-ci mentionne rapidement la Chine, en esquissant
ceux qui sont censeés étre les caractéres majeur du pays : « La Chine <est> un grand royaume avec
beaucoup d'or, beaucoup de musc et beaucoup de perles ; en outre les nombreux hommes qui y
habitent sont habiles [kirrGg], avisés [néziiman] et perspicaces [barig] ; ils adorent le Bouddha.
Lorsqu’ils meurent ils sont damnés » (Agostini 2013, 101). Remarquons que Dan Shapira (2001,
333) traduit le terme kirrdg comme artisans. Sans doute, le texte veut metire en évidence les
habilités techniques et artistiques du peuple chinois. Constatons aussi que I'image de la Chine qui
on trouve dans le Ayadgar i Jamaspig se reflete également dans nombre d’ouvrages géographiques
et historiographiques islamiques, tels que al-Mas'GdT, al-Ta‘alibT, Marwazi et ‘Awfl. Il n’y a pas de
consensus a I'égard de la datation de ce passage de 'Ayadgar i Jamaspig. Shapira (2001, 333)
estime que la citation se référe a la période pré-Tang tandis que Agostini (2019, 456-68; 464-65)
retient I’hypothése qu’il s’agit plutot d’'une interpolation tardive, ajoutée sous l'influence des traditions
géographiques islamiques. Sur cet argument on renvoie également a la contribution de Calzolaio
(2018).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 154



septentrional (557-581) et au Liang chinois (502-556)%18. Ces ambassades étaient
toujours suivies de maints objets précieux (tapis, pierres, parfums) envoyés pour
gratifier la personne du souverain. Remarquons a ce propos que souvent les
missions diplomatiques consistaient plutét en des délégations de marchands, qui

cherchaient I'autorisation a mener leurs trafics dans le pays (Daffina 1983, 124).

Les rapports diplomatiques entre Chine et Iran devaient étre positifs si les
héritiers du dernier souverain sassanide, Yazdgird Ill, déciderent de trouver asile a
la cour des empereurs Tang. Nous savons en fait que P&roz et son entourage arriva
a la cour de Chang’an (le Xi’an contemporain) environ entre les ans 673 et 675%1°.
Il fut successivement gratifié de la désignation de « Général inspiré et gardien du
flanc gauche », Zuo wei wei Jiang jun (Agostini et Stark 2016, 17). La présence a
la cour Tang est témoignée par I'existence des statues acéphales de Péroz et de
son fils Narsé parmi les sculptures des étrangers, placées au dehors des tombeaux
de 'empereur Gaozong (650-683) — auquel Péroz avait demandé sa protection —

et de I'impératrice Wu Zeitan (604-705) a Qianling, proche de Xi'an29,

L’intensification des rapports diplomatiques entre les dynasties chinoises et
'empire sassanide alla surement du pair avec le renforcement des échanges
commerciaux, sur terre et sur mer. Les routes commerciales maritimes étaient
contrélées en particulier par des marchands persans et syriens et elles liaient la
Méditerranée aux mers d’Arabie, 'Océane Indien et la mer de la Chine méridionale.
Sur terre, les marchands voyageaient des régions méditerranées jusqu’aux
capitales chinoises, en traversant les grands centres urbains de I'lEmpire byzantin,
du Moyen-Orient, de I'lran, de I'Asie centrale, ainsi que les territoires septentrionaux
de la mer Noire. En ce contexte général, la Sogdienne, région fertile située entre

les fleuves Ama Darya et Syr Darya, devint un jouer majeur dans les échanges

218 Se référer a Daffina (1983, 121-32), Pulleyblank (1991) et Compareti (2003, 202).

219 Sur les derniers Sassanides en Chine se référer en particulier a Daffina (1983, 132-39),
Compareti (2003) et Pasha Zanous et Sangari (2018). On renvoie également a Agostini et Stark
(2016), qui examinent I'existence d’'une cour sassanide en exile dans la région de I'Hindou-Kouch
sur la base des sources chinoises, aussi bien que les textes apocalyptiques moyen-perses et les
données numismatiques et artistiques.

220 Sur ce theme on renvoie surtout au récent article de Pasha Zanous et Sangari (2018).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 155



entre Chine et Iran, spécialement de la fin du IVe siecle?®l. Les Sogdiens — déja
mentionnés dans les inscriptions achémeénides du VI® siecle avant notre ere — en
effet établirent un systéme efficace de commerce au moins du Il€ siecle avant notre
ére, comme témoigné surtout par les sources chinoises (La Vaissiére 2005a, 24)%?2.
Comme I'a bien mis en évidence Etienne de la Vaissiére dans son étude du 2005,
les Sogdiens ont été un des majeurs vecteurs de la circulation des idées, des
produits et des techniques dans I'espace eurasiatique??3. Plus tard, au V¢ siécle,
les Sassanides s’insérent dans ce scénario, en établissant un systéme de
commerce maritime et en devant ainsi un des majeurs concurrents des
Sogdiens?®*. Il nous semble important de souligner que les données
archéologiques??®, tout comme celles écrites, attestent la présence des
communautés importantes de Persans et Sogdiens dans les majeures villes
chinoises. A ce propos, nous sommes aussi a connaissance de I'existence des
structures spécifiguement vouées au culte des minorités religieuses, telles que les
temples du feu zoroastriens ou les églises pour les chrétiens orientaux (Schafer
1951, 408; Leslie 1981). La présence des commercants persans et sogdiens était
a tel point important, qui a laissé des traces dans la littérature chinoise et dans les
histoires dynastiques (en particulier de I'époque Tang). Ce corpus d’ouvrages a
transfiguré les marchands étrangers dans un Vvéritable caractere littéraire,
reconnaissable par des éléments récurrents. De fait, ils sont dépeints comme des

magiciens et des alchimistes, ainsi que comme de grands experts des pierres

221 Comme le montre Lo Muzio (2009, 46), cela alla de pair avec une amélioration générale de
I'agriculture et la fondation de nouveaux centres urbains, ainsi que le aménagement des villes déja
existantes. Le renforcement des voies de communication, ainsi que le développement économique,
permirent I'intensification des déplacements des marchands, ainsi que des agents diplomatiques et
des religieux.

222 Un excursus sur les possibles antécédentes des commerces sogdiens dés la période
achémeénide est offert par de la Vaissiére (2005a, 13-24).

223 ’auteur (2005, 2) rappelle également le role majeur joué par les Sogdiens dans la diffusion du
bouddhisme (lle et Ill siécle) et, dans un deuxieme moment, du manichéisme et du christianisme
oriental.

224 A ce sujet on renvoie a Salmon (2004, 29-33) et de la Vaissiéere (2005a, 180-81; 227-32).

225 Pensons, a titre d’exemple, aux tombeaux luxueux des certains Sogdiens, retrouvées dans les
alentours de Chang’an (Xi'an). Sur cet argument, on renvoie a Grenet, Riboud et Yang (2004).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 156



précieuses et de leurs vertus talismaniques??. Mais ces sources attestent
également les noms de certaines personnalités d’origine persane ou sogdienne,
qui se sont distingués grace a leur contribution dans les champs politique,
scientifique ou culturel. En particulier, nous pouvons retracer les figures d’origine
persane par le nom de famille. Rong (2002, 64) a mis en évidence que I'étiquette
de « Persan » comprenait en méme temps soit les Persans provenant de I'empire
sassanide, soit les Sogdiens. Cependant, les Persans d’lran prirent a I'époque
Tang le nom de Li, qui les distinguait des membres de la communauté
sogdienne??’. Un de Li le plus connu est probablement Li Xun, ayant vécu
probablement entre la fin du IX® et le début du X® siécle??®. Li Xun, dont la famille
d’origine persane commergait des drogues et des plantes médicinales, est 'auteur
du Haiyao bencao (‘Materia medica des herbes étrangers’), un traité de
pharmacologie riche d’enseignements provenant de la médecine persane et
indienne (M. Chen 2007; Nappi 2009, 30). Cependant, Li Xun ne représente pas
un cas unigue dans son genre. En effet, la médecine chinoise a bénéficié des
apports étrangers, comme en témoignent les nombreuses références a des
procédures, médicamentes et matieres premieres persans??®, La premiére
attestation d’éléments de la médecine et de la pharmacopée persane dans le
monde chinois se trouve dans le Hu Bencao (‘La pharmacopée des étrangers’) de

Zheng Qian, qui précede de deux siecles le Haiyao bencao.

226 Ce theme est traité en détail par Schafer (1951).

227 || s'agissait d’'un nom royal, rapporté a I'ancétre de la dynastie Tang. M. Chen (2007, 248)
souligne a cet égard : « The Tang court bestowed the surname on some Persians [...] Most probably
the Tang court first conferred the surname Li as a title of nobility and then it became a vogue among
Persians for convenience or business advantage ».

228 | es dates de naissance et mort de Li Xun sont inconnues. M. Chen (2007, 246-50) propose cette
datation sur la base des informations extrapolées par les sources chinoises et des données
concernant les membres de sa famille. Par exemple, nous sommes a connaissance du fait que la
sceur mineure de Li Xun, la poétesse Li Sunxuan, était la femme de Wang Yan, empereur du Shu
antérieur, au pouvoir du 919 au 924.

229 Se référer aux travaux de M. Chen (2007; 2018). On renvoie également a Laufer (1919, 194-204)
pour une étude sur I'utilisation de la désignation de Hu et de Bo-se en relation aux noms des drogues
et plantes dans la littérature chinoise.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 157



Les routes des commerces permettaient également le déplacement des
religieux de diverses confessions, tels que zoroastriens, manichéens, chrétiens et
bouddhistes. Canepa (2010, 12) souligne fort justement que ces religieux « not only
brought new visual cultures with them, but their efforts to convert and compete
instigated artistic interaction on a number of levels ». Mais cela n’est pas tout. En
fait, les hommes de religion ont aussi pris une part importante dans la circulation
des savoirs scientifiques dans I'espace eurasiatique. Cela est surement évident
dans plusieurs cas. Aux fins de notre discours sur les techniques et les automates,
il nous semble probant d’évoquer le cas exemplaire de Jilie?*°. Le prénom, une
probable version chinoise de Gabriel, se réféere a un moine persan de l'église
chrétienne orientale, ayant vécu entre la fin du VII® siécle et le début de le VIII®
(Godwin 2018, 85)%%L. Le Cefu yuangui (‘L’Excellente tortue du service des
enregistrements’, 546.13, p. 6548), une encyclopédie éditée par Wang Qinruo entre
1005 et 1013, mentionne ce moine en relation a des dispositifs, présentés a
'empereur Xuanzong (712-56), tout au début de son régne. Voici ce qu'il écrit le

Cefu yuangui®®? :

Liuze, in the second year of Kaiyuan period [714], was appointed as
Inspector for the Department of the Domestic Service of the Emperor
and as Censor for the General Affairs for the Court for Lingnan. Together

230 Bien évidemment, la technologie n’est pas le seul domaine a avoir profité du déplacement des
hommes de religion chrétiens, manichéens, zoroastriens et bouddhistes. La bibliographie sur
'argument est riche. Pour ce qui concerne les sciences du ciel, on renvoie, autres que ceux déja
cités dans le texte, aux travaux de Panaino (1999), Pankenier (2013, en particulier 436-441) et Kotyk
(2018). Pour la médecine et la pharmacologie, on rappelle 'article de M. Chen (2007). Se référer a
Needham (1954, 150-248) pour de majeurs détails sur les conditions de la circulations de
déplacement des idées scientifiques et technologiques dans I'espace eurasiatique.

231 Nous n’avons pas connaissance de |'origine de Jilie. Les sources chinoises mentionnent un Jilie
gue en 732 avait été envoyé a la cour Tang par une entité politique dénommée « Perse » (Godwin
2018, 32). Si Godwin estime que le Jilie mentionné par le Cefu yuangu et le Jilie qui aurait participé
a 'ambassade du 732 soient la méme personne, Needham n’est pas de méme avis (1954, 188, n.
d).

232 J'exprime ma gratitude a Jeffrey Kotyk pour ses conseils a I'égard de certaines sources chinoises
qui se sont révélées pertinentes pour notre discours.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 158



with Zhou Qingli, who was the Director of the Board of Foreign Trade
and the Lieutenant-Colonel of the Magisterial Guard of the Right, he
selected and supervised the presentation to the Emperor of devices, on
a large scale, which were strange and of foreign skill, which they had
made by Jilie [Gabriel], and a number of Persian monks. Liu presented
his official address to the Emperor stating: your official has heard that
one ought not look at things which one may covet, so that the heart does
not riot from this, knowing that if one sees what he covets his heart
cannot but riot. Sire, surreptitiously seeing that Qingli and others had
some devious things engraved-smelted, engraved and assembled for
distribution, [l noticed also they] used the admiration of this skill for
luxurious items and the admiration for foreign treasures, as trickery. [...]
[In] the Ancient Code in former days, the correct way was, if a structure
beyond expenses was to be built for your Majesty, or if an unbearable
pair of chopsticks were [given] by an overly loyal courtier, this was [seen]
beyond the imperial opulence. Moreover, it would be stated in no
uncertain terms that in the Imperial Regulations: anyone who makes
unduly ornate devices, through suspicion of the masses, shall be put to
death in accordance with the Monthly Laws, which state: there is no
making of crafty and licentious things which agitate the Imperial
Sovereign's heart, crafts being that which is said to be of bizarre
techniques/artistry, and mysterious ability. If Qingli and his cohorts
dissemble [in such a way], are they not opponents of the Imperial Code?
(Godwin 2018, 85-86)

Le moine persan Jilie et ses compagnons sont donc associés a la présentation a la
cour de I'empereur Tang des qigi yigiao (FFFEI5), cest-a-dire des objets
merveilleux créés par I'habilité étrangere. Nous apprenons également que la
particularité de ce genre de dispositifs était de nature a perturber le sentiment
d’équanimité dans le milieu palatial. Est-ce qu’il s’agissait dans ce cas-la des

dispositifs ingénieux ? Malgré I'absence de détails sur ces objets, le passage du

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 159



Cefu yuangui suggeére leur nature technique et le r6le joué par les moines dans le
transfert technologique (Kotyk 2016)233. |l s’agit donc d’une source fondamentale
qui atteste la circulation d’objets ingénieux entre le monde persan et la Chine aprés

environ soixante ans dés la chute de I'empire sassanide.

A bien y regarder, le monde chinois ancien nous offre également nombre
d’exemples qui témoignent I'existence de mécanismes ingénieux tout a fait
remarquables. Ce genre de machineries, qui portaient en soi les principes basiques
de la mécanique, de la pneumatique et de I'hydraulique, bénéficiait en fait d’'un
grand prestige dans le milieu aulique chinois. Les sources écrites attestent
'existence des poupées mobiles et des mécanismes plus complexes dans la
plupart de régnes chinois anciens. Le Wen Xuan (‘Sélection d'ceuvres littéraires’),
une des anthologies les plus anciennes, préserve des compositions poétiques et
en prose composées entre la période tardive du regne Zhou et la dynastie Liang.
L’'un de ces textes nomme [lillustre astronome, géographe, inventeur et
mathématicien Zhang Heng (m. 139), lié a la cour de la dynastie Han. Celui-ci est
célébré pour avoir créé des poissons et des dragons artificiels, qui devaient étre

utilisés dans une scene de théatre (Needham 2007, 158).

Une deuxieme source, le Liezi (‘Vrai classique du vide parfait’), un texte de
philosophie taoiste dont la datation est incertaine?34, nous offre une intéressante
référence a des automata. D’aprés le texte, le Grand maitre de la musique du roi
Mu (r. 947-928 avant notre ére), cinquieme souverain de la dynastie Zhou, avait
des mécanismes en bois en forme humaine qui produisaient des sons en harmonie
et dansaient au rythme de la musique. Comme I'explique justement Dolby (1978,

97), les histoires qui composent ce texte remontent, au plus tard, au IlI® siecle avant

233 Comme le remarque Kotyk, « Nestorianism brought to China new technology, arts and scientific
knowledge from the Near East ». En fait, nous avons connaissance des autres personnalités
impliguées dans la circulation des savoirs scientifiques. Pensons a titre d’exemple, a Li Su (743—
817), astronome de la cour et responsable de l'introduction des enseignements hellénistique en
Chine (Mak 2014 ; Kotyk 2016).

234 | a premiére attestation de son existence se trouve dans un ouvrage de I'écrivain Liu Hsiang,
ayant vécu dans le ler siécle avant notre ére. Un exposé détaillé sur la datation de ce texte se trouve
dans Barrett (1993).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 160



notre ére. L'on voit bien que méme si on peut douter de I'attribution de ces appareils
au régne de roi Mu, les données nous confirment I'existence de ces créations dans

une période trés ancienne de l'histoire de la Chine.

En outre, nous sommes informés d’aprés I'écrivain et politicien Zheng Xuan
(m. 200), d’'une pratique funéraire trés répandue a son époque qui consistait a
accompagner le défunt avec des figures en bois (ouren), pourvus des mécanismes
qui servaient a les rendre plus semblables au modele humain (Needham 2007,
157). Dolby (1978, 98-100) souligne encore que des automates hydrauliques
extrémement sophistiqués sont attestés aussi pour I'époque des Trois Régnes
(220-65), de la dynastie Jin (265-420) et des dynasties du sud (420-589). Pour ce
qui concerne la période des Trois Régnes (220-280), le Sanguo Zhi (‘Chroniques
des Trois Royaumes’) conserve un témoignage significatif a propos d’'une création

ingénieuse a la cour de I'empereur Ming du royaume Wei (227-239) :

Certain persons offered to the emperor a theatre of puppets, which could
be set up in various scenes, but all motionless. The emperor asked
whether they could be made to move, and Ma Chudn ['ingénieur] said
that they could. The emperor asked whether it would be possible to make
the whole thing more ingenious, and again Ma Chin said yes, and
accepted the command to do it. He took a large piece of wood and
fashioned it into the shape of a wheel which rotated in a horizontal
position by the power of unseen water. He furthermore arranged images
of singing-girls which played music and danced, and when (a particular)
puppet came upon the scene, other wooden men beat drums and blew
upon flutes. Ma Chin also made a mountain with wooden images
dancing on balls, throwing swords about, hanging upside down on rope
in their offices, pounding and grinding was going on, cocks were fighting,
and all was continually changing and moving ingeniously with a hundred
variations. (Needham 2007, 158)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 161



A bien des égards, c’est en particulier a 'époque Sui (581-618) qu’on manifeste un
vif intérét pour les dispositifs ingénieux. Comme le souligne Needham (2007, 160),
des machines telles que les porteurs de coupes et des échansons étaient connues
a la cour avec la désignation d’ « élégances hydrauliques » (shui shi). Considérons
a titre d’exemple un récit du Wen Xian Tong Kao (‘Etude approfondie de I'histoire
des civilisations’). Celui-ci associe 'empereur Sui Yangdi (m. 618) a la construction
d’'une bibliothéque équipée des portes automatiques. Voyons le texte dans la
traduction de Needham (2007, 162) :

In front of the Kuan Wén Hall there was the Library, in which there were
fourteen studies, each having windows, doors, couches, cushions, and
book-cases, all arranged and ornamented with exceeding great
elegance. At every third study there was an open square door (in front
of which) silk curtains were suspended, having above two (figures of)
flying hsien. Outside these doors a kind of trigger-mechanism (chi fa)
was (contrived) in the ground. When the emperor moved towards the
Library he was preceded by certain serving-maids holding perfume-
burners, and when they stepped upon the trigger-mechanism, then the
flying hsien came down and gathered in the curtains and flew up again,
while at the same time the door-halves swung backwards and all the
doors of the book-cases opened automatically. And when the emperor

went out, everything again closed and returned to its original state.

C’est encore a I'’époque Sui qu’un manuel sur les automates, le Shui Shi Tu Jing
(‘Manuel illustré des élégances hydrauliques’) fut rédigé. Le texte, ceuvre de
'ingénieur Huang Gun fut dédié au souverain Yangdi (m. 618). Ceci contenait la
description de certaines machines, telle que des barques munies des automates

sous forme de figures humaines et animales?%. La prouesse technologique atteinte

235 Sur ce point, on renvoie directement a I'analyse approfondie de Needham (2007, 160-61).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 162



a I'époque Sui est telle que Needham (2007, 156) estime possible que les créations
Sui — aussi bien que celles Tang — aient étaient prises pour modeéles dans les pays
occidentaux. Il considere en effet possible que les accomplissements chinois
pourraient avoir participé aux développements techniques arabes plus tardifs. Les
transferts culturels entre le monde chinois et le monde islamique ont été objet
d’étude de Hasan et Hill (1992, 29-30). Ceux-ci se sont penchés sur les rapports
diplomatiques entretenus par les Omeyyades et les Abbasides avec les puissances
chinoises. lls ont également montré comment leurs politiques économiques et
commerciales faciliterent les transmissions mutuelles des connaissances
technologiques. Le dialogue culturel entre pays islamiques et Chine a laissé des
traces aussi dans l'adab arabe et persan, qui mentionne les ambassades entre
cours. Considérons a titre d’exemple le Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf (‘Livre des
dons et des raretés’), ouvrage anonyme du XI® siécle?3®. |l s’agit d’'un exemple trés
significatif d’'un genre littéraire de la littérature arabe, centré sur les échanges de
dons dans des contextes diplomatiques. |l s’avere étre une source précieuse qui
mentionne et énumere les objets les plus particuliers et les raretés. En voici un

extrait :

Le roi de la Chine écrivit a Mu‘awiya ibn Abt Sufyan : « De la part du roi
des rois, qui est servi par les filles de mille souverains ; dont la maison
est construite en briques (labin) en or; dont I'enceinte (marbif) [a
accueilli] mille éléphants ; et qui posséde deux fleuves, dont I'eau
(yasqiyan) est en bois d’aloés et ( ‘Gd) de camphre (kafar), dont le parfum
se propage sur vingt miles (mil).

Au roi des Arabes, qui adore Allah et qui n’associe personne a Lui.

Or, j’ai vous envoyé un cadeau qui n’est pas un cadeau, mais plutot une
rareté (tuhfa). Envoyez-moi ce que votre Prophete a établi & propos de
ce qui est interdit (haram) et ce qui est admissible (halal), et envoyez-

moi quelgu’un qui peut me I'expliquer. Je vous salue.

236 On revendra sur ce texte au cours de prochains chapitres.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 163



Le cadeau était un livre sur les secrets de leurs sciences. On dit que ce
livre arriva plus tard chez Halid ibn Yazid ibn Mu‘awiya. Il 'utilisa pour

de grands travaux alchimiques et d’autres usages?3’.

Le dialogue avec les dynasties chinoises s’inscrivait dans un phénomene plus
complexe de transfert d’idées, techniques et de spécialistes entre les régions
occidentales et orientales de I'espace eurasiatique. Dans cette optique, le monde
chinois ne représentait donc que I'un des grands interlocuteurs des Sassanides et
ensuite des Abbasides, un autre étant le monde byzantin. Comme nous aurons
I'occasion de le voir dans les chapitres qui suivent, I'échange continu avec Byzance
— ou plutét les vives compétitions entre les deux cours — encouragea le

développement de la technique dans les deux empires.

2.2.3. Les machines des califes

Ce fut manifestement dans la premiere époque abbasside que les sciences
islamiques ont vécu une période de grande splendeur. Le soutien économique et
politique des califes, tels que al-Mansdr et al-Ma’'man, a contribué a intensifier le
phénomene de collection et traduction des ouvrages scientifiques étrangers. Parmi
ceux-ci, un certain nombre était consacré aux sujets techniques. Gutas (1998, 25),
comme on a eu I'occasion de le souligner, explique bien que nous ne sommes pas
encore en mesure d’estimer la contribution des intermédiaires moyen-perses dans
le processus général de traductions abbassides. Si I'apport de la médiation des
textes moyen-perse est évident pour ce qui concerne le domaine des études
astrologiques ou médicales, cela n'est pas vrai pour les techniques. Nous avons
connaissance des traductions du grec en moyen-perse, qui furent utilisées a

I'époque abbasside pour rédiger de nouvelles versions en arabe. Dans le chapitre

précédent on a déja évoqué les traductions moyen-perses des écrits astrologiques

237 Texte arabe en annexe, p. 416.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 164



de Vettius Valens ou de Dorothée de Sidon, fondements pour les versions arabes
successives (Raffaelli 2001, 31-34). En revanche, nous ne sommes pas en mesure
de savoir si des traités sur les techniques ou bien des traductions des certains
textes grecs existaient en langue moyen-perse. Si tel était le cas, on peut supposer
qu’ils avaient également apporté une contribution au développement des

connaissances scientifiques islamiques.

Comme l'a justement souligné Hill (1990, 260-61; 1991, 167-69), malgré
I'épanouissement dans le domaine technologique qui définit la premiére époque
islamique, aucun traité sur la construction des machineries d’'usage commun n’a
survécu?3®, En revanche, les dispositifs tels que les automata, les appareils
astronomiques, les horloges hydrauliques et les fontaines ont été objet d’'une
systématisation minutieuse dans les textes qui leur sont consacrés. Malgré cela,
les exemplaires existants de ce type des manuels ne sont pas nombreux. Et pour
ce qui concerne I'époque abbasside, nous n’en possédons que deux. Le Kitab al-
Hiyal (‘Livre des dispositifs ingénieux’), traditionnellement associé au nom des
fréres Band Masa ibn Sakir (1X® siécle), est en réalité attribuable au seul frére cadet,
Ahmad?3°, Plusieurs sources citent la pertinence du rble politique et culturel des
trois fréres?4°. Cependant, c’est surtout le physicien lbn AbT Usaybi‘a (m. 1270) qui
a pu mettre en reliefs les liens des Bani Misa avec le calife al-Mutawwakil dans
son histoire de la médecine, le ‘Uydn al-anba’ fi tabaqat al-atibba’ (‘Sources
d'informations sur les classes de médecins’) (Ibn Abt Usaybi‘a 2020, chapitre

10.1.7). Ce calife, comme on aura la possibilité de le remarguer un peu plus loin,

238 Des informations sur la technologie d’'usage commun survivent principalement dans des textes
historiographiques et géographiques, ainsi que dans les traités d’agriculture. Rappelons a cet égard
le manuel du savant d’Andalousie Ibn al-‘Awwam (fin du XlI¢ siecle), qui fournit des détails sur les
machines élévatoires pour I'eau (Hill 1991, 183-84).

239 Tous les commentateurs concordent sur I'attribution de 'ouvrage a Ahmad (Band-Misa 1979,
19).

240 Parmi les autres on mentionne les Histoires de al-Tabarl, contemporain de trois fréres ; le Kitab
al-Fihrist (‘Catalogue’) d’lbn al Nadim (1871, 1: 378-79); le Ta'rih al-hukama’ (‘Histoire des
médecins’) de lbn al-QiftT (1903, 315-6); le Wafayat al-a‘yan wa abna’ abna’ al-zaman (‘Morts des
hommes illustres et le Fils de I'époque’) de Ibn Hallikan (1968, 5 : 161-63) et le Muhtasar fi al-Duwal
(‘Histoires de dynasties’) de Bar Hebraeus (1976, 264-67).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 165



possédait d’intéressants exemples des machineries, des créations probablement
dues aux Bani Misa eux-mémes ou a leurs collaborateurs. Pour ce qui est du traité
technique, le titre de 'ouvrage présente le terme arabe hiyal pour dénommer la
machine, le dispositif mécanique. Comme le résume bien George Saliba (1985,
142) .

A machine (Hila) is therefore any device that allows one to overcome the
natural resistance, and thus perform actions contrary to the natural
tendency. In that sense of tricking, i.e., tricking nature, the words

machine, and Hila (pl. Hiyal) are a translation of the Greek.

Sans aller plus en avant sur ce point, rappelons cependant que le terme arabe hila
traduit le grec mékhané (unyovn), en préservant sa double signification de 1)

machination, stratageme et 2) machine, engin.

Le principe de fonctionnement de cent différents appareils présentés dans
le Kitab al-Hiyal (des récipients truqués, des instruments de musique, des
fontaines, des clepsydres, mais aussi une sorte de masque pour la protection
contre des fumées toxiques) est décrit en détail et richement illustré par des
images. L'ouvrage révele manifestement une connaissance approfondie des
Pneumatiques de Philon et d’Héron d’Alexandrie. Comme I'a noté Hill (1998, 17),
vingt-cing des cent dispositifs qui y sont décrits se trouvent déja systématisés dans
les ouvrages des deux ingénieurs alexandrins. Néanmoins, le traité présente
d’'importantes innovations technologiques, surtout dans I'utilisation des contrdles
automatiques et dans la maitrise du systéme aérostatique et de la pression
hydrostatique (Hill 1991, 172). Encore Hill (1993, 498-500) souligne que « there
remain a large number of the Bant Musa’s devices that are very different from any
in the works of their Hellensitic predecessors, and show a marked degree of
innovation and development. It may well be that some of these divergences are due

to Persian or Indian influences of which we know virtually nothing. It may be

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 166



significant that the brothers spent their early years in the eastern Iranian province
of Khurasan ». Hill lui-méme souligne la probable interférence des traditions
techniques persane et indienne, a propos desquelles les données sont

malheureusement limitées.

Un deuxiéme ouvrage, al-Ala allati tuzammir bi-nafsiha (‘L’instrument qui
joue de lui-méme’), est attribué encore aux freres Bant Musa. Il s’agit d’'un bref
traité qui se penche sur des problemes mathématiques et sur les fonctionnements
mécaniques des appareils musicaux?*L. L’ouvrage fait connaitre I'exemplaire d’'une
flite au fonctionnement automatique, décrite ici pour la premiére fois. Quelque
chose de similaire est mentionné avec moins de détails dans un autre ouvrage

attribué a un certain Apollonius (Hill 1993, 501).

Nous devons aussi mentionner la contribution offerte par le savant al-Farabt
(m. 950). En déplacement a Baghdad depuis 'année 901 pour terminer ses études,
il composa lhsa’ al- 'Uldm (‘Les énumérations des sciences’), un traité visant a
fournir une présentation des sciences et une classification des pratiques
épistémiques. Ceci intégre des disciplines islamiques telles que la théologie
(kalam), la jurisprudence (figh) et la grammaire (nahw) aux disciplines
philosophiques et politiques (Akasoy et Fidora 2016, 107). Al-Farabt insére dans
sa classification la connaissance technique (hiyal), a laquelle il consacra la derniere

section des disciplines mathématiques (Brentjes 2017, 198)242,

A lbn Halaf al-Muradr, actif dans I'Andalousie du XI¢ siécle, I'on doit la
composition du Kitab al-asrar fi nata’ij al-afkar (‘Le Livre des secrets résultant des
pensées’). Son texte survit aujourd’hui dans un seul manuscrit du XllI® siécle, en
trés mauvaises conditions. Il préserve la description des automates et des horloges

hydrauliques, dont une partie prévoyait l'utilisation du mercure dans leurs

241 Pour les éditions, les études du texte et des analyses des machines musicales y décrites voir
Cheikho (1906), qui a édité l'original arabe, Farmer (1931, 88-118), Saliba (2015), Samir (2015) et
Sanjakdar Chaarani (2015).

242 Pour le texte arabe, voir al-Farabt (1968, 108-10). Une traduction compléte du chapitre est fournie
par Saliba (1985, 145-46).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 167



mécanismes?*3. La place significative de I'ouvrage de al-Muradrt est a considérer
surtout a I'égard de ses considérations sur les horloges hydrauliques. L'ingénieur
définit les appareils de mesure du temps avec I'expression « askal faylasifiyya »,
ou « modeles philosophiques » (Aytes 2015, 104; Saliba 1985, 141-52). De cette
maniere, il confirme le réle de ces dispositifs comme un modéle pour I'application
pratigue de la connaissance et comme un instrument pour la théorie. Nous
reviendrons dans la section successive sur les considérations philosophiques

concernant les horloges pour en proposer une analyse plus approfondie.

Le traité des fréres Banl MUsa a été la source primaire pour un autre grand
savant, lbn al-Razzaz al-Jazari, actif a la cour du prince artouqide Nasir al-Din
Mahmad (r. 1200-1222). Al-dJazart est l'auteur du Kitab fi ma'rifat al-hiyal al-
handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’). Il s’agit d’un
riche manuel sur les appareils automatiques, embelli de précieuses
représentations, soit des vues d’ensemble soit des images des engrenages et
d’autres détails?#4. L’ingénieur congut I'organisation du texte, avec les descriptions
des procédés mécaniques et les dessins qui les accompagnent, dans le but de
rendre possible a ses lecteurs la reproduction de ces mémes dispositifs (Hill 1991,
175). Ceux-ci se regroupent dans plusieurs catégories, telles que les clepsydres et
les horloges a bougies ; les vases a boire pour les banquets ; les récipients pour
les ablutions et les analyses médicales ; les fontaines et les automates musicaux
et, pour finir, les machines élévatoires pour I'eau. Le succés de cet ouvrage était
tel qu’on connait au moins onze manuscrits. Un de ceux-ci avait été commissionné

en 1638 par le dynaste Moghol Sah Jahan (1628-1658)245.

Un contemporain d’al-Jazari, le polymathe Fahr al-Din Rigwan ibn

Muhammad al-Sa‘ati (m. 1230), est 'auteur d’un traité sur I'horloge hydraulique de

243 A propos de cet auteur et de son texte, dont aucune édition critique n’est jusqu'a présent
disponible, se reporter aux études suivantes : Sabra (1977), Vernet (1978), Villuendas (1978), Hill
(1981, 36-46), Vernet, Casals, Villuendas (1982), Taddei (2015) et Torres-Garrido et al. (2019).

244 | a bibliographie sur al-Jazari et son ceuvre est riche. On renvoie plus particulierement a 'ouvrage
de Hill (Jazari 1974).

245 || s’agit du manuscrit MS Frazer 186, conservé a la Bibliothéque Bodléienne d’Oxford.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 168



Damas, qu’il avait réparée et perfectionnée. Son Kitab fi ‘amal al-sa‘at wa-
isti‘maliha (‘Sur la construction des horloges et leur utilisation’) décrit en détail la
construction de cet instrument et son fonctionnement?46. L’horloge en question
avait été construite par son pére pour le souverain zengide al-Malik al-‘Adil Nar al-
Din Mahmud (m. 1174). Néanmoins, la présentation de la question révele un
manqgue de connaissance au sujet de la technique requise. Hill (Jazari 1974, 11)
souligne a juste titre que la discussion est souvent imprécise, toute comme ses

connaissances mathématiques.

2.3. La machine fantasmatique

2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires
de 'automate

Pour compléter cette biographie non exhaustive de la machine entre
I'Antiquité et la premiere époque médiévale, il nous semble envisageable de se
pencher brievement sur une de ses autres manifestations. En effet, I'automaton
n’existait pas seulement en tant qu’'objet technique a anatomiser dans les pages
d’'un manuel, pour le rendre reproductible aux lecteurs informés. Comme le résume

fort justement Caiozzo (2010, 44) :

Outre les usages pratiques, et dans une dialectique semblable a celle
de la science des cieux et a ses corollaires (astrologie, magie), la
science des automates a donné lieu a tout un imaginaire a caractere
symbolique, idéologique voire ésotérique que les textes littéraires et les

illustrations développent a I'attention des élites.

246 Nous renvoyons la lecture a Hill (1981a, 69-88).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 169



L’automate, objet réel qui gardait une place de choix dans les milieux auliques,
prend alors le caractére d’'une machine fantasmatique dans les pages de la
littérature, en devenant un topos littéraire. Il devient ainsi une idole imaginée,

protagoniste du mythe et des narrations fabuleuses?*’.

Le monde classique nous offre un grand nombre d’exemples de mirabilia
littéraires et mythologiques. On peut penser, parmi d’autres, aux créations de
Héphaistos, le forgeron, décrites par Homére dans le XllI® chant de I'lliade. On
rencontre ici des trépieds mobiles, les servantes d’or d’Héphaistos lui-méme ou,
encore, Talos, le géant de bronze crée pour protéger I'lle de Créte?*®. Mais
automaton trouve aussi un rble spécifique dans les réflexions des philosophes
grecs. Nous pouvons citer a ce propos les écrits aristotéliques — nous pensons
surtout a la Meta ta puowd (Métaphysique) et a Ilepi yoyfig (De 'dme) —, ou la
machine devient une pierre de touche avec le monde naturel. La technologie
mécanique sert en fait ici comme instrument argumentatif pour discuter le
fonctionnement de l'organisme biologique (Berryman 2007). Nous trouvons la
méme démarche philosophique dans I'une des premiéres références a 'automate
dans la littérature islamique. Celle-ci figure dans la version arabe d’lbn al-Mugaffa’
(m. env. 757) du Kalila wa Dimna (‘Livre de Kalilla et Dimna’), plus précisément
dans la premiere partie de I'ouvrage, qui correspond a la biographie de Burzoy,
'envoyé de Husraw I*"en Inde. Burzoy y explique les raisons qui ont déterminé son
choix de se dédier a la science médicale. En faisant ¢a, il utilise 'automate comme
une allégorie, a travers un procédé argumentatif aristotélicien qui lie la machine a

son contréleur :

O, mon ame, reviens de ta sottise et de tes jugements futiles ; mets

toutes tes forces, tous tes soins et tout ton pouvoir a te proposer le bien,

247 Minsoo Kang (2011) a dédié une monographie au theme de la machine imagée et fantasmée en
Europe, de I'Antiquité a I'époque moderne. Voir aussi Lightsey (2007), qui concentre son attention
sur les mirabilia dans la littérature médiévale, avec une attention particuliére pour la cour anglaise
du XIVe siécle.

248 \/oir a cet égard Bruce (1913, 512-15) et, en patrticulier, Pugliara (2003).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 170



a vouloir étre récompensée de tes ceuvres, mais garde-toi de tarder et
d’attendre demain. Sache que notre corps est un réceptacle de maux et
qu’il est plein d’'un mélange de substances putrides et malpropres, réunis
en quatre éléments opposeés et contradictoires [a leur tour] entretenus
par le principe vital, et cela jusqu'a épuisement. De méme, lorsqu’on
ajuste les divers trongons d’une idole, il suffit d’'une seule cheville pour
les assembler et les maintenir fixés les uns aux autres ; retire-t-on la

cheville ? Tout se désarticule. (Ibn al-Muqgaffa’, 1980, 33)%4°.

Remarquons que le systeme de correspondance entre corps humain et automate
qui émerge de cet écrit du médecin Burzoy montre de fortes similitudes aussi avec
le contexte scientifigue hellénistique. En fait, la communauté de médecines
d’Alexandrie s’appuya sur des modéles mécaniques, pour expliquer le
fonctionnement des orgues du corps. De la méme facon, les créations techniques
étaient utiles dans les pratiqgues quotidiennes des médecines (Di Pasquale 2019,
137-38). C’est le cas d’Hérophile (m. entre 260 et 250 avant notre ere), qui avait

I'hnabitude de mesurer la fréquence cardiaque avec une horloge hydraulique?°.

La figure de 'automate dans la littérature islamique fluctue entre les deux
dimensions de la rationalité et de l'irrationalité : il est a la fois garib, c’est-a-dire une

curiosité technique, mais toujours un fruit de la prouesse humaine, et ‘ajab,

249 Caiozzo (2010, 63-64) remarque qu’un manuscrit tardif du Kalila wa Dimna (XIlI¢ siécle),
conservé ala Bibliothéque Nationale de France, illustre la narration du médecin iranien. La miniature
(figure 5) montre 'automate sous la forme d’un guerrier a 'armure doré. Les jointures nommées
dans la biographie de Burzdy sont trés bien mises en évidence.

250 | e médecin Marcellinus (I¢" siécle de notre ere) présent cet anecdote dans son ouvrage De
pulsibus, XI, ou il écrit : « Erofilo ha dimostrato che un uomo ha la febbre quando il suo polso diventa
pit frequente, piu largo e forte, accompagnato da un intenso calore interno. Se il polso perde forza
e ampiezza la febbre diminuisce. Diceva che I'accrescersi della frequenza del polso € il primo
sintomo dell’inizio della febbre e credeva talmente alla frequenza del polso che, usandola come il
sintomo piu sicuro, aveva preparato una clessidra che mostrava il polso relativo ad ogni eta.
Andando al letto del malato, metteva in moto la clessidra e prendeva il polso del malato febbricitante.
E nella misura in cui il numero delle pulsazioni osservate superava cio che era naturale per il tempo
necessario al riempirsi della clessidra, il grado della frequenza era rivelato, mostrando se la febbre
era pit o meno forte » (Di Pasquale 2019, 71-72).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 171



merveille qui étonne ou effraie (Caiozzo 2010, 45). Le terme ‘ajab, normalement
utilisé pour dénoter quelque chose de merveilleux au sens de surnaturel et irréel,
posséde en réalité une valeur et une signification bien plus complexes?!. En effet,
le terme recourt souvent dans les ceuvres géographiques dans I'expression ‘aja’ib
al-dunya, quiindique les « merveilles du monde ». Il s’agit d’'une catégorie qui inclut
en méme temps les particularités exotiques des pays lointains et les aspects les
plus étonnants des villes célebres. En effet, méme si le mot ‘ajab (pl. ‘aja’ib) est
parfois appliqué a une catégorie des choses qui aujourd’hui on considere comme
irréelles, plus souvent il se réfere au domaine de la réalité. Nous le trouvons en fait
utilisé pour désigner des lieux ou des architectures merveilleux, tel que la mosquée
omeyyade de Damas (von Hees 2005, 104-5). Il est important de garder a I'esprit
cette polysémie du terme, pour ne pas réduire les figures d’automate qui
apparaissent dans la littérature a de simples créations fantastiques. Souvent, des
représentations imaginatives, au caractere magique fortement remarqué, reposent
en fait sur des données concrétes et réelles. Von Hees examine de maniere
approfondie cette question et expliqgue comment se rapporter a des themes qui
aujourd’hui nous considérons a tous les effets des discours fabuleux. Dans les faits,
le chercheur présent un cas emblématique, concernant la description du
rhinocéros, telle qu’elle apparaisse dans le Sinbad le marin, conte du Alf layla wa
layla (‘Les Mille et une Nuit’), et dans d’autres ouvrages d’auteurs persans et arabes
(al-Jahiz, al-Birant, Sahmardan, lbn al-Fagih, al-Qazwint). Le chercheur montre
comment le portrait de cet animal exotiqgue associe une description réalistique a
des histoires fantastiques qui a I'époque circulaient largement. Les auteurs
médiévaux mentionnent les caractéristiques physiques du rhinocéros ; ils sont en
train de présenter un animal réel et pas une créature merveilleuse (von Hees 2005,
108). Néanmoins, des descriptions fantastiques, qui se nourrissent des histoires
orales ou des narrations populaires, se juxtaposent a I'image veéridique de I'animal.
Sans entrer dans I'analyse précise des réflexions de von Hees, qui nous ferait sortir

du cadre de notre discours, il nous intéresse insister sur la juxtaposition d’éléments

251 Traditionnellement on distingue dans les littératures arabe et persan le genre de I'‘ajg’ib, ou
« des merveilles ». Nous renvoyons a von Hees (2005) pour une étude critique de la question.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 172



réels et fantastiques. En fait, comme nous le verrons tout de suite, la machine subit
un traitement trés similaire a 'image du rhinocéros, se voyant attribuer des attributs
magiques qui amplifient le sentiment de merveille qu’elle est normalement en

mesure de susciter.

Venons-en maintenant aux apparitions littéraires de la machine. Dans la
littérature et la poésie arabe et persane la figure de 'automate, prend parfois la
forme d’une idole menagante et dangereuse. Tel est le cas d’'un des dispositifs
évoqués par le poéte persan Firdawsl. Le talisman en question est décrit dans le
Sahnama comme un géant guerrier, animé par la magie noire du maléfique AZi
Dahak. Celui-ci a eu I'idée de la machine destructrice afin de 'opposer au héros
Feridiin qui montre sa valeur en I'écrasant et en vainquant Azi Dahak (Firdawsi
2019, 61). Dans d’autres cas, 'automate possede des attributs magiques ou des
qualités extraordinaires, qui viennent en aide aux protagonistes de I'histoire. Le
célebre recueil de contes Alf layla wa layla offre maints exemples en ce sens?®?,
Prenons le conte « Le cheval enchanté », qui a comme protagoniste le souverain
sassanide Sapur I¢' et trois typologies différentes d’automates. Le jour de Nawriz,
le roi, que I'histoire nous dit étre passionné des sciences regoit trois sages, chacun
portant une offrande particuliere. Le premier visiteur, un Indien, lui offre la statue
d’un joueur de trompette en or et diamants. Elle est munie d’une vertu défensive :
si positionnée sur les remparts, elle émette avec son instrument un son effrayant
capable de tuer tous les ennemis qui s’approchent a la ville. Le sage byzantin lui
fait présent d’'une horloge amusante avec les figures en or d’'un paon et vingt-quatre
paonnes. Le changement des heures est indiqué par le mouvement du paon, qui
s’approche progressivement d’'une des paonnes pour s’accoupler avec elle.
L’appareil est aussi en mesure de déterminer le passage d’un mois a l'autre : cela
est signalé encore une fois par le paon, qui ouvre son bec et laisse apparaitre un
croissant de lune. Le troisieme visiteur, un Persan, offre un automate enchanté

sous la forme d’un cheval. Ce dispositif, animé soit par un mécanisme soit par la

252 On trouvera de plus détaillés exemples provenant du Alf layla wa layla dans l'article de Khawam
(1975).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 173



magie, permet a son cavalier de voyager en volant a une incroyable vitesse?>3. Ce
troisieme exemplaire de machine volante est effectivement un produit de
'imagination. En revanche, les traités techniques attestent I'existence de modeles
semblables aux deux premiers automates décrits dans cette histoire. Des appareils
musicaux, munis d’une trompette qui pouvait sonner, font I'objet de plusieurs
descriptions dans des sources littéraires?>4. Enfin, si I'horloge décrite dans le conte
est fictive, on peut néanmoins constater I'existence d’un objet similaire dans le Kitab
al-hiyal al-handasiyya (Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’),
l'ouvrage déja mentionné de lingénieur al-dazari. Il s’agit d’'une horloge
hydraulique, positionnée dans un bassin rempli d’eau, avec une paonne qui tourne
autour de ses paonneaux, qui émettent un son toutes les demi-heures jusqu’au

coucher du soleil?3>,

Le dernier exemple tiré du Alf layla wa layla nous introduit un autre profil de
'automate littéraire, qui trouve une place de premier plan en particulier dans les
narrations des géographes, cosmographes et historiens de I'islam médiéval. On se
référe a la statue du trompettiste, donnée par le visiteur indien et douée d’'un
pouvoir talismanique qui protege la ville de possibles envahisseurs. Comme le
souligne justement Yamanaka (2018, 303), les merveilles — telles que les
descriptions d’étres curieux ou des phénoménes hors norme — étaient des éléments
importants dans les ouvrages encyclopédiques sur le monde matériel. Le célébre
cosmographe persan al-Qazwini dans l'introduction de son Kitab atar al-bilad wa
ahbar al-‘ibad (‘Les monuments des pays et les traditions historiques sur leurs
peuples’) met en évidence le fait que 'automate a souvent la qualité d’'un talisman

(en arabe et persan tilism, tilsam), disposé comme instrument de protection et a

253 |_a traduction anglaise du conte complet se trouve en Mathers et Mardrus (1986, 461-90).

254 Sur ce point, voir en particulier les joueurs de trompette présents dans I'horloge hydraulique de
al-Jazart (1974, 17-30). Pour des autres exemples on renvoie également au traité sur les
instruments musicaux des Bana Misa (Samir 2015).

255 Hill fournit une traduction anglaise de la description de cet appareil ainsi que les reproductions
des images originelles en al-Jazart (1974, 75-82). Yassi (2017, 15-20) reproduit les résultats de la
reconstruction archéologique de cet appareil sur la base des indications de al-Jazart.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 174



'usage apotropaique par les sages anciens (al-Qazwint 1848, 5)2°. Associé aux
formes matérielles de protection, telles que les murs de défense, les remparts ou
les armes, il fonctionne en maniére autonome sur la base d'un engrenage
mécanique et, surtout, d’'un principe magique. L’automate est donc lui-méme, a
tous égards, un élément défensif de la ville. Il nous semble important de souligner
que les géographes, historiens et lettrés musulmans associent [l'utilisation des
talismans de protection aux fondations des villes des civilisations anciennes, telles
que les Egyptiens et les Persans (Calasso 1991, 87). Considérons a titre d’exemple
le récit qu’il nous fait le géographe persan Ibn Faqih (ayant vécu au IX® siecle) de

la fondation de la capitale de 'empire sassanide, Ctésiphon :

Chaque fois qu’il s’élevait quelque chose du mur du palais, un coup de
vent le faisait tomber. Qubad envoya donc un messager a Balinas, le
magicien grec qui était chargé d’ans, et lui ordonna de munir de
talismans les lieux a calamités de son pays ; il lui dit de commencer par
al-Mada’in et lui promit, pour chaque talisman, 4 000 dirhems. Balinas
lui prépara donc un grand talisman pour le palais et onze talismans pour
son pourtour. Le grand talisman était contre le vent qui démolissait le
mur ; il se calma, et la construction fut terminée. Il y avait un talisman
contre les scorpions qui y diminuérent ; il y en avait d’autres contre la
fievre qui s’en trouva réduite, contre les gros scorpions (jarrara) qui
devinrent rares, contre les lions qui se raréfierent, contre la fievre quarte,
contre les puces ; il y en avait un qui était destiné a maintenir la concorde
entre les gens du pays, qu’ils fussent présents ou absents, tant que
durerait 'empire ; il y en avait un autre en vue de I'obéissance des sujets

a leurs rois, durant leur vie ; un autre pour que les souverains étrangers

2% QazwinT est un savant sensible au théme de I'automate et de I'idole, dont il propose nombre
d’exemples. Il en va de méme pour Muhammad TusT, un autre cosmographe persan, auteur des
Merveilles des choses créées et la curiosité des choses existantes (‘Ajayib al-mahlaqat wa garayib
al-mawjadat). Plusieurs manuscrits de leurs cosmographies illustrent ces machines a l'aide des
représentations figurées. On trouvera de plus amples informations ainsi que la reproduction de
certaines images dans l'article de Caiozzo (2010).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 175



redoutassent ceux de l'lrak. Il n’y avait aucun de ces talismans qui n'elt
a sa droite un trésor éloigné de 40 coudées, de méme qu’a sa gauche,
devant et derriére. (Ibn al-Faqih al-Hamadan1 1973, 212)

Comme on peut 'observer, la construction de Ctésiphon avait été affectée par des
problemes qui ne pouvaient étre réglés que par les connaissances magiques et
techniques du sage grec Balinas (ou Balinus), c’est-a-dire Apollonios de Tyane. Le
savant, un philosophe pythagoricien du premier siécle de notre ere est devenu une
figure semi-mythique du monde grec ancien aussi bien qu’un trope courant de la
littérature islamique. Lui sont en effet souvent attribuées les créations des machines
ingénieuses, idoles magiques et talismans. La finesse de son art et de ses créations
magiques était a tel point célébrée dans la littérature islamique, qu’ils lui ont attribué
le titre de sahib al-tilasmat (maitre des talismans)?°’. En outre, Apollonius de Tyane
est censé étre 'auteur d’'un manuscrit sur les talismans. |l s’agit de I'ceuvre grec
Livre de la connaissance et compréhension du Apotelesmata de Apollonius de
Tyane, qu’il composa et enseigna a son disciple Sustumon Thalasson (Bipiog
copiog Kol cvuvécemc dmotedeocudtov Amollmviov tod Tvavéwg 0¢ &ypaye Kol
€0idale Xovotovpov Jdriaccov TOov avtod padntrv). Cependant, le texte survit
aussi dans une traduction arabe, le Kitab al-talasim al-akbar (‘Le grand livre des
talismans’)?>®. La version arabe, qui différe beaucoup de l'originel, présente la
description des talismans construits par Apollonius dans des pays divers (Syrie,
Byzance, Egypte et la Nubia). Parmi ce pays figure également la Perse. Pour ce
qui est du récit offert par le géographe Ibn al-Faqih, I'attribution de la création des

talismans a Apollonius est certes fictive. L’action se déroule au V¢ siecle, tandis que

257 \Voir a ce propos Plessner (2010) et le récent article de Manteghi (2018), qui se focalisent sur le
réle de Apollonios de Tyane dans I'lskandarnédma (‘Livre d’Alexandre’) de Nizamt GanjawT (m.
1209). Le poéte persan attribue la connaissance de la magie de Balinas a son épouse, une prétresse
zoroastrienne. Cette derniere 'aurait en fait entrainé aux arts magiques. Cette version de I'histoire
apparait aussi dans des sources byzantines (Manteghi 2018, 65).

258 | e sujet est analysé en profondeur par Lucia Raggetti (2019), qui fournit également une
bibliographie trés riche.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 176



le savant grec vécu au 1. Nous avons pu constater que pour la protection de la ville
Balinas prévoit douze talismans : un pour le palais royal, pour éviter que le vent
puisse continuer a détruire les murs ; onze pour le pourtour de la ville. Il nous
semble aussi important de souligner un élément de nouveauté dans la narration de
Ibn Faqih. En réalité, deux de ces idoles servent a contrer des menaces provenant
de l'intérieur méme de la ville : la discorde entre habitants et I'insurrection contre

I'autorité royale (Calasso 1991, 92).

Un récit similaire, mais lié a la ville de Baghdad, se trouve dans I'ouvrage
Kitab ta’'rih Bagdad (‘Histoire de Baghdad’) du lettré al-Hatib al-Bagdadi (m. 1071).
Cette source précieuse se présente comme une histoire de la capitale de 'empire
abbasside et en méme temps une encyclopédie biographique des majeures
personnalités de la ville. Elle nous offre la description de cing talismans, positionnés
sur la coupole du palais califal, la célebre qubbat al-Hadra’, et sur les quatre portes
de la ville. Il s’agissait des statues capables de prévoir la direction de l'arrivée des
ennemis du calife?®®. Comme le souligne le savant bagdadien, le dome et son
cavalier étaient considérés par les contemporaines comme «the crown of
Baghdad, a guidepost for the region and one of the memorable things that one

associates with the Abbasids » (Lassner 1970, 53)2¢,

2.3.2. L’automate dans les ceuvres de théologie islamique

La relation étroite entre magie et machines, qui émerge de la lecture de ces
sources, trouve également place dans les écrits théologiques et exégétiques des
savants musulmans?®l. AbG Bakr al-Jassas (m. 918), juriste mutazilite de I'école

hanafite de Baghdad, nous offre un bon exemple. Les Ahkam al-Qur’an

259 Sur la figure de lintellectuel al-Hatib al-Bagdadt on renvoie a Sellheim (2010). Une traduction
anglaise avec commentaire est offerte par Lassner (1970).

260 \VVoir a cet égard aussi I'article de Bloom (1993).

261 Ce discours a été étudié réecemment par Mahmoud Haggag (2018), qui prend en considération,
parmi les autres, les écrits d’lbn Qutayba, Miskawayh, Ibn Manzdr et, plus en détail, Ibn Halddn .

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 177



(‘Prescriptions du Coran’), un ouvrage sur la science du tafsir et sur les principes
de la jurisprudence islamique consacre une partie a l'origine de la magie. Al-Jassas
montre d’étre informé sur 'enseignement persan qui lie I'origine de la magie a la
figure mythique de Biwarasb (Dahak). En tant que souverain de Babel, il aurait
introduit la magie et le culte des idoles dans la ville (al-Jassas 1992, 1 : 53; Zadeh
2015, 243). La méme information nous la trouvons également dans les sources

moyen-perse, tels que le Dénkard et le Bundahi$n®®2.

Les réflexions d’al-Jassas sont surement motivées par son désir de refuser
l'existence de la magie. Pour faire ¢a, il cherche de démontrer que la magie
consiste uniquement en astuces d’illusionniste et arnaques. Parmi les exemples
des ruses et des trucs portés par al-Jassas, ils se trouvent aussi ceux qui semblent
étre a tous les effets des automates (al-Jassas 1992, 1 : 55-56)2%3. Il s’agit des
machineries en forme humaine, telles que des cavaliers qui s’affrontent dans des
combats et un joueur de trompette sur son cheval. Le théologien, en s’appuyant
sur un récit d’'lbn al-Kalbt (m. 819 or 921), mentionne aussi I'existence d’un soldat,
positionné a l'entrée d’'un tombeau d’un souverain du Levant, qui a la tache
d’assurer la protection de la chambre mortuaire et de son résident. Il nous semble
intéressant de souligner que al-Jassas insiste sur I'origine technique de ces figures,

afin de désavouer la nature magique qui leur était attribuée.

L’attitude d’al-Jassas a I'égard de la magie ne fait pas 'unanimité dans les
cercles intellectuels islamiques. En effet, comme I'écrit justement Zadeh (2015,
247), « the supernatural fabric governing Islamic theodicy gave the religious elite
ample space to systematize a range of phenomena regulated within the sphere of
the occult sciences (‘uldm al-ghayb). This systematization forms part of a larger
process of rationalizing magic and its power through epistemological structures and
categories developed in natural science ». A ce sujet, une exploration de I'ceuvre

du polymathe et théologien persan Fahr al-Din al-Razi (m. 1210) nous semble

262 Remarquons que Azi Dahak apparait déja dans les textes avestiques. Pour un excursus sur la
figure d’Azi Dahak, on renvoie a la synthése de Prods O. Skjeervg (2011).
263 Nous remercions Travis Zadeh qui nous a signalé la référence dans 'ouvrage d’al-Jassas.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 178



pouvoir étre éclairante?4, Son traité théologique al-Matalib al- ‘aliya min al- ‘ilm al-
ilahr (‘Les sublimes recherches dans la science divine’) offre une systématisation
de diverses typologies des arts qui constituent les ‘uldm al-gayb, les « sciences
occultes »2%5, Cette rationalisation de la magie a l'intérieur du systéme des sciences
naturelles s’explique par le fait que al-Razi la considére un élément constitutif du
cosmos (Zadeh 2015, 248-49). Le théologien refuse les argumentations
mutazilites, telles que celles avancées par al-Jassas, et soutient I'existence
scientifique des forces occultes. Ces forces comprennent, entre autres choses,
I'astrologie juridique, la connaissance des propriétés des pierres précieuses, l'art
d’'invoquer des esprits célestes (djinns et démons), les présages et la divination,
mais aussi les astuces créeés par le biais des jeux optiques ainsi que les automates
et les merveilles qui fonctionnes grace a des mécanismes cachés (al-Razi 1987,
8 : 143-46; Zadeh 2015, 247). Al-Razi décrit cette derniére catégorie en ces

termes :

La magie établie par la science de l'ingénierie (handisa) : elle comprend
la science de la traction de grands poids (itqal) par le biais de certaines
machines (a/at) ; parmi elles se trouvent les créations merveilleuses et
curieuses (al-a‘mal al-‘ajiba al-gariba), reposantes sur la nécessité de

I'espace vide (dardra al-hala’)?%t.

Les positions d’al-Jassas et al-Razi1 vis-a-vis de I'existence de la magie se révélent
comme les représentants emblématiques des deux attitudes opposées. La
premiére, incarnée par al-Jassas, rejette I'existence du pouvoir magique et dévoile

le mystere représenté par les automates, en révélant leur nature technique. La

264 D’autres savants, tels que lbn Khalddn (m. 1406) et Hajj1 Khalifa (m. 1657), ont accueilli
'enseignement d’al-Razi, en systématisant les « sciences occultes » selon des critéres scientifiques
(Zadeh 2015, 247).

265 Noah Gardiner (2016) offre une bréve définition des « sciences occultes » dans les sociétés
islamiques.

266 Texte arabe en annexe, p. 416.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 179



deuxieme, bien illustrée par I'ceuvre d’al-Razi, catégorise les créations techniques
comme produits de I'ingénierie (al-handisa), mais en les reconduisant a la sphere
de la magie. Plus en détall, il se réfere a des machines (a/at), dont les actions
permettent la traction de gros poids. Il mentionne également des objets curieux,
« reposantes sur la nécessité de I'espace vide ». Dans cet extrait, al-Razi suggere,
nous semble-t-il, les complexes principes qui reglent le fonctionnement des
dispositifs ingénieux. A un niveau plus général, nous pouvons relever que la
référence au hala’, 'espace vide, met en cause une longue tradition philosophique
grecque. Sans entrer dans les détails de la question, rappelons la contribution
théorique sur le vide mené par Straton de Lampsaque, qui a dirigé I'Ecole
aristotélicienne entre 288 et 270 avant notre ere. Dans son De vacuo, Straton remet
en cause la question de I'existence du vide, en admettant sa présence entre une
particule de matiére et I'autre (vacuum intermixtum). Les réflexions de Straton sont
strictement liées aux premiers pas de la pneumatique, en tant que science qui
étudie et utilise la compressibilité de I'aire (Di Pasquale 2019, 131)?%7. Sur la base
des considérations qui précédent, nous avons l'impression que al-Razi fait
référence a des objets merveilleux de nature pneumatique. Il est donc étonnant que
les produits de la technique trouvent place dans la catégorie des ‘ulim al-gayb, au
méme titre de 'ostéomancie, la lithomancie, la divination et la géomancie. A ce titre,
il est possible que al-Razi considére les machines comme une ‘ilm al-gayb car ils
se trouvent dans une position liminale, entre science et magie. En effet, les
machines cachent en soi les secrets de leur fonctionnement et les principes qui les
gouvernent. Elles provoquent I'émerveillement et la curiosité et illusionnent le

spectateur, en le convaincant qu’'un certain type de magie les anime.

En guise de conclusion, il nous semble aussi pertinent de souligner que

'automate intervient dans la littérature médiévale de I'occident chrétien, souvent en

267 Di Pasquale (2019, 132) écrit a ce propos que « la teoria della corporeita dell’aria viene data per
scontata dai costruttori di apparati pneumatici. Essi appoggiano la dottrina del vuoto disseminato
derivata da Stratone di Lampasco e, dunque, dell'inesistenza del vuoto assoluto ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 180



prenant la forme d’un objet magique, d’autres fois d’'une machinerie complexe?%8.
A titre d’exemple, nous pouvons penser & certains ouvrages tirés de la littérature
romane du XlI® siécle. Le Roman de Troie, poeme de Benoit de Sainte-Maure qui
narre les événements de la guerre de Troie. Le Roman s’attarde dans la description
d’'une « chambre des beautés » dans le palais du roi Priam. Cette chambre
accueille un certain nombre d’androides, ayant chacun une fonction. Nous vy
trouvons : une jeune dame avec un miroir qui montre, avec un haut degré de
précision, les imperfections de quiconque entre dans la chambre pour le convaincre
a trouver un moyen pour s’améliorer ; une jongleresse, qui divertit avec ses
cabriolets et ses sautes ; un joueur de divers instruments, dont la musique empéche
la réalisation des mauvais désirs et un jeune homme qui individu les
comportements incorrects et indique comment les changer?®®. Nous trouvons
également la description d’'un arbre artificiel aux oiseaux automatiques dans le
roman de chevalerie de Chrétien de Troyes Yvain, Le Chevalier au lion?°. Un
automate sous forme d’arbre apparait aussi dans la chanson de geste La Prise
d’Orange, qui narre la conquéte d’Orange sur les Sarrasines. Enfin, nous voulons
rappeler Le Pelerinage de Charlemagne a Jérusalem et a Constantinople.
L’empereur des Francs et ses chevaliers, invités du roi Hugon a Constantinople,
assistent a plusieurs spectacles merveilleux, tels que deux automates sous forme
d’enfants qui jouent de cors en ivoire par le biais de la force du vent. C’est encore
le vent a mettre en marche une machinerie qui permette au palais entier de

tourner?’?,

268 |_a bibliographie sur ce sujet est riche. Nous renvoyons spécialement aux travaux de Farel (1913,
328-35), Sherwood (1947), Baumgartner (1988), Legros (1992) et 'ouvrage collectif édité par Pomel
(2015).

269 Pour une description détaillée et 'analyse des automates dans le Roman de Troie on renvoie en
particulier a Sullivan (1985).

270 Pour ce qui est de l'arbre a oiseaux qui apparait dans Yvain, voir Méjean (1970). La quatrieme
partie de la thése se penche sur la présence des exemplaires réels d’arbres mécaniques aux
oiseaux sifflant aux cours byzantin et abbasside.

271 | es automates qui apparaissent dans Le voyage de Charlemagne sont analysés en détail par
Patricia Trannoy (1992).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 181



Pour ce qui est des automates qui interviennent dans la littérature produite
dans I'Europe médiévale, force est de constater qu’ils sont toujours liés aux
environnements des cours islamiques et byzantins (Trannoy 1992, 227; 246-47).
D’ailleurs, la littérature de I'Occident médiévale souvent représente ces mondes
comme des espaces de la magie et du merveilleux. Il est possible d’envisager que
ce portrait résulte en particulier de la connaissance approfondie des sciences
techniques (pneumatique, mécanique, hydraulique) dans 'Empire byzantin et dans
sociétés islamiques. Une connaissance qui atteignit 'Europe seulement quelques

siecles plus tard.

Enfin, il nous semble important de remarquer que les automates littéraires
apparaissent encore une fois toujours liées a la sphére aulique, soit dans la
littérature islamique que dans les ouvrages composés dans I'Europe médiévale.
Qu’il agit d’un talisman, création d’'un tyran (AZzi Dahak), plutét que d’idoles
positionnées pour assurer la protection des villes et palais (idoles de Ctésiphon et
de Baghdad) ou bien des gardiens de la derniére demeure d’un roi ('automate de
al-Jassas), toutes ces machines, chargées d’'un prestige magique, apparaissent
strictement liées a une image de puissance royale. Ainsi, la relation entre technique

et pouvoir est, encore une fois, établie et reconnue.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 182



Partie lll.
LA PLACE DE L’AUTOMATE DANS LE MICROCOSME ROYAL, |

LE SOUVERAIN, MAITRE DU TEMPS ET DU COSMOS

Avant d’étre un produit de la science, I'automate était une machine
philosophique. En tant que tel, il était investi d’'une signifiance symbolique et
politique. Au sein de I'environnement palatial, il participait a I'élaboration visuelle et
a la négociation de l'idéologie royale et califale. A travers la valorisation de
l'automate, I'étude comparée du proces de définition du portrait des chefs d’état
sassanide et islamique permettra en méme temps de saisir dans quelle mesure les
Abbassides s’étaient confrontés au modéle sassanide. En particulier, il sera
guestion dans les deux prochains volets de distinguer les typologies de machines
recherchées dans les milieux auliques perse et abbasside. L’insistance sur deux
modeéles d’automates révéle la volonté autant du souverain que du calife de se
présenter en qualité de maitre du temps et maitre de la nature. Ces caracteres
contribuaient activement au discours légitimateur du §ahansah sassanide, en le
présentant comme le kosmokratér (littéralement « souverain cosmigque »)?72, Les
Abbassides, a leur tour, s’appropriérent de certains attributs de la personne royale

sassanide, en les adaptant sous une forme islamisée.

Cette partie de la thése est consacrée a I'analyse de tous les dispositifs qui
contribuérent a la définition du caractére cosmique du roi des rois sassanide et du
calife abbasside. Dans cette optique, il sera question d’analyser un catalogue
d’appareils utilisés pour le calcul du temps, tels que les horloges hydrauliques et
les instruments astronomiques dans les milieux perse et arabe. A ce propos, le
volet s’ouvre avec un chapitre d’introduction censé offrir une histoire des appareils

pour le calcul du temps dans I'Antiquité et I'Antiquité tardive. Cette étude permet

272 | e titre était associé aux empereurs romains depuis le lle siécle. Toutefois, son utilisation est liée
surtout a la figure de Constantin 1" (r. 310-337). Il était également utilisé par les empereurs
byzantins, qui exercaient leur réle de Vicaire de Christ. Voir J. Brown (2001, 3 : 88-89) et lafrate
(2020, 191).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 183



d’assembler un corpus vaste et hétérogene d’exemples issus du monde égyptien
ancien, de la Mésopotamie et des contextes grecs et romains, qui nous permet de
comprendre les cadres des élaborations successives dans les milieux sassanides

et abbassides.

Le deuxieme chapitre de notre discussion porte sur un modéle unique de
machinerie complexe développée au sein de 'Empire sassanide. Il s’agit du célébre
Taht-i Taqdis, le tréne du roi Husraw Il (r. 590/91-628). Un corpus vaste et
hétérogéne de sources confirme la nature spectaculaire du siege sassanide,
équipé d’'un mécanisme qui lui permettait certaines actions. Sa nature technique
alla de pair avec la présence d'un planétarium ou d’'un mécanisme d’horlogerie.
L’association de I'élément mécanique a la représentation astrale servait a étendre
idéologiquement le champ d’action du souverain sur la sphére du temps. Le roi
pouvait ainsi s'approprier symboliqguement de la gestion du temps, placé sous son
contréle. Ce trbne imposant, dont les caractéeres spectaculaires le transforment plus
tard dans un topique narratif autant de la littérature arabo-persane que de I'Europe
meédiévale, devient un modele pour des sieges mobiles réalisés quelques siecles
plus tard. On aura ainsi la possibilité d’examiner 'exemplaire byzantin, connu sous
le nom de « trébne de Salomon ». Les récits témoignent de la richesse de ses
apparats, parmi lesquels figuraient des automates sous forme animale, en mesure
d’émettre de sons et de bouger certaines parties. De méme, nous avons €galement
connaissance de l'existence d’automates similaires dans les salles du tréne
abbassides. Enfin, le dernier paragraphe du chapitre se consacre a une breve
discussion sur les apparitions littéraires des trénes, ou ils se transfigurent, en

prenant la forme d’objets magiques et merveilleux.

Le troisiéme chapitre aboutira a une discussion portant sur la question de
I'horlogerie en contexte islamique. Tout d’abord, il sera question d’illustrer les
antécédents omeyyades, en prenant en considération certaines horloges
monumentales fonctionnant par le biais d’un principe hydraulique. La création de
ces appareils, dont on ne posséde pas des informations détaillées, était

commandée par les califes. Les horloges monumentales islamiques, a I'instar des

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 184



modeles byzantins, étaient situées dans des endroits stratégiques de la ville, par
exemple en proximité de la mosquée congrégationnelle. Enfin, le chapitre se
conclut avec I'étude d’une horloge a eau, expressément congu par les artisans
abbassides du calife Haran al-RasSid et offert a Charlemagne en occasion de
'ambassade au cours de l'année 807. Dans ce contexte, on expliquera le
fonctionnement de cette piéce d’horlogerie par le biais des instructions détaillées
fournies quelques siécles plus tard par l'ingénieur al-Jazari dans son Kitab fi

ma ‘rifat al-hiyal al-handasiyya.

Le répertoire d’appareils présentés en cette partie nous permettra de
comprendre leur prestige dans les environnements palatiaux perse et abbasside.
De méme, il sera possible de saisir selon quelles dynamiques un trone
astronomique ou une horloge hydraulique agissait en tant que vecteurs de diffusion
et de représentation d’'une certaine idéologie royale. Les automata, a travers leur
mise en scéne publique, semblent en fait avoir contribué de maniere substantielle
a la définition de I'espace du pouvoir, en participant a la création d’'une image de la
cour comme d’un microcosme a lintérieur duquel le Roi des rois, puis le calife

occupaient le role cardinal de maitre incontesté du monde.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 185



Chapitre 1.
EN GUISE D’INTRODUCTION : UNE PETITE HISTOIRE DE L’HEURE

When the golden drum on the tower is
beaten

To inform all the sons-of-the-Law
everywhere,

Its sound will immediately reach those
who are connected with this Law

Even if they are separated by ten
thousand miles.

Zhengming jing, The Attestation
sdtra, une apocalypse bouddhiste du VIe
siécle

Depuis toujours, la question du temps obséde I'humanité. L’organisation et
la mesure du temps réglent en fait toutes sortes d’activités d’une société. Il est ainsi
un instrument cardinal pour la gestion des activités quotidiennes, mais il est
également l'objet des réflexions d’ordre conceptuel, telles que les théorisations
philosophiques et scientifiques. Les tentatives de compréhension de la notion du
temps ont été mises en ceuvre depuis I'Antiquité. Pensons a titre d’exemple aux
considérations menées, parmi les autres, par Anaximandre, Démocrite, Straton,
Platon, Aristote et, plus tard, par Cicéron, Plotin, Jamblique?’3. Néanmoins, nos
connaissance et compréhension de I'histoire du temps développée dans I'Antiquité
sont encore partielles. Si la question du temps dans le domaine gréco-romain a été
objet d’études récentes, en revanche il reste encore beaucoup a faire dans les
études iraniennes?’4. Le temps joue assurément un role essentiel dans la

mythologie et le systeme des croyances zoroastriennes. Les écritures

273 Une bonne synthése sur les théorisations sur le temps dans I'’Antiquité est présentée par Samuel
Sambursky (1987, 9-20) ainsi que par Pierre Buser et Claude Debru (2011, 16-24).

274 Sur les théorisations concernant le temps, développés dans le monde iranien, les travaux de
Panaino sont a signaler. On renvoie en particulier a Panaino (2003a; 2003b; 2017). Pour ce qui est
de l'analyse des instruments de calcul du temps, il reste encore presque tout a faire.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 186



zoroastriennes en effet considerent I'existence d’'un temps infini et d’'un temps
limité. Pour ce qui est du temps illimité, 'Avesta le présente comme une entité
divine, définie par Zrvan akarana (mp. Zurwéan T akanarag, «le temps sans
limite »)?7®, Le temps limité, Zrvan darayé.xVadata (mp. Zurwan T dagrand-xwaday
« le temps a la longue domination » ou, encore, le Zurwan 1 kanaragobmand « le
temps doté de limite »), est en revanche une création du dieu Ohrmazd. Les textes
zoroastriens (parmi d’autres, le premier chapitre du Bundahi$n) expliquent
clairement que Ohrmazd créa le temps fini pour empécher que la lutte entre le bien
et le mal ne s’articulat dans I'infini spatio-temporel (Panaino 2003b, 32). En réalité,
le dieu créa le temps (d’une durée de 12000 ans) et I'espace?’® finis comme des
« armes » pour limiter 'action d’Ahriman et de son armée. Ces deux coordonnées
définissent I'aréne de bataille des deux factions. Comme [’écrit justement Panaino
(2003b, 32), la conscience des intentions d’Ahriman et du début des luttes induit
Ohrmazd a créer le temps limité. Seulement a I'échéance des 12000 ans, et avec
l'arrivée de trois Sauveurs (mp. saosyant)?’’, Ahriman sera vaincu et le temps

illimité restauré.

D’un point de vue technique et pratique, la mesure du temps oblige a
inventer des instruments de connaissance et régulation. Sur une grande échelle,
I'observation du soleil, de la lune et des étoiles permet la création d’'un calendrier,

fondamental pour la gestion des affaires politiques, agraires et religieuses?’®. Le

275 Nous ne nous pencherons pas sur la question du zurvanisme, un mouvement religieux
hypothétique, qui donne un rdle de premier plan & Zurwan, en qualité de divinité et pére des deux
jumeaux, Ahriman et Ohrmazd. Sur ce théme, on renvoie a Rezania (2008; 2010) et de Jong (2010;
2014). Sur la notion de « temps » et de « temps illimité » dans le systéeme de pensée zoroastrien,
voir les travaux de Rezania et les récentes contributions de Panaino (2019, 46-7; 2020d).

276 Ohrmazd aurait articulé la création de I'espace en deux dimensions : le gétig, le monde matériel,
et le ménadg, la création mentale.

277 sur le role de ces figures dans le systeme eschatologique zoroastrien, on renvoie la lecture a
Piras (2003).

278 Nous n’allons pas explorer ici la question du calendrier dans le monde iranien ancien. La
bibliographie sur le sujet est extrémement vaste. Nous nous permettons de renvoyer en particulier
a Panaino, Abdollahy et Balland (1990), qui présentent I'évolution de I'histoire de calendriers dés
'époque pré-achéménide, et 'accompagnant d’une riche bibliographie. Voir aussi la contribution de
de Blois (1996) et la récente édition en italien de I'ceuvre de Taqgizadah (2010).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 187



calcul des heures pouvait en revanche se faire a 'aide d’instruments tels que les
cadrans solaires, les horloges hydrauliques et d’autres méthodes, qui s’appuyaient
sur I'observation directe (du mouvement apparent du Soleil, des constellations ou
de l'allongement des ombres). Price (1978, 53) a montré que les connaissances
acquises dans le domaine de l'idéalisation des automates ont trés to6t conduit a
'élaboration d'une autre variété de mécanismes, c’est-a-dire le modele
astronomique et du calcul du temps. L'apparition plus tardive de ces appareils
cosmologiques peut étre expliquée sur la base du fait que ces mémes mécanismes
demandaient un niveau technique plus élevé de celui requis pour 'idéalisation et la

construction des automates.

1.1. La mesure du temps dans I’Antiquité

L’Antiquité nous présente un nombre considérable des modéles d’appareils
horaires. Pensons aux instruments des calculs égyptiens, babyloniens, ou, encore,
aux créations chinoises. L’Egypte nous offre la plus vieille attestation de la division
en 24 heures de la journée (XIII® siecle avant notre ére), ainsi que les plus anciens
modeles d’instruments pour le calcul du temps. Deux types des techniques sont
attestés dans I'Egypte ancienne: des exemples dinstrument solaire et
d’instruments hydrauliques, fonctionnant par écoulement d’eau?’®. L’instrument
solaire égyptien le plus ancien date de I'époque de Thoutmosis lll, dans la premiere
moitié du XV¢ siécle avant notre ére (Bonnin 2015, 41). Il s’agit d’'un cadran a ombre
en forme de regle (figure 6). La mise en station de I'appareil est encore objet de
discussion. Il est probable que la régle, percée de cing trous censeés indiquer cing
moments divers, était surmontée d’'une piéce verticale a laquelle était fixé un fil &
plomb avec un tenon rectangulaire dans son extrémité. L’'ombre du tenon sur la
régle permettait de calculer 'heure, mais non d’'une maniere trés précise. Ce genre

d’indicateur du temps fut le précurseur d’un deuxieme type de cadran, « a plan

279 Voir a ce propos Bonnin (2015, 40-47) et Symons (2019).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 188



incliné », développé entre le VII® et le VI® siécle avant notre ére (Bonnin 2015,
42-43). Pour ce qui est des horloges hydrauliques, le plus ancien modéle égyptien
remonte au regne d’Aménophis Il (vers 1415-1380). Il s’agit d’'un vase en albatre,
qui accueille a l'intérieur un systéme gradué échelonné en douze parties. Le vase
était rempli a ras bord au début de la journée et indiquait I'heure au fur et a mesure

que I'eau écoulait a traverse un orifice.

Il est assez probable que les instruments solaires et hydrauliques servaient
en particulier pour réguler divers aspects de la vie religieuse : les services a

présenter aux divinités, les heures de la priere et tout autre type de culte.

Les civilisations mésopotamiennes montrent une immense finesse
scientifique, en particulier en matiere des sciences astrologiques, de technologies
temporelles et de dispositifs calendaires. Malgré linexistence d’évidences
archéologiques?®, nous savons que dans la Mésopotamie du VII® siécle avant
notre ére des instruments hydrauliques a écoulement existaient. Bonnin (2015, 50)
nous rappelle également que la premiere référence littéraire grecque sur un
instrument de mesure du temps se trouve dans les Histoires d’Hérodote, qui datent
au Ve siécle avant notre ére. Manifestement, I'historien attribue I'origine du savoir

technologique grec aux Babyloniens?8? :

Car, pour l'usage du polos, du gnomon, et pour la division du jour en 12

parties, c’est des Babyloniens que les Grecs I'apprirent.

Comme I'a bien noté Bonnin, la mention d’Hérodote suggére que la technologie

temporelle et les connaissances qui y sont rattachées étaient connues et mises en

280 | e seul instrument connu a été redécouvert par David Brown. Provenant de Nimrud, il s’agit
d’'une sorte de bol & immersion, conservée au British Museum. Voir a ce propos D. Brown (2010,
119-20).

281 Sur ce sujet, nous renvoyons a Neugebauer (1947).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 189



pratique en Gréce dés le VI¢ siécle avant notre ére, sinon plus tét. A titre d’exemple,
considérons la grande horloge hydraulique, construite sur le modéle qu’'une
clepsydre et installée a Athénes, surl'agora a la fin du Ve siécle. Le choix d’'insérer
le mécanisme dans I'espace public de I'agora, dévoile le role social qu’il lui était
attribué. Un autre exemple d’horloge monumentale, du méme type que la

précédente, se trouvait & Oropos, en Attique et date au IV® siécle avant notre ére.

Comme le remarque Bonnin (2015, 60), plus tard les modéles d’horloges
grecques inspirérent les Romains, qui hériteront les techniques et les instruments.
L’exemplaire de mécanisme de I'Antiquité le plus significatif concerne la Tour des
Vents d’Athénes, située sur ’Agora romaine. Il s’agit d’'une structure octogonale en
marbre, construite entre II® et I®" siécles avant notre ere et conservée presque
intacte?®2. L’horloge est probablement une création de I'ingénieur Andronicos de
Cyrrhos. Chaque face de la tour abrite un cadran solaire tandis qu’'une neuviéme
tour est positionnée sur la tour cylindrique, qui servait de réservoir de la clepsydre.
Les cadrans solaires observent le déplacement apparent du Soleil au long de la
journée a l'aide d’'un « style » soit une tige qui projette 'ombre sur la table du
cadran, ou un ensemble de graduations sont tracées (lignes horaires, lignes des
solstices et des équinoxes). Ce genre d’appareils fonctionnait correctement dans
la latitude géographique pour laquelle ils avaient été concus. Les neuf cadrans de
la Tour des Vents fonctionnaient de facon dissociée pendant la journée, en donnant
I'heure la plus exacte possible (Bonnin 2015, 291). A l'intérieur de la structure, il se
trouvait le complexe horloge hydrauligue monumental (figures 7a-b). Le
fonctionnement du mécanisme dépendait de la circulation de 'eau dans de divers
canaux, qui lient le réservoir externe a un certain nombre de fontaines internes.
L’eau, provenant d’'une source externe, entrait dans la tour cylindrique sous ['effet
de la pression hydraulique. Le tuyau plein d’eau montait jusqu’a un deuxiéme
réservoir qui alimentait I'horloge, sous pression constante. Une canalisation placée
au sommet du réservoir permettait le passage de I'eau vers le centre de la salle

octogonale puis le fonctionnement des fontaines ou d’autres dispositifs.

282 Sur ce sujet, voir Noble et De Solla Price (1968) et Bonnin (2015, 286-95).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 190



L’écoulement de I'eau pour I'alimentation de I'horloge était régulé par une valve,
calibrée d’'une maniére telle qu'un deuxieme réservoir se remplissait complétement
en vingt-quatre heures. Au fur et a mesure que le réservoir inférieur se remplissait,
un flotteur s’élevait avec l'eau et une fine chaine de bronze reliée au flotteur
transmettait son mouvement a un appareil d’affichage au centre de la tour
octogonale. Au bout de vingt-quatre heures, lorsque le réservoir inférieur était
rempli et que le flotteur avait atteint sa position supérieure, un gardien ouvrait la
vanne au fond de ce réservoir et laissait I'eau s’écouler par un trou (Noble et Price
1968, 351). Pour ce qui est du mécanisme qui montrait I’heure, nous n’avons pas
de données qui nous permettent de tirer des conclusions a I'égard. Il est possible
qu’il s’agit d’'un automate qui sonnait une cloche a chaque changement d’heure ou,
encore, d’'une échelle étalonnée, qui s’élevait par le biais d’'une chaine, liée a un

flotteur.

Les ingénieurs alexandrins mentionnés, tels que Ctésibios et Philon, mais
aussi Archimede (212 avant notre ére)?83 et, plus tard, le romain Vitruve, nous ont
laissé des traités sur les horloges hydrauliques?®4. Un autre produit remarquable de
ces connaissances hellénistiques est représenté par le mécanisme d’Anticythere,
un instrument de calcul pour les relevements astronomiques dont la création date
entre la fin du lll® et le I°" siecle avant notre ere?®® (figure 8). Le complexe

engrenage, composé d’'un nombre élevé de roues dentées, aidait en fait a estimer

283 A Archiméde est traditionnellement attribué un traité sur la construction des horloges
hydrauliques. Le texte survit dans des versions arabes qui portent les titres de Kitdb ArSimidas
fl ‘amal al-binkamat (‘Le livre d’Archiméde sur la construction des horloges hydrauliques’) et
Kitab ‘amal al-sa‘at li-Arsimidas (‘Le livre d’Archiméde sur les horloges’). Hill (1976) a produit une
édition critique et une traduction de 'ouvrage. Le méme savant (1987, 12) estime le traité comme
un ouvrage authentique d’Archiméde, auquel probablement les ingénieurs arabes ont ajouté des
descriptions d’autres mécanismes ainsi que des nouveautés techniques.

284 Considérons a titre d’exemple I'appareil horaire congu par Ctésibios et survécu dans la
description de Vitruve. Il s’agissait d’'un mécanisme hydraulique avec un flotteur et une colonne. Sur
celle-ci, la figure d’un individu indiquait avec une baguette la progression des heures sur un tambour
vertical (figure 9). Voir Hill (1996, 380-82).

285 Sur I'histoire de ce mécanisme, de sa découverte et des principes qui régissent son
fonctionnement voir de Solla Price (1959; 1974), Hill (1987, 12-13), Hannah (2009, 27-67) et Jones
(2017).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 191



la position des luminaires ainsi que la rotation des étoiles fixes majeures. Mais cet
objet est particulierement important pour le niveau de miniaturisation et de
complexité des parties qui le composent. En effet, les dents des engrenages
mesurent seulement 2 millimetres. La miniaturisation propre de cet instrument,
ainsi que sa précision a relever les mouvements des astres, en font un résultat
extraordinaire de la prouesse et du niveau de raffinement technique des ingénieurs

de I'époque.

1.2. La mesure du temps dans I’Antiquité tardive et la premiére époque
islamique

Les connaissances hellénistiques sur les techniques, comme nous I'avons
vu, constituerent un bon point de départ pour les études postérieures des Byzantins
et des Arabes. Considérons a ce propos un cadran solaire byzantin, dont les
fragments sont conservés au Musée des Sciences de Londres. Datable entre la fin
du Ve siécle et la premiére moitié du VI® siécle, son fonctionnement révele une
dépendance vis-a-vis du systéme utilisé dans I'appareil d’Anticythere. Quelques
siécles plus tard, une systématisation tardive de ce genre de mécanisme a trouvé
place dans le Kitab fi Isti'ab al-wujah al-mumkina fi san‘at al-asturlab (‘Livre de la
pleine compréhension des méthodes possibles de construction de I'astrolabe’) de
al-Birdint, produit dans le XI¢ siécle (Field et Wright 1985, 117). Encore une fois,
cela témoigne du fait que les conceptualisations hellénistiques jouaient un réle
significatif dans les premieres élaborations technologiques développées dans le

monde islamique.

Un autre exemple remarquable de lingénierie byzantine est la célebre
horloge de Gaza, en Palestine, un des principaux centres d’enseignement de
'Empire (Flusin 2007, 283-84). L’appareil fut construit vers 500 de notre ére et il
est décrit par le rhéteur grec chrétien Procope de Gaza (m. environ 530). I
s’agissait d’'un mécanisme complexe, avec des figurines automatiques, telles que

celles d’Heélios et d’Hercule (figure 10). Son exposition publique servait a célébrer

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 192



le pouvoir impérial et il était en fait pensé comme une apothéose de I'empereur
Anastase [¥". Deux étages, avec douze portes chacun, servaient a déterminer
'heure : le premier étage était consacré aux heures nocturnes, celui en dessous
aux heures diurnes. Le passage d'une heure a lautre était indiqué par le
mouvement d’'un automate représentant Hélios, qu’il se fermait devant une de
douze portes, d’ou il sortait un Hercule, avec les attributs d’'un de ses douze travaux
mythiques. Successivement, une figurine en forme d’aigle, positionnée au-dessus
de la porte, se déplacait en déployant ses ailes pour déposer une couronne sur la
téte d’Hercule — un signe, celui, de l'autorité impériale. Au pignon, la téte de la

Gorgone Méduse bougeait ses yeux au changement de chaque heure?8,

La ville de Constantinople accueillait aussi de grandes horloges publiques
monumentales, positionnées dans des lieux centraux dans la vie sociale et politique
de la capitale byzantine?®’. Des exemples byzantins célébres sont témoignés par
le De Ceremoniis aulee byzantinee, composé par I'empereur Constantin VIi
porphyrogénete (r. 913-959). Celui-ci évoque l'existence de trois horloges
monumentales : une présente dans I'église de Sainte-Sophie, une deuxieme située
dans le palais impérial de Constantinople et une troisiéme dans I'église des Saints
Apotres?®®, Malgré les nombreuses citations relatives aux trois horloges, le De
Ceremoniis ne fournit pas de description ou de détails particuliers. Ce qui est
remarquable dans son exposition, c’est, encore une fois, la place que ces trois
horloges jouent dans les rituels codifiées de la vie politique et religieuse de

Constantinople. L’horloge de Sainte-Sophie était surement l'une des plus

286 Nous renvoyons pour la description originelle et une analyse du texte a I'édition d’Amato
(Procope de Césarée 2014, 117-56). Il nous semble aussi pertinent de mentionner a la méme
époque la célébration de la technologie par le roi ostrogot Théodoric le Grand (454-526) dans une
lettre envoyé a Boéce, qui semble étre lui-méme capable de construire des horloges hydrauliques
(Cassiodore 2006, 20). L’'objectif de cette lettre était de répondre a la requéte de Gondebaud (m.
516), roi des Burgondes et a son désirs de posséder un chef-d’ceuvre de la technologie byzantine.
Le modele qui lui fut envoyé possédait deux mécanismes : 'un qui montrait le mouvement des corps
célestes, I'autre pour le passage des heures (Alertz 2015, 116).

287 Anderson (2014) examine les données littéraires qui témoignent I'existence de plusieurs horloges
monumentales byzantines a Constantinople. Le but de sa recherche est d’expliquer les raisons
sociales, politiques et culturelles du grand succes rencontré par ce genre de dispositifs.

288 Nous renvoyons a I'édition critique proposée par Moffatt et Tall (Constantin VIl 2017).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 193



importantes dans la vie politique et sociale de la capitale byzantine. La premiéere
attestation de son existence se trouve dans un protocole qui célébrait le triomphe
de Basile I°" en 878289, Quelques années plus tard, un prisonnier arabe, Harln ibn
Yahya, fournit une description détaillée de I'horloge, en attribuant sa création au
sage Apollonius de Tyane — le méme Apollonius auquel était attribuée la création
des talismans dans la ville sassanide de Ctésiphon. Le récit est mentionné par
plusieurs géographes arabes et persans, tels que Ibn Rusta (X¢© siécle), Ibn al-Qass
(m. env. 946-948) et al-QazwinT (m. 1283)?°0. Considérons, a titre d’exemple, ce
gu’écrit le géographe persan dans son livre Kitab atar al-bilad wa ahbar al-‘ibad
(‘Les monuments des pays et les traditions historiques sur leurs peuples’) a propos

de ce mécanisme, qui se trouvait chez le phare de Constantinople :

Il se trouvait [dans I'horloge] douze portes, le battant de chaque porte
avait la longueur d’'un empan et mentionnait le nombre des heures.
Lorsqu’une heure de la nuit ou du jour passait, une porte s’ouvrait et une
figurine en sortait et elle restait déboute jusqu’au passage de I'’heure. A
ce moment-la, cette figurine rentrait et la porte se fermait. Une autre
porte s’ouvrait et une autre figurine en sortait, selon ce modéle. Les
Byzantins disaient qu’il s’agissait d'une des créations du sage

Balinas?91,

Sur ce point, il est important de remarquer que dans la description de Hardn
I'horloge était toujours accompagnée de certains types de talismans, eux aussi des

créations attribuées au sage Apollonius de Tyane (EI-Cheikh 2004, 147-49).

Pour ce qui concerne I'horlogerie dans le monde iranien, force est de

constater que la littérature sur ce sujet est extrémement limitée. Si on posséde

289 Sur I'horloge de Sainte-Sophie, voir Anderson (2014, 26-29).
290 Voir a ce propos Miquel (1975, 2 : 427) et EI-Cheikh (2004, 147-49).
291 Texte arabe en annexe, p. 417.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 194



quelques informations a I'égard de certains instruments utilisés dans I'’Antiquité, on
ne peut en dire autant pour 'époque sassanide. En effet, comme pour le cas des
instruments babyloniens, nous ne possédons aucune donnée archéologique pour
la période sassanide. Nous pouvons néanmoins constater que certains exemples
d’horloges a eau, comparable au modeéle babylonien, étaient probablement utilisés
dans la Perse achéménide. Albert Olmstead (1948, 199-200) rappelle justement
que les rois achéménides n’ont pas pu ignorer les contributions scientifiques et
intellectuelles des Babyloniens. Il est donc tout a fait raisonnable de supposer que
les Achéménides adoptérent les résultats obtenus en Mésopotamie dans le
domaine de I'horlogerie. En particulier, ces instruments pouvaient étre utiles dans
la gestion des systémes d'’irrigation comme les kariz (arabe qanat). Il s’agissait d’'un
ensemble des galeries et puits drainants qui exploitent les eaux des nappes
souterraines pour l'agriculture irriguée. L'utilisation des horloges a eau dans le
systéme des kariz est attestée pour les périodes plus tardives, ou elles aident a
gérer la distribution d’eau entre agriculteurs (de Planhol 2012; Semsar Yazdi et
Labbaf Khaneiki 2016, 11-12)%°2. Or, en allant plus loin, on pourrait faire 'hypothése
gue des instruments a eau étaient utilisés a I'époque sassanide. En effet,
I'économie de l'lran sassanide se basait en premier lieu sur I'agriculture. Les
rapports de fouilles témoignent de I'existence de systéme complexes d’irrigation de
terres agricoles, en particulier dans les régions du Hazistan, dans le sud-ouest de
I'lran et dans la région de Ctésiphon (Chegini et Nikitin 1996, 43-44). On s’attendrait
que des modeéles d’horloges a eau fussent utilisés aussi dans ce contexte pour
régler la distribution d’eau entre les agriculteurs. Néanmoins, il s’agit pour l'instant

d’'une hypothése de recherche qui mérite une étude spécifique approfondie.

Une premiere véritable attestation d’'un appareil horaire nous vient de I'Asie
centrale. René Rohr (1980) mentionne la découverte de deux cadrans solaires
hellénistiques dans la ville alexandrine de Ay Hanum, en Bactriane. Un de ces

cadrans, qui semble avoir été un instrument précis, date de la période entre 325 et

292 On renvoie également a Rahimi (2017), qui explique en détail la fonction des horloges
hydrauliques dans les systémes d’irrigation persans.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 195



145 avant notre ére. La découverte de ces modeéles, datant de I'époque
hellénistique, est un témoignage important. En effet, comme le rappelle Kaye
(2018, 60), « it is possible that even if sundials were not produced in the [Sasanian]

empire, people were still familiar with them because artifacts remained ».

La présence d’'instruments horaires a I'époque parthe semble étre attestée
par I'écrivain grec Philostrate d’Athénes. Dans Ta €¢ tov Tvavéa AroAloviov (‘La
vie d’Apollonyos de Tyane’), Philostrate (m. 245) décrit la cour du souverain parthe
en s’attardant sur I'existence de quatre roues qui lui rappelait le passage du temps
et les impératifs de la justice (Kaye 2018, 61). Les récits d’historiens et écrivains
contemporains qui concernent 'empire sassanide ne conservent pas d’informations
précieuses sur l'horlogerie sassanide. Nous mentionnons seulement a titre
d’exemple la chronique de I'évéque et intellectuel Zacharie le Rhéteur (m. avant
553), qui décrit les événements du siege de la ville byzantine d’Amida, commandé
en 502 par Kawad I°" (r. 488-496 ; r. 499-531). Le texte originel de la Chronique de
Zacharie le Rhéteur n’est pas parvenu jusqu’a nous, néanmoins une version
syriague anonyme existe. Le siege fut un succes pour les Sassanides qui

déroberent plusieurs objets de la ville. On lit dans le texte :

The gold and silver belonging to the great men’s houses, and the
beautiful garments, were collected together and given to the king’'s
treasurers. But they also took down all the statues of the city, and the
sundials, and the marble. (Maas 2010, 338)

Les sources moyen-perses, de la méme maniere, n’offrent pas des données
essentielles sur le sujet. Néanmoins, nous pouvons y distinguer des informations
utiles a propos des notions de mesure du temps, qui semble impliquer I'existence

des instruments pour la détection du temps. Considérons a cet égard les mots

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 196



moyen-perses zaman?® et hasr. Le premier indique I'heure et il se distingue de
zaman, forme plus commune qui indique le « temps ». Le terme hasr dérive de
'avestique hafra, une unité de mesure normalement utilisée pour la longueur. Le
terme h&Ora apparait avec ses multiples (facar ou caretu-) dans les textes
avestiques. Le premier indiquait la longueur d’'un champ de courses et le Caratu-
valait deux ha6ra, c’est-a-dire un tour complet (Henning 1942, 236). Mais Henning
expligue aussi que les commentaires moyen-perses définissent aussi le terme
habra comme une parasange ou également un quart de parasange. En outre, le
Farhang-e Oim Ewak (XXVII), un lexique bilingue avestique-moyen-perse datable
au X® ou Xl¢ siecle, atteste les termes ha6ra et hasr parmi les unités de mesure
pour le temps et les distances. Le lexique offre trois définitions pour ce mot : 1) une
parasange ; 2) la distance de 1000 pas de deux pieds et 3) le passage du temps
d’'un hasr moyen d’un nycthémere (Henning 1942, 237; Gushtasp et Hajipour 2018,
131; 289-90)%%4. Il apparait clairement que le terme prend une connotation
temporelle dans une période plus tardive. Une deuxieme source moyen-perse, le
Bundahi$n (25,5) souligne la polysémie du terme, en indiquant que le terme a pu
se référer a une mesure du temps ou de la distance (« hasr-€ zaman-¢€é ud hasr-iz
pad zamig). Henning (1942, 237) souligne également que le passage du Farhang-

e Oim identifie le hasr moyen avec I'heure. Voici comme il explique ce passage :

According to much-quoted Pahlavi passages the longest day (night) is

of 12 ha6ras, the shortest day (night) of 6 ha6ras, i.e. the longest day
(night) was defined as of i—z X 24 = 16 hours, the shortest night (day) as
of % x 24 = 8 hours. The habra employed here equals i—; hours (1 h. 20

m.), or in other words, it is the hour (* day) as measured on the longest

293 Panaino (2017b, 154) met en évidence qu’on peut trouver le terme zaman, « heure » erronément
écrit zaman (probablement un lectio facilior). On renvoie a cet article pour une analyse étymologique
approfondie.

294 0On lit dans la version moyen-perse : « Hasr ¢and éwénag, ast-iz kii payman wizaréd, hasr 1
mayanag pad zamig *ké frasang xwanénd, 1000 gam T 2-pay <ké> rawisn, abag saziSn 1 zaman T
hasr [I] mayanag réz-$aban handaxtag » (Gushtasp et Hajipour 2018, 130).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 197



day. Since we know that the time h&6ra were of variable length, we
cannot escape the conclusion that they were simply unequal hours (wpai
Kalpikai), i.e. a habra = the twelfth part of the natural day from sunrise to

sunset.

Peu aprés Henning explique aussi que le systeme des heures inégales, originaire
de la Mésopotamie, fut successivement introduit dans le monde grec et sassanide.
Les heures inégales changent de jour en jour et en fonction du parallele de latitude.
Pour assurer une mesure du temps précise, il est nécessaire de choisir une unité
standard. Pour ce qui est du systéme répandu dans I'empire sassanide, on adopta
trois heures standards : I'heure du jour le plus long, I'heure du jour le plus bref et
I’heure du jour de I'équinoxe (I’heure moyenne). Henning rappelle également qu’en
basant la relation entre ces journées de 16:12:8, les heures correspondantes
étaient de 1 heure et 20 minutes et 1 heure et 40 minutes. Par conséquent, le jour
le plus long est constitué de 12 hasr longs, le jour moyen de 16 hasr moyens et le

jour le plus bref de 24 hasr brefs.

Un autre aspect qu’il faut mentionner porte encore une fois sur les questions
du calendrier. Il apparait que dans I'lran préislamique deux différents systemes
calendaires co-existaient : une année solaire vague, constituée de 365 jours, sans
aucune fraction supplémentaire, et une année solaire fixe. L’année vague — c’est-
a-dire le calendrier officiel, utilisé pour toutes les questions administratives et
institutionnelles — était constituée de 12 mois de 30 jours et de 5 jours épagomenes,
qgue le Bundahi$n définit dizidag et turuftag, les jours « volés » (Cristoforetti 2003,
194). Cependant, 'année solaire tropique, qui devait correspondre au calendrier
religieux, prévoyait une fraction de jour. Donc, par rapport a lui, 'année vague
perdait un jour tous les quatre ans (Taqgizadeh 1937, 6). Taqgizadah (2010, 14-15)2%
a également mis en évidence la distinction entre les deux typologies d’années

solaires, telles qu’elles apparaissent dans le troisiéme livre du Dénkard (chapitre

295 Nous nous referons a une édition récente de I'ceuvre de Taqizadah, révisée, traduite et mise a
jour par Simone Cristoforetti.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 198



419) et qui représentent les deux calendriers qui nous venons de présenter (de
Menasce 1973, 377). La source distingue entre le r6z-wihézagig-sal, 'année
vague, dans laquelle I'intercalation des jours intervient et le zaman-wihézagig-sal,
c’est-a-dire 'année intercalée, munie d’une intercalation des heures?. Le premier
type posséde cing jours intercalés a la fin de 'année. Le deuxiéme est en revanche
'année intercalée, au sens propre du terme, a laquelle les heures excédantes sont
ajoutées. Selon ce schéma, il semble donc qu’environ tous les 120 ans, était
nécessaire d’ajouter un treizieme mois?®’. Le systéme perse des intercalations est
bien expliqué dans les ceuvres de certains savants musulmans, tels que al-Birdnt
et, dans une moindre mesure, al-Ya'qubt (m. 897) et al-Mas‘ud1 (de Blois 1996).
Néanmoins, la question de I'existence du calendrier intercalaire zoroastrien fait
'objet d’'un débat animé parmi les spécialistes. Considérons la position de Blois
(1996), qui doute de la possibilité de réalisation de ce modéle du calendrier, en le
considérant une « légende » créée aprés la chute de la dynastie sassanide. En
revanche, Panaino (2002b) se détache de cette opinion et il penche en faveur d’'une
réforme du calendrier a I'époque du régne de P&éroz (r. 459-484), avec l'introduction
d’'une pseudo-intercalation. Sans entrer dans les aspects les plus techniques des
questions calendaires, il nous semble important de remarquer qu’un systéme de ce
type, qui voulait étre précis, nécessitait d’'un instrument tout aussi précis pour mener
a bien les calculs mathématiques. Toutes ces considérations nous aménent a croire
gue malgré la pénurie des données archéologiques et textuelles, des modéles
d’instruments pour le calcul du temps étaient diffusés dans tout 'empire. Par

ailleurs, une situation inverse nous semblerait hautement improbable?°8,

29 Taqgizadah (2010, 14) précis que I'année vague est définie roz-wihézagig-sal, 'an aux jours
wihézagig, car il est caractérisé par I'intercalation de la somme des fractions des jours. Il remarque
également que le zaman-wihézagig-sal est 'année munie d’'une véritable intercalation.

297 | a question est bien analysée par Cristoforetti (2003). Voir également Taqizadah (2010, 16-24).
Le systeme intercalé devait servir en particulier pour régler la computation du temps dans les affaires
religieuses.

2% De plus, nous pouvons considérer les réflexions de Pingree (1996, 124) a I'égard de I'introduction
du systeme du calendrier égyptien dans le sous-continent indien et de la valeur des horloges pour
les calculs: « The Indians developed an intercalation cycle only in the fifth century BC, during the
Achaemenid occupation of Gandhara and the Indus Valley. This cycle is expounded in the

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 199



Il nous semble digne de mention le fait qu’a I'’époque islamique une certaine
tradition sur I'horlogerie sassanide est préservée dans la littérature spécialisée.
Nous nous référons a ce propos a l'ouvrage Kitab fi ‘amal al-sa ‘at wa-isti‘maliha
("Sur la construction des horloges et leur utilisation’) de Fahr al-Din Ridwan ibn al-
Sa‘att (m. 1230), polymathe et, a I'occasion, horloger damascéne?®®. Dédiée a la
description de [I'horloge monumentale de Damas qu’il avait réparée et
perfectionnée, cette ceuvre est I'occasion pour I'auteur de discuter les détails de
construction de ces instruments. Dans son introduction, Ridwan explique que son
pere, Muhammad ibn ‘Al ibn Rustam al-Hurasani al-Sa‘ati, avait construit
plusieurs horloges a I'entrée de la grande mosquée de Damas, pendant le réegne
du roi zengide al-Malik al-*Adil Nar al-Din Mahmad (m. 1174). Mais il donne aussi
des indications a I'égard du développement technique au cours des siecles, en
spécifiant I'origine sassanide de la structure aux douze fenétres de I'’horloge a eau.
Ridwan signale également que le modéle sassanide avait perfectionné la clepsydre
d’Archiméde, auquel un traité sur la construction de ces appareils avait été attribué.

Voici ce qu’il écrit a ce sujet :

Then, according to report, a man called Hormuz invented the twelve
doors for the hours of the day and these doors rotated in both of them
[i.e. by day and by night]. And he invented for every hour two balls which
fell, and he added the channels, and the heads of two birds. And he
designed it on this pattern [i.e. the same design as the clock built by
Ridwan’s father] except that it was in a box, from which nothing except
the doors was visible. The birds did not change from their positions, but

only their beaks were protruding from the box. That [design] continued

Jotisavedariga associated with Lagadha. Its contents again reflect Mesopotamian astronomy, as it
employs an outflowing water-clock whose operation is governed by a linear zigzag function with the
ratio of the longest to the shortest day of the year taken to be three to two. All of the elements of this
instrument and its use are Babylonian ».

299 Une édition critique de ce traité n’existe pas encore. Néanmoins, Eilhard Wiedemann et Fritz
Hauser (1915, 176-267) présentent une traduction résumée en allemand. Hill (1981a, 69-88)
analyse les détails de la construction de I'horloge, en I'accompagnant des illustrations explicatives.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 200



in the land of Fars for a long time, and was transmitted from there to the
land of the Greeks, and its construction spread out in the land until it was
transmitted to Damascus, where it was constructed up to the days of the
Byzantines, and after that in the days of the Bantd Umayya, according to
what is mentioned in the histories. This clock attributed to Hormuz
continued to be reproduced by one man after another on this pattern,
and it was in the shape that we described above. (Hill 1981a, 12-13)

Ridwan suggére qu’a I'époque sassanide un ingénieur persan, un certain Hormuz
aurait amélioré une structure développée par Archimede. Celui-ci, selon une
tradition arabe qui remonte a Ibn al-Nadim (1970b, 636; 672), aurait créé de
nouveaux €léments, tels que la chambre pour le flotteur et son flotteur, le réservoir
et son flotteur, la cymbale, une téte d’un oiseau et la présence d’'une boule qui
tombe au passage de chaque heure. L’'ingénieur sassanide aurait ainsi amélioré le
modeéle d’Archiméde, en ajoutant douze fenétres pour signaler le passage des
heures. En plus, il aurait ajouté deux boules pour annoncer encore une fois le
changement d’heure. Sur la base de ces informations et de la description de
'horloge de Damas, nous pouvons donc ainsi résumer le fonctionnement de
'horloge de Hormuz : pendant la journée le flotteur, qui se trouve attaché a une
chaine, descend le long d’'une tour d’eau. Le passage d’'une heure a l'autre est
signalé par les mouvements d’'un ou deux oiseaux qui déplacent une ou deux
boules3%, en les positionnant dans un conduit. Ensuite, le mouvement des boules
permet la fermeture d’une porte qui signale I'heure exacte. A propos de ce modéle
diffusé en lIran, Ridwan souligne également qu’il aurait ensuite contribué aux
développements techniques atteints dans le monde hellénistique, byzantin et,
successivement, arabe. Comme le suggere Hill (1981a, 13), « there is no need to

take Ridwan’s account absolutely literally, but the basis of it, implying cross-

300 A propos de cet élément, Parviz Mohebbi (1996, 199) remarque qu’encore au XVI¢ siécle
lingénieur Hafiz Isfahani utilisait la téte d’oiseau comme aiguille pour son horloge. Il remarque
également que ce choix « vient de la longue tradition de construction de clepsydres qui remonte a
I'époque sassanide ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 201



fertilization between the Hellenistic world and Iran, is perfectly credible. Essentially,
what he says is that the basic “Archimedes” design was transmitted to Iran and that
its water-machinery remained in use. In Iran, however, the geared, rotational
movements of the original design were changed to horizontal movements by driving
wheels and pulley trains ». Ce qui est intéressant avec cette clepsydre, dite
d’origine sassanide, c’est quon trouve des éléments similaires dans les
exemplaires plus tardifs. Comme on le verra dans le troisieme chapitre de cette
section, des exemplaires tres similaires a celui qui nous avons décrits sont connus

dées I'époque abbasside.

- =

Comme nous l'avons déja remarqué, Ridwan ibn al-Sa‘att (m. 1230)
confirme la prouesse technique des Sassanides dans la construction des horloges
hydrauliques. Il insiste aussi sur le fait que ces mémes connaissances acquises par
les Iraniens furent accueillies dans I'Empire byzantin. Or, une dépendance si
décisive de la technique byzantine au modéle sassanide n’est pas du tout crédible.
Néanmoins, il est possible que certains développements techniques obtenus a
'époque sassanide fussent accueillis par les ingénieurs byzantins. En outre,
I'affirmation du savant damascéne semble trouver une correspondance partielle
dans les données a notre disposition. En ce sens, nous pouvons par exemple
constater qu’'a partir du traité des Banu Mudsa, une bonne partie des termes
techniques utilisés dans les écrits scientifiques sont d’origine moyen-perse. Les
mémes considérations s’appliquent aussi aux traités d’al-Jazar et le chapitre sur la
mécanique dans les Clés de la science de l'intellectuel persan Muhammad ibn
Ahmad al-Hwarizmt (X® siécle)3°!. A titre d’exemple, considérons certains termes
spécialisés, d’origine clairement moyen-perse. Le Kitab al-hiyal (‘Livre des
dispositifs ingénieux’) des Banu Muasa mentionne le Saharastin, c’est-a-dire le
pignon d’une lanterne. Le terme dérive probablement du moyen-perse ¢aharstin,
qui signifie littéralement « quatre piliers ». Nous trouvons également le terme

Sanbar (pl. Sanabir) pour indiquer le cercle. Le méme mot est présent aussi dans le

301 Sur le chapitre dédié a la science des hiyal dans l'ouvrage d’al-Hwarizm1 on renvoie a
Wiedemann (1970, 1: 188-228), qui fournit une traduction en allemand avec un commentaire
détaillé.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 202



traité d’al-Jazarf, ou, par exemple, il est utilisé dans la description de la construction
du réservoir pour une horloge hydraulique. Le terme dérive du moyen-perse
¢ambar (CPD 21), qui conserve le méme sens (al-Jazari 1974, 24). Al-dazart utilise
aussi le terme raws$an pour indiquer un balcon placé au-dessous d’'une fenétre. Le
mot rozan (CPD 72) en moyen-perse conserve le sens de « fenétre ». Une derniére
expression sur laquelle nous voulons attirer I'attention est dawlab du dandanajat,
qui indique la roue dentée (Jazari 1974, 65). Le mot pluriel dandanjat dérive du
moyen-perse dandanag, « créneau, dentelure », dérivé de dandag, « dent » (CPD
24). En tout état de cause, al-JazarT lui-méme reconnait la contribution des savants
étrangers aux théorisations sur la technique. En effet, dans son introduction au

texte, il justifie ainsi la présence de maints termes étrangers (Jazari 1974, 16) :

In what | have written | have used foreign hames passed on by earlier
people and adherence to these has continued until today; and other
expressions made necessary by time. For the people of every epoch
have [their own] language, and every group of scholars have technical

terms understood among themselves, and conventions familiar to them.

Or, pour venir au but de la question, on constate qu’il y a un écart important entre
notre connaissance de I'horlogerie sassanide et l'opinion qu’en avaient les
intellectuels islamiques. Afin de réconcilier ces deux aspects, il nous semble
envisageable de mener une étude sur les sources écrites et la culture matérielle,
comme cela a déja été fait pour I'histoire de la technique dans les mondes grec,
romain, byzantin et arabe. L’état précaire de la recherche dans le domaine de la
technique et, plus concrétement, dans celui de I'horlogerie nous oblige pour le
moment a avancer uniquement des hypothéses. Pour l'instant, nous ne pouvons
donc que nous limiter a constater qu’il a un écart entre les informations fournies par

les sources et les données a notre disposition.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 203



Au cours du troisiéme chapitre de cette section, nous aurons I'occasion
d’explorer les créations des ingénieurs musulmanes dans le domaine de
'horlogerie. Les premiéres attestations datent a I'époque omeyyade et elles se
rapportent a '’horloge monumentale hydraulique de Bab al-Sa‘a, a Damas. Une
horloge précieuse fut envoyée avec 'ambassade abbasside de Harun al-Rasid au
roi Charlemagne. Quelques années plus tard, les fréres Bana Misa ont rédigé un
traité sur les dispositifs ingénieux, le Kitab al-hiyal. Bien qu’il ne contienne pas de
modeéles d’horloges, on voit bien qu’'une bonne partie des procédures utilisées pour
les objets présentés pouvaient s’appliquer a la construction d'un appareil
hydraulique (Banu-Masa 1979, 14). Les auteurs eux-mémes spécifient qu’une de

lampes pouvait servir d'instrument garde-temps (1979, 237).

C’est néanmoins au XI® siecle que les mécanismes horaires commencent a
montrer des engrenages et un systéme de fonctionnement plus complexes.
Rappelons I'horloge hydraulique avec roue a augets et cran d’arrét, une évolution
de la clepsydre classique, construite en 1090 par le chinois Su Sung (Needham
2007, 494-96). Comme le montre bien Raghavan (1952), des appareils horaires
complexes, dotés aussi des automates biologiques sont connus en Inde aussi du
Xl siecle. Pour ce qui concerne le monde islamique, Beaune (1980, 118) montre
bien comment I'horlogerie produite est restée fidéle au modéle hydraulique de la
clepsydre. Pensons a titre d’exemple aux créations de al-Jazari, a I'horloge de
Damas construite par le pére du mentionné Ridwan ibn al-Sa‘ati, ou le plus tardif
mécanisme de Fez, du XIV® siecle. Le systeme de fonctionnement devient
manifestement plus complexe : ces horloges hydrauliques commencent a intégrer
un nombre appréciable de jacquemarts, présentés sous formes différentes, telles

gue des animaux, des joueurs de trompette, des cavaliers et des serviteurs.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 204



Chapitre 2.

TRONES ROYALES ET MACHINES SPECTACULAIRES

2.1. Le trédne astronomique de Husraw I

[The Sasanian king] was sitting on
the royal throne, his attire that of a tyrant
and very costly, the gold gem-studded
tiara gleaming brightly with its inset of
rubies around which ran an abundance of
pearl. Glistening in his helmet and
emerald green he amplified his
splendour, so that the eye of the beholder
was all but petrified by insatiable
amazement. His trousers were gold
decorated, costly products of the
weaver’s hand, and his apparel was as
luxurious as his arrogant appetite
desired.

Théophylacte Simocatta 4.2.7-8

La détermination de I'hneure n’était pas le seul objectif des appareils d’horlogerie.

Comme nous le rappelle avec justesse Price (1978, 55), la signification de ces

appareils était bien plus complexe :

It would be a mistake to suppose that water-clocks, or the sundials to

which they are closely related, had the primary utilitarian purpose of

telling the time. Doubtless they were on occasion made to serve this

practical end, but on the whole their design and intention seems to have

been the aesthetic or religious satisfaction derived from making a device

to simulate the heavens.

De ce point de vue, l'intention remarquée par Price est bien valorisée dans le

contexte du paysage aulique, ou

I'horlogerie, les instruments de calcul

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 205



astronomique et les automates animaliers répondaient aux exigences de la
personne royale et de son entourage. Ce genre de dispositifs permettait, en effet,
d’'imiter le role créateur, en embrassant en méme temps les deux aspects du
cosmique et de I'animé (Price 1978, 58). Les deux modalités de simulation de la
création trouvent une synthése représentative originale au sein des
environnements palatiaux de la Méditerranée orientale et du Moyen-Orient entre
I'Antiquité tardive et la premiére époque médiévale. Nous nous référons au modele
de représentation cosmique incarné par les trdnes mobiles, tels ceux attribués a la
prouesse inventive des ingénieurs sassanides et byzantins. En ce sens, nous
pouvons nous pencher en premier lieu sur le cas emblématique offert par le célebre
mécanisme mobile du Taht-i Taqdis. La dénomination arabe identifie le tréne,
superbe et presque mythique, du souverain sassanide Husraw Il (r. 590-628).
Nombre de sources en diverses langues témoignent de I'existence d’'un objet
similaire a la cour perse. Les sources byzantines constituent le groupe le plus
considérable qui nous informe a propos de ce mécanisme. Le premier auteur a
l'introduire est Nicéphore [¢" le Confesseur, patriarche de Constantinople du 806 au
815. Son Breviarium historicum de rebus gestis post imperium, un compendium sur
I'histoire de Byzance entre les régnes des empereurs Phocas (r. 602-610) et Léon
IV (r. 775-780), présente un récit sur I'invasion de Héraclius I®" (r. 610-641) dans
'empire sassanide. En s’appuyant surtout sur la chronique du moine et
chronographe byzantin Théophane, dit «le Confesseur » (m. ca. 818)%°?, le
patriarche nous introduit ainsi la conquéte byzantine et la découverte du tréne

sassanide :

Il livra aussitot a I'empereur une multitude de Turcs sous les ordres d’un
commandant. En les prenant avec soi, [Héraclius] envahit la Perse et
décida de détruire les villes et de renverser les temples du feu. Dans I'un
de ces temples, on découvrit que Husraw, se faisant dieu, avait posé sa

propre image au plafond, comme s'il était assis au ciel, et il avait fabriqué

302 Pour le récit de Théophane, se référer a I'édition de Mango (Théophane 1997, 439-40).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 206



des étoiles, le soleil et la lune, et des anges debout autour de lui, et un
mécanisme pour reproduire du tonnerre et de la pluie quand il le

souhaites0s,

Le récit du patriarche Nicéphore I°" constitua la source primaire pour les ouvrages
de deux autres savants, le Xpovikov cvvtopov (‘Chronique abrégée’) de Georges
le Moine (IX© siecle)3%4 et le Zuvoyic ictopi@v (‘Une histoire concise du monde’) de
Georges Cédréne (fin XI® — début XlI® siecle). La dépendance de ces deux textes
a lauteur précédent est bien évidente. Du premier, on constate que les deux
concordent avec Nicéphore I*" en associant la présence d’'un mécanisme mobile
sassanide a un espace bien défini, c’est-a-dire un temple du feu zoroastrien.
Néanmoins, Georges Cédrene modifie de maniére substantielle I'information, en
fusionnant le récit de Nicéphore I®" avec celui de Théophane le Confesseur. Voila

ce qu’il écrit :

Et aprés la conquéte de la ville de Ganzaca, ou se trouvaient le temple
du feu, le trésor de Crésus, roi des Lydes, et la fausse vénération du
charbon de bois, lorsque (Héraclius) y entra, il trouva limage
abominable de Husraw, (avec) sa figure dans la chambre voltée du
palais, comme s’il était intronisé dans le ciel et autour de lui (il y avait) le
Soleil, la Lune et les étoiles, a qui (le roi de Perse) payait une peur
superstitieuse comme il I'était servant les dieux, et il s’est assis autour

d'anges portant des sceptres pour lui. (Husraw), luttant contre Dieu,

303 Texte grec en annexe, p. 403.
304 « Lorsque le roi Héraclius envabhit la Perse, il commenca a démolir (ses) villes et a détruire les

temples du feu, ou 'image abominable de Husraw a été trouvée sur le plafond de la maison, comme
s’il était assis dans le ciel. En effet, I'impie qui s’était fait dieu, aprés avoir aiguisé/marqué dans sa
maison les étoiles, le soleil et la lune et les anges debout autour de lui, il avait astucieusement congu
un moyen de produire, grace a un mécanisme, le tonnerre et la pluie, quand il le souhaitait ». Texte
grec en annexe, p. 404.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 207



disposa une machine qui, de cet endroit, laissait tomber des gouttes de

pluie produisant des sons semblables a ceux des tonnerres3%,

On relévera de ce passage du XOvoyic iotopidv que Georges Cédrene reste tres
fidéle a la description fournie par Théophane le Confesseur de la salle royale, avec
ses fresques et le mécanisme. Cependant, en reprenant le témoignage de
Nicéphore I, il associe la présence de ces deux éléments au palais royal et au

temple du feu de Ganzak, ville de I'Azerbaidjan non loin de Taht-i Sulayman3°®,

La description du mécanisme intervient aussi dans une source
carolingienne, qui témoigne d’une tradition chrétienne du récit de la conquéte de
Jérusalem par les armées de Husraw Il en 614 et le vol du vestige de la Sainte
Croix qui s’en suivit. Il s’agit du Martyrologium de I'archevéque de Vienne, Saint
Adon (m. 875), qui présente une description trés détaillée du mécanisme mobile
sassanide. Comme le rappellent L’Orange (1953, 20-21) et Panaino (2020a, 126),
sa narration certainement suivait un Vorlage de I'Exaltatio Sanctae Crucis.

Considérons donc la description qu'il fait de la salle du tréne :

En fait, leur roi, Husraw, avait fait une tour d’argent, ou il avait construit
un tréne d’or (entremélé) avec des pierres précieuses brillantes, et la il
avait également placé le chariot-(aux quatre chevaux) du Soleil et de la
Lune ou lI'image des étoiles, et par le biais de conduites d’eau invisibles,
il avait introduit les canaux d’eau, de sorte qu’il semblait que lui-méme,
comme un dieu, envoyait les pluies d’en haut. Et tandis que certains
chevaux le trainaient dans une salle souterraine, le tissu circulaire de la

tour semblait tourner sur son axe, (et) il offrait une simulation, comme le

305 | a version grecque est donnée dans I'annexe, p. 404. Notre traduction s’appuie sur celle de
Panaino (2020a, 123-24).

306 Sur le site de Ganzak, on renvoi a Boyce (2000a), qui souligne la fréquente et incorrecte
identification de Ganzak avec Siz, I'actuel Taht-i Sulayman. Le chevauchement entre les deux
localités dépendrait de la présence a Ganzak du feu Adur Gu3nasp jusqu'au début du Ve siécle,
quand il fut transféré a Taht-i Sulayman.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 208



rugissement d’un tonnerre, selon la possibilité de la construction. Ainsi,
en ce lieu, (Husraw) avait préparé sa demeure, et prés d’elle, comme s'il
était un camarade de Dieu, il placa la Croix du Seigneur3®’, et une fois
donné son royaume a son fils, il résida lui-méme dans ce temple. Apres
la mort de Phocas, Héraclius devint empereur, un homme vigoureux,
bien entrainé aux armes, qui mena la guerre contre les Perses. Aprés la
mort de Husraw, qu’il trouva assis dans la tour déja mentionnée,
(Héraclius) accepta la capitulation des Perses et prit avec lui le bois de
la croix la plus glorieuse, le rendit de la et le rendit avec une grande

révérence a Jérusalem, d’ou elle avait été emportée3.

La narration de Saint Adon nous fournit maints détails a propos de la salle royale
et du systéme complexe de fonctionnement de la machine qui y était disposée. On
constate toute de suite que le mécanisme posséde les mémes caractéristiques que
celui qui apparait dans les récits byzantins : 'auteur y souligne la possibilité de
reproduire des phénoménes météorologiques, tels que la pluie et les tempétes.
Néanmoins, Saint Adon souligne le principe du fonctionnement hydraulique du
mécanisme, fondé sur un systéme des conduites d’eau. Il est intéressant sur ce
point de relever la présence d’un autre principe moteur de la machine. L’auteur, en

fait, nous suggere I'existence d’une chambre souterraine secréte, visant a accueillir

307 ’ceuvre de Saint Adon, modéle et source pour les intellectuels plus tardifs, souligne que le
souverain sassanide avait fait placer la relique de la Sainte Croix a c6té de son tréne mobile, dans
son palais. Or, nous trouvons une information différente dans une bréve chronique syriaque
anonyme du VII¢ siécle, qui narre les événements qui se sont produits dans la période sassanide
tardive. On lit dans cette source : «The King placed it [la Croix], as sing of respect, with the vessels
of the sanctuary in the new treasury which he built in Ctesiphon » (al-Ka‘bi 2016, 52). L’auteur
anonyme identifie Ctésiphon, la capitale de I'empire, comme le lieu ou Husraw Il accueillit la Vraie
Croix. Mais il offre également une deuxiéme information. En effet, il mentionne que Husraw Il avait
fait construire un nouveau trésor, ou il avait fait placer la Vraie Croix. Il est probable qu'il s’agissait
du trésor Bahar Husraw, construit a Ctésiphon par Husraw Il lui-méme (Tabart 1999, 5 : 377). Ces
considérations nous amenent a croire que la narration de Saint Adon repose sur une tradition plus
tardive qui rapproche la Vraie Croix aux descriptions merveilleuses sur le tréne mobile de Husraw
.

308 Texte latin en annexe, p. 407. La traduction francgaise s’appuie sur la traduction de Migne (1852a,
123 : 356-57).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 209



la partie restante du mécanisme. Celui-ci, grace au mouvement de traction par des
chevaux, permettait I'action rotatoire de la structure entiére du tréne, autour de son

propre axe.

Saint Adon concorde avec les sources byzantines en critiquant I'attitude du
roi Husraw Il, accusé de vouloir se rapprocher de dieu par le biais de sa machine,
en mesure de reproduire des phénomeénes naturels et donc, par extension, la
création divine. Mais le systéme mécanique n’est pas le seul élément a contribuer
a la définition d’un portrait si négatif du souverain sassanide. La représentation de
Husraw I, intronisé dans la volte céleste et entouré par les étoiles et les deux
luminaires, apparait effectivement aux yeux de ces auteurs comme un signe de la

volonté d’assumer sur soi des caractéres proprement divins.

Sans pousser plus loin pour l'instant nos réflexions sur le mécanisme décrit
par les sources latines et grecques, a présent nous ne pouvons que prendre en
considération les récits qu’en font les intellectuels arabes et persans. Comme nous
aurons l'occasion de voir plus en détail, la machine sassanide est présentée
comme une horloge astronomique. Plus exactement, les sources islamiques
évoquent un mécanisme qui semble étre un planetarium. Les mouvements des
piéces composant ce planétarium, c’est-a-dire les planétes, les luminaires et les
constellations zodiacales, servaient a définir le moment exact de la journée ainsi
qu’a aider la rédaction des horoscopes. La structure semble différer de celle décrite
dans les sources byzantines et carolingiennes. Néanmoins, elles concordent toutes
a associer une représentation astrologique de la figure royale a I'exhibition de
'appareil ingénieux. On peut également rappeler que Saint Adon et les auteurs
byzantins font référence a la coupole de la salle royale, sur laquelle figure le portrait
de Husraw Il, pompeusement encerclé par les corps astraux. La présence des
éléments astrologiques est aussi une constante des intellectuels musulmans qui
rapportent I'existence du trébne mobile. Il s’agit des poetes persans Firdawsi et
Nizami Ganjawt (m. 1209) et de I'historien al-Ta"alibt (m. 1038).

FirdawsT consacre au tréne de Husraw des pages monumentales, ornées de

riches détails sur sa création et sa configuration. Ce qui est remarquable et innovant

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 210



dans son exposition, c’est I'attribution d’'une histoire mythique au tréne lui-méme,
dont l'origine est imputée au roi Faridin. Le poéte crée ainsi une connexion
légendaire, en transfigurant le trbne en un symbole idéologique, transféré d’un roi
a I'autre comme embléme d’héritage royal. Mais c’est manifestement grace au roi
mythique Gustasp, fils de Luhrasp, que le trbne assume son caractére astral
distinctif. Firdawst raconte comment, sur ordre du roi, le sage vizir Jamasp enrichit
encore plus le tréne royal, en lui ajoutant le mécanisme pour réaliser les calculs

astronomiques et donc interroger le futur :

Djaméasp I'examina en grande conscience,
Il découvrit la clé du trésor de la science,
Il'y fit représenter le sublime firmament,
Qui explique le pourquoi et le comment,

Il y fit dessiner, selon les ordres du roi,

Les astres, de Saturne a la lune, tout y figura (Firdawsi 2019, 1606)

L’objet somptueux pourtant tombe dans les mains d’Alexandre, le maudit, qui
aveuglé par son ignorance, le détruit en mille morceaux. Conformément a la
tradition zoroastrienne, le souverain macédonien incarne la figure de I'antihéros,
origine et cause de la fragmentation de I'empire persan, de la bonne religion, le
zoroastrisme, et du savoir culturel et historique du pays. Alexandre confirme ici son
rble dévastateur, en brisant le symbole premier de la royauté iranienne, le tréne.
Ca sera seulement Husraw IlI, nous informe Firdawsi, qui réussit a rétablir
intégralement le tréne de la dynastie. Le procédé narratif suit, encore une fois, le
schéma bien connu du rétablissement de I'héritage ancien iranien, tel qu’on le
trouve systématisé dans le récit de 'ouvrage moyen-perse Dénkard 4,1-22 (A.
Panaino 2020a, 129-30)3%°. Pour sa restauration, le roi appelle les meilleurs

artisans, provenant de 'Empire byzantin, de la Chine, de Baghdad et de la Perse

309 |_e texte a été analysé en profondeur dans la deuxiéme partie de la thése (ch. 1.2).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 211



elle-méme. Apres deux ans de travaux, les artisans proposent un tréne imposant,
équipé d’'un mécanisme tres complexe, ou le caractére astral est encore une fois
réaffirmé et accentué. En fait, le premier jour de chaque mois, le tréne est orné d’un
tapis différent, qui signale la progression des mois et des saisons; en outre,

I'appareil entier modifie sa direction a chaque changement de saison :

Quand le soleil au Bélier donne sa lumiere,
Le trone fait face au jardin, le dos au désert
Si le soleil se montre dans le Lion et brille,
Le dos du tréne s’oriente encore vers lui,
Quand I'époque des mois de I'été venait,
Le temps des fruits et des fétes arrivait,

Le trone faisait face aux fruits des jardins,
Leur odeur lui parvenait alors du jardin,

En hiver, au temps de neige et de froidure,

Assis, on n’était pas en mauvaise posture. (Firdawst 2019, 1607)

Mais ce n’est pas tout. Le caractére astral du mécanisme évoqué par Firdawsr est
en fait encore plus visible dans une description qui suit juste quelques lignes plus

loin :

Douze signes du zodiaque et sept planétes,
Et la lune quand elle passe dans les cométes,
Etaient sur le tréne, les savants y scrutaient
Les astres immobiles et ceux qui bougeaient,
Voyant quelle partie de la nuit était passee,
Combien sur la terre le ciel avait tourné,
Certaines des constellations étaient en or,

Et d’autres contenaient des joyaux encore,

Personne n’était capable de les compter,

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 212



Méme ceux qui avaient beaucoup étudié. (Firdawsi 2019, 1607)

Le tréne exhibe donc un systéme complexe, semblable a un planétarium, utile pour
rédiger les calculs astronomiques et les horoscopes. En outre, FirdawsT signale une
organisation pyramidale du complexe architectural du Taht-i Taqdis, organisé en
trois plates-formes, chacune reconductible & un ordre social et caractérisée par un
matériel ou élément différent : du sommet vers le bas, la turquoise (associée aux
dehghan et aux dastdr), le lapis-lazuli (associé aux chevaliers) et enfin les tétes de
bélier (associées aux courtisans). Ackerman (1937, 107-8), et successivement
Panaino (2020a, 131), ont suggéré une lecture astrale de cette structure
hiérarchique. En effet, la tradition zoroastrienne présente une subdivision astrale
en trois sphéres (étoile, lune et soleil) ou les cieux de la lune et du soleil sont
surmontés par le tréne (mp. gah) des Amasa Spanta, en contact avec le tréne de
Ohrmazd dans I'espace de la Lumiére illimitée (mp. asar r6$nih)3°. On peut donc
apprécier le parallélisme avec la symbolique cosmologique du tréne de Husraw Il :
la plate-forme en turquoise correspondrait alors au ciel du Soleil ; celle en lapis-
lazuli au ciel de la Lune et la derniére au ciel des étoiles. Au souverain appartient
symboliguement la place au-dessus du troisieme étage, qui aide a insister sur son
rble de kosmokrator. Un dernier élément participe a définir la tournure
cosmologique de ce symbole royal. Il s’agit d’'un tapis gigantesque, tissé par un
artisan chinois, qui montre les figures astrales et I'horoscope royale : « On y voyait
le ciel et ses astres étincelants, / Mars, Saturne, Jupiter, le soleil brillant, / Vénus,
Mercure et la lune tournant la-bas, / Prédisant le bon et le mauvais sort du roi »

(Firdawst 2019, 1607). Encore une fois, les images des astres et des planetes se

310 Voir Panaino (1995), qui offre une analyse des sources zoroastriennes, en montrant l'origine
mésopotamienne de la subdivision astrale en trois sphéres. Le chercheur met en lumiéere que cette
tradition cosmologique apparait également chez certains de Présocratiques (en particulier 215-217;
219), tel que Anaximandre (m. env. 546 avant notre ére), ainsi que dans les textes védiques (212-
215). Il suppose alors une influence de linterprétation iranienne de la tradition cosmologique
mésopotamienne sur le modéle du philosophe grec. On renvoie également la lecture a Kahn (1960),
Burkert (1963) et Duchesne-Guillemin (1962, 199-200 ; 1966, en particulier 424-425), qui montrent
des attitudes différentes vis-a-vis du sujet.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 213



trouvent en rapport direct avec les figures des rois et des princes qui, par leurs
biais, peuvent connaitre les mouvements futurs et distinguer ce qui est bien de ce

qui ne l'est pas.

La lecture minutieuse de la composition poétique de FirdawsT révéle donc la
relation étroite entre le tréne du Husraw Il et le caractére cosmologique, renforcée
par la nature mécanique du tréne lui-méme. Malgré la nature manifestement
littéraire de I'ouvrage, le récit du poéte persan semble partiellement confirmer les
témoignages offerts par les historiens byzantins et carolingiens. Environ deux
siécles plus tard, un autre célébre poéete persan, Nizami Ganjawl, consacra
plusieurs pages a la description du somptueux objet royal. NizamT est le célébre
auteur de cinq poémes épiques, réunis par les générations successives dans une
collection connue sous le nom de Hamsa. Un de ceux-ci, le Husraw wa Sirin
(Husraw et Sirin), composé entre 1177 et 1181, narre I'histoire amoureuse du
souverain sassanide avec la princesse Sirin. NizamT préserve la mémoire du tréne

céleste, que, lui aussi, localise dans la ville de Ganzak :

Un jour, le roi s’assit sur son tréne pour boire, s’associant ainsi par cet
acte au bonheur ; tout a I'entour du trébne en forme de coupole, les autres
rois tenaient leurs lévres sur le sol; les constellations, figurées,
présentaient sur ce tréne royal I'ensemble des étoiles, comme si d'un
observatoire on les voyait ; de la lune — clou d’or — jusqu’au septi€éme
ciel on avait dessiné les cieux superposeés ; quant aux astres errants ou
fixes, leurs minutes, leurs degrés se trouvaient exactement marques ; et
des joyaux brillants, la nuit, mis en bon ordre, donnaient indication des
heures, jour et nuit ; un astrologue, bon observateur du ciel, le devinait
d’aprés le tableau de ce tréne. Qui avait sous les yeux ce tréne de
Khosrow, connaissait 'univers comme s’il le voyait en mille coupes qui
ressembleraient a celle de Key-Khosrow, le roi de I'lran d’autrefois. Un
tel trbne n’était pas trébne, mais un ciel ; il était occupé non par un simple
roi, mais par un roi dont la naissance avait eu lieu sous la conjonction de
deux astres heureux. (Nizami 1970, 143-44)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 214



NizamT est surement débiteur a la lecon fournie par FirdawsT : nous trouvons en fait
maints éléments correspondants entre les deux récits. Nizamr cite également la
structure architectonique a coupole du tréne, qui apparait comme un observatoire
astronomique. Mais le poéte ajoute une caractéristique magique au siege de
Husraw Il. En effet, il met en évidence que la simple vision de la structure permit a
un observateur d’acquérir une connaissance légendaire de 'univers. Néanmoins, il
faut constater que Nizamr, tout comme FirdawsT (« Il y fit dessiner, selon les ordres
du roi, / les astres, de Saturne a la lune, tout y figura »), se référe au modeéle ancien
de systéme astronomique, qui considére 'organisation de I'univers en sept sphéres

homocentriques, ayant la terre dans leur centre (Stierlin 1988, 183).

Une derniere source d’époque islamique nous fournit des informations
précieuses a I'égard du Taht-i Taqdis. Le texte en question est le Gurar ahbar
muldk al-Furs wa siyarihim (‘Histoire de rois de Perse’), traditionnellement attribué
a I'historien persan al-Ta"alib1. L’auteur énumeére les merveilles conservées dans le
trésor du roi Husraw Il, parmi lesquelles figure son tréne majestueux. Le théme des
trésors de Husraw Il, notamment le ganj rwad-awurd (‘le trésor apporté par le vent’)
et le ganj 1 gaw (‘le trésor du beceuf’), est présent soit dans la composition de
FirdawsT que dans les récits des historiens persans Bal'am1 (m. entre 992 et 997)
et al-Ta‘alib1. Les détails fournis par les intellectuels remontent, selon Christensen
(1936b, 464-65), a des sources sassanides, dont I'énumération refléte une origine
littéraire indienne, a savoir celle des « sept joyaux » de la tradition bouddhique. Al-

Ta‘alibt, quant & lui, écrit & propos du tréne royal :

Parmi elles [les merveilles de Husraw ll], il y avait le Taht-i Taqdis, un
trone en ivoire et [bois de] teck, avec des plaques et des balustrades en
argent. Sa longueur correspondait a cent quatre-vingts coudeées ; sa

largeur a cent trente coudées et sa hauteur a quinze coudées. Sur ces

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 215



étapes, il y avait des trénes en bois noir et ébene, avec des cadres
dorés. Au-dessus, un arc en or et lapis-lazuli présentait des images de
la sphére céleste, des constellations, du zodiaque et des sept climats,
ainsi que des images des souverains et de leurs attitudes pendant les
apparitions publiques, les batailles et la chasse. Sur le trone, il y avait un
mécanisme qui indiquait la connaissance des heures du jour. Le tréne
était couvert avec quatre tapis avec un tissage en brocart, enrichi des
perles et rubis; chaque tapis était lié a une saison [de l'année]

spécifique3!’.

Il apparait en bien des points comme le theme du tréne sassanide est bient6t
devenu un topos de la littérature islamique. Le succés du motif du trébne
astronomique de Husraw Il est attesté une deuxiéme fois chez Nizami, dans le
poéme Husraw wa Sirin. Lors d’un banquet organisé par le roi, le musicien Barbad,
figure célébrée dans les littératures arabe et persane3!?, entretient le roi et sa cour
avec son chant et son luth. Le poete informe que le ménestrel choisit les trente
compositions les plus harmonieuses parmi les cent qu’il avait créés. A preuve du
grand succes de ce théme, on constate que parmi celles-ci, figurent aussi deux
chansons dédiées au tréne du roi : « Le tréne orné d’'un déme » et « La cloche et
le trone ». Ces deux airs, au dire de NizamT, ont respectivement le pouvoir de faire
ouvrir les portes des domes du paradis et de faire résonner le trone a I'instar d’'une

cloche (Nizamt 1970, 101).

A ce point, on constate qu’il n’existe aucune donnée a propos de ce tréne
dans la littérature moyen-perse. Cependant, Herzfeld (1920, 1-24, 103-47) a
identifié une référence iconographique possible sur le plat de Klimova, un objet
finement ciselé de la période sassanide tardive ou de la premiére époque
islamique, aujourd’hui conservé dans la collection de 'Ermitage (figure 11). Comme

I'ont aussi mis en évidence plus tard Vladimir Lukonin et Boris Marshak (Overlaet

311 Texte arabe en annexe, p. 417.
312 Sur la figure de Barbad, nous renvoyons a Tafazzoli (1988).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 216



1993, 212), en s’appuyant sur la théorie de Herzfeld, cet artefact montre ce qui
semble étre le mécanisme d’horlogerie astronomique du tréne, reproduit dans le
moment du lever du soleil. Mah, la divinité masculine de la lune, se trouve dans son
char, guidé par un quadrige de bceufs, animal avec qui est traditionnellement
associé. Usah, divinité de 'aube, est représentée en pieds, dans I'étage inférieur,
sous la forme d’un archer. Il représente probablement 'automate de I'horloge, qui,
en bougeant, alertait au changement de chaque heure (Christensen 1936b, 468).
Comme le souligne bien Grenet (2014, 116; 2018, 242), le plat montrerait le
moment ou la lune Mah laisse place au soleil, Mithra. Ackerman (1937, 107-8)
reconnait dans un deuxieme plat sassanide ou post-sassanide I'image du tréne de
Husraw Il. Il s’agit de 'artefact gardé dans la collection du Musée de Pergame de
Berlin (figures 12a-b). L’iconographie de cet objet est plus obscure. Au cceur de
celui-ci, nous voyons une structure architectonique sassanide, vue sur le plan
frontal et entouré par des arbres et des buissons. Si Pope (1933, 83) suggére qu'on
doit y retrouver I'image du paradis zoroastrien, en revanche son épouse Ackermann
(1937, 109) soutien que « beyond any reasonable doubt » il s’agit de I'iconographie
du Taht-i Tagdis. Son interprétation s’appuie surtout sur la présence d’'un élément
en dessous du pavillon. Il s’agit de deux grosses ailes, composant distinctif de la
symbolique de la couronne du roi Husraw Il. Ce signe indiquerait I'association entre
le souverain et la composition architectonique. Plusieurs symboles concourent
selon Ackerman (1937, 108-9) a identifier le Taht-i Taqdis dans le plat conservé a
Berlin. En premier, elle souligne que la structure suit le schéma d’un édifice
religieux, avec le ddme central et les coupoles mineures sur les quatre angles.
Selon Ackerman l'utilisation d’'une formule architectonique chére a un édifice de
culte serait appropriée pour un palais destiné a des cérémonies royales de ce type.
La seconde raison avancée concerne la représentation du mécanisme lui-méme
du tréne. Ackerman le repere dans la construction centrale, qui apparait posée sur
guatre roues permettant au tréne de bouger dans I'espace. La lecture offerte par
Ackerman est problématique et souléve beaucoup de questions. Néanmoins, il
nous semble que I'association de la couronne husrawienne avec la composition

architecturale, ainsi que la présence de ce qui semblent étre des roues a la base

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 217



des colonnes centrales, rendent l'interprétation d’Ackerman convaincante. En effet,
le méme Pope (1933, 76) reconnait qu'on a toutes les raisons de croire que
I'architecture représente une structure sassanide originelle. Peut-étre, il s’agissait
vraiment du Taht-i Taqgdis ? Si l'interprétation d’Ackerman est correcte, le tréne de
Husraw Il rassemblerait effectivement a la structure évoquée par Saint Adon : une
sorte de tour avec un axe central qui permettait la rotation de I'entier systeme

mécanique3'3.

Un dernier élément nous semble digne de considération. L’'iconographie
figurant dans ce plat présente des éléments similaires a ceux du plat de Klimova
(figure 11). Comme on l'a vu attentivement, celui-ci montre une reproduction du
trone astronomique de Husraw Il. Une étude comparée de ces deux structures
révele des ressemblances intéressantes. En effet, elles se présentent organisées
de la méme maniere, avec un arc reposant sur deux colonnes munies des roues.
Dans les deux cas, un croissant de lune se dresse au-dessus de I'arc supérieur3'4,
Sur la base de ce qui précede, il nous semble possible que ces deux plats
effectivement témoignent I'existence d’une sorte d’horloge, peut-étre précisément

celui de la salle du tréne de Husraw II.

L’exposition des sources citant le trdne de Husraw Il nous permet maintenant
de nous pencher avec beaucoup d’attention sur les détails offerts. A un stade
ultérieur il sera aussi possible de réfléchir sur la signification idéologique et politique

de cet appareil au sein de I'environnement palatial sassanide.

Il nous faut d’abord explorer les détails d’ordre géographique. Nous avons
pu constater que seulement deux sources identifient le siege du mécanisme. Il
s’agit notamment des ouvrages de I'historien byzantin Georges Cédrene et du
poéte persan Nizami Ganjawi. Les deux concordent sur la localisation du tréne

sassanide dans la ville royale de Ganzak. Le récit de Georges Cédrene, comme

313 Selon linterprétation de Pope (1933, 82), I'élément architectural a I'intérieur de I'arc central serait
un autel colonnaire zoroastrien. Cependant, I'iconographie générale de I'arc ne nous semble pas
de tout répondre a la composition réguliére d’'un autel du feu.

314 Remarquons que dans le plat de Klimova se trouve un deuxiéme croissant lunaire, positionné
derriere la figure du dieu de la lune.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 218



nous l'avons dit, s’appuie sur des sources diverses. Il est donc possible qu’il ait
repéré l'information sur le siege dans les chroniques de Théophane le Confesseur
et qu'il ait arbitrairement décidé de I'intégrer dans son récit sur le trbne mécanique.
Théophane, quant a lui, ne décrit pas le mécanisme, mais il présente une image
trés riche de la campagne de conquéte de 'empereur Héraclius et de son arrivée
a la ville de Ganzak. Il nous semble néanmoins significatif que la version byzantine
se trouve confirmée par Nizamt Ganjawl. En outre, al-Mas'Gd1, dans son Kitab al-
Tanbih wa al-Israf (‘Le livre de I'Avertissement’), signale I'existence de certaines
représentations sassanides de la vo(te céleste dans les ruines du site en question,

en confirmant les descriptions jusqu’ici prises en considération :

Il s’y trouve aujourd’hui des vestiges extraordinaires de batiments et
d'images multicolores étonnantes des représentations des sphéres
célestes, des étoiles, du monde et de ce qui s’y trouve de terres, mers,
régions cultivées, plantes, animaux et autres choses merveilleuses. Il s’y
trouve un temple du feu vénéré par toutes les classes sociales de Perse.
On l'appelle Adarhu$ [Adur-Gu$nasp] ... Quand un roi des Perses était
fait roi, alors il visitait le site a pied, avec vénération, il consacrait des

voeux et il apportait des présents et des richesses3'.

En outre, la précision de la description du polygraphe bagdadien semble nous
suggeérer qu’a son époque les fresques étaient encore intactes et que les figures
représentées étaient aisément reconnaissables. Par ailleurs, grace aux données
archéologiques, nous savons que le site de Taht-i Sulayman continuait a étre visité
et utilisé aussi aprés la chute de I'empire sassanide, surtout par la haute société
iranienne, en redevenant un palais royal a la période ilkhanide (Melikian-Chirvani

1991, 40-41).

315 Texte arabe en annexe, p. 417-8.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 219



Du point de vue technique, les sources mentionnent des mécanismes de
différente nature. Au vu des données fournies, on en reconnait quatre typologies :
a) un systeme qui s’appuie sur un principe hydraulique, b) un deuxiéme, fondé sur
I'énergie produite par le mouvement de certains animaux, ¢) un planétarium et d)
une horloge. Les deux premiers participent a la structure du complexe décrit par
les Byzantins et Saint Adon. C’est surtout ce dernier qui parvient a offrir maints
détails techniques, en décrivant les principes a sa base. En effet, il explique le
phénoméne de la reproduction de la pluie dans la salle du trdne comme le résultat
d’'un mécanisme hydraulique, qui s’appuie sur un systéeme caché des tuyaux et
canaux. La encore, Saint Adon fournit une interprétation de I'origine des sons de
'orage, qu’il attribue au mouvement de la structure entiére du tréne, généré par la
traction continue des chevaux dissimulés dans la salle souterraine. D’aprés I'auteur
lui-méme, le mécanisme mobile « offrait une simulation, comme le rugissement
d’un tonnerre, selon la possibilité de la construction ». L’explication de Saint Adon
ne semble pas invraisemblable. Les informations offertes par ce texte ne
permettent pas d’esquisser une théorie sur le fonctionnement de cet appareil.
Néanmoins, des modéles plus anciens des machines sonores, dérivant de traités
des ingénieurs alexandrins, nous offrent d'importants éléments de comparaison.
Vitruve (I*" siecle avant notre ére) nous consigne des témoignages de plusieurs
créations de Ctésibios, dont aucun écrit technique n’a été conservé. Ses premiéres
études sur la pression de I'eau et de l'air répondaient en effet a la volonté de
reproduire les sonorités de I'environnement naturel (Lebrére 2015, 34). En
particulier, Vitruve (De larchitecture, X, 7, 4-5) souligne la prééminence de la
stimulation auditive dans les créations de Ctésibios ainsi que, ajoutons-nous, dans
celles des ingénieurs postérieurs, tels que Philon et Héron3!8, L’architecte romain
dans son De Architectura (IX, VI, 2-3) nous donne un exemple des créations
sonores. |l s’agit d’'un miroir, utilisé dans la boutique du pére coiffeur de Ctésibios,
qui descendait et remontait de lui-méme. A I'aide d’un mécanisme basé sur le flux

de I'eau, la compression soudaine de I'air provoquait un son aigu.

316 Pour de plus amples informations sur ce sujet, nous renvoyons le lecteur a Lebrére (2015).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 220



Quelque chose de semblable au systeme de tuyaux sassanide était aussi
présent a Rome, dans la Domus Aurea de Néron (54-68). On lit dans la narration
de Suétone (De viris illustribus, 6.31) que « les salles & manger avaient pour
plafonds des tablettes d'ivoire mobiles, qui, par différents tuyaux, répandaient sur

les convives des parfums et des fleurs » (Suétone 1832, 2 : 250-53)3.

Le planétarium ou, en tous cas, la représentation de la volte céleste semble
étre le seul élément commun dans tous les ouvrages pris en considération. En
réalité le S4hnama de FirdawsT, le Husraw wa Sirin de Nizami Ganjawt — qui, il faut
le rappeler, suit le modéle du premier — et le Gurar ahbar mulik al-Furs wa siyarihim
de al-Ta"alib1 sont les seuls a mentionner clairement la présence d’'un mécanisme
visant a calculer la position des étoiles, des luminaires et des planétes pour dresser
des horoscopes et pour établir I'heure. Les intellectuels byzantins restent en
revanche vagues sur ce point. Cependant, il nous semble que la plupart des
sources confirment qu'il s’agissait d’'une sorte de planétarium. En fait, malgré
'absence d’une vraie description de la volte, 'analyse linguistique semble soutenir
cette interprétation. Le choix du verbe employé par ces textes suggere la création
d’'un modéle physique du ciel au lieu d’'une représentation par images sur le plafond
du palais. Nicéphore I¢" dans son Breviarium utilise le verbe (cvykatackevdoag),
au sens de « fabriquer », en référence soit a la construction du mécanisme soit a
celle des constellations et des luminaires (Husraw « avait fabriqué des étoiles, le
soleil et la lune, et des anges debout autour de lui, et un mécanisme pour reproduire
du tonnerre et de la pluie quand il le souhaite »). Georges le Moine utilise un verbe
trés proche, katackevdcag, en suggérant la méme idée. Pour ce qui concerne le
YHvoyig iotopiddv de Georges Cédrene, le récit est trés vague. Il présente la figure
du roi sur le plafond de la coupole, entouré par les étoiles et les luminaires. La
source carolingienne de Saint Adon est la seule a parler expressément du déme,
imagée avec les figures de la volte céleste : ibique solis quadrigam et lunae vel

stellarum imaginem collocaverat (Migne 1852a, 123 : 355-57). Al-Ta'libt, quant a

317 Aiardi (1978, 95) note que des structures similaires étaient connues dans d’autres palais romains
du I°" siécle.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 221


https://en.wikisource.org/wiki/la:De_viris_illustribus_(Suetonius)

lui, cite la présence de la coupole, ornée des images (en arabe, suwar, sing. sdra)
de la sphere céleste, des constellations et du zodiaque. Mais ce n’est pas tout :
dans le complexe du tréne de Husraw Il figure aussi un mécanisme qui permet de
connaitre I'heure du jour. Néanmoins, al-Ta'libT est aussi tres vague sur la nature
de ce mécanisme. Sur la base des considérations qui précédent, il n’est pas, nous
semble-t-il, invraisemblable d’envisager la présence d’un planétarium dans la salle

du trbne sassanide.

Une autre caractéristique du trébne a considérer concerne sa capacité a
tourner sur son propre axe. Seules deux sources nous en parlent : le Martirologium
de Saint Adon et le Sahnama de FirdawsT. Le premier attribue la rotation du tréne
au mouvement des chevaux cachés dans une salle souterraine. Le poéte persan
en revanche souligne que la structure bouge a chaque changement de saison.
Comme il a été suggéré par Polak (1982, 164-67), c’est aussi possible que la plate-
forme du tréne, avec un arbre en son centre, bougeait en sens circulaire a I'aide

d’'une technologie similaire a celle du moulin a vent.

Il nous semble intéressant de souligner que la capacité de mouvement selon
la progression du temps est évoquée dans la littérature islamique par rapport a un
autre complexe architectural d’époque sassanide : le palais connu sous le nom de
al-Hawarnaq. L’historien al-TabarT nous informe que le souverain Yazdgird [®
ordonna a al-Nu‘man, souverain lakhmide de al-Hira, la construction pour le fils
Wahram Gir d’'une résidence royale (Tabart 1999, 5 : 75-76). Le palais, encore
utilisé dans la premiére époque abbasside, était la création du constructeur
Sinnimar, auquel Hamza al-Isfahant attribue le nisba de al-Rimf, « le Grec ». Al-
TabarT décrit 'étonnement des personnes, ainsi que la perfection du palais et de
I'art créatif de son réalisateur. Néanmoins, Sinnimar reproche al-Nu‘man de ne pas
lui avoir payé ce qui était prévu et de lui avoir manqué de respect. Il continue, en
spécifiant que si son attitude avait été different, il aurait construit un palais en
mesure de tourner avec le soleil, dans son parcours quotidien. Bien évidemment,
la possibilité de rotation du palais entier est en ce cas-la évoquée comme

meétaphore littéraire, dans le but d’accentuer les compétences de Sinnimar et, par

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 222



extension, la grandeur de sa création architectonique3!®. De facon similaire, la
description de Firdawsi semble tourner vers la dimension mythique. La littérature
islamique médiévale est riche d’exemples des narrations fictives ou la dimension
magique prévaut dans la description des espaces du pouvoir. Des palais pourvus
des structures mouvantes figurent dans les récits concernant le monde aulique
abbasside, andalou et toulunide3!®. La méme remarque vaut pour la littérature
produite dans l'occident chrétien au Moyen-age, riche en descriptions d’espaces
de cour fabuleux, capables de tourner sur eux-mémes3?°, Cependant, la propriété
de mouvement de l'architecture palatiale ne semble pas apparaitre seulement
comme topos littéraire. Pensons, par exemple, a la Domus Aurea évoquée, batie
au cceur de Rome dans le 1°" siécle de notre ére sous la volonté de I'empereur
Néron3?1. Suétone nous renseigne sur I'existence d’une salle ronde dans ce palais,
qui jour et nuit tournait sans cesse sur elle-méme, pour imiter le mouvement de
'univers (« Praecipua cenationum rotunda, quae perpetuo diesus ac noctibus vice
mundi circumageratur », Suétone1832, 2 : 252-53). A ce propos, Flood (1999, n. 7)
souligne fort justement la possibilité que le mouvement de la salle ait été réalisé a

'aide d’un artifice ou une illusion. Un seul élément mobile de I'architecture (par

318 |_e géographe persan Ibn Hurdadbih (m. 911) écrit a son propos : « Un poéte a dit : ‘Les ancétres
et les rois de Kahtan placent les bases de leur gloire sur Bahram-Djour ; / c’est dans son palais de
Khavarnak et dans le Serdir qu’ils ont manifesté la justice de leur régne’. [..] Ensuite Khawarnak, le
palais de Bahram Djour dans le district de Koufa. Un poéte a dit : ‘Les tribus et les princes de Kahtan
ont fondé leur gloire sur Bahrdm Djour ; ses palais d’al-Khawarnak et d’as-Saydr, bati au milieu
d’eux, sont des monuments de leur suprématie’» (Invernizzi 2005, 5). Le palais de Hawarnaq était
a tel point célébre qu’on le trouve encore comme pierre de touche pour exalter la grandeur de la
résidence de Roger Il (r. 1130-1154) & Messine, dans la Sicile normande (Johns 2006b, 51).

319 Prenons comme exemple le majlis de ‘Abd al-Rahman Il (r. 929-961) a Madinat al-Zahra’, dans
les environs de Cordoue. Selon le témoignage de l'historien al-MaqqarT un artifice permettait
lillusion du mouvement de la salle. L’artifice se basait sur le mercure positionné dans une vasque
centrale. Le mercure, mis en mouvement par ordre du calife, créait des reflets de lumiére en mesure
de donner lillusion du mouvement (Flood 1999, 104-5).

320 On pense, a titre d’exemple, aux chansons de geste Le pelerinage de Charlemagne (XlI¢ siécle),
gui conserve une description fabuleuse du palais de I'empereur Hugon. Voir sur ce point Schlauch
(1932) et Trannoy (1992). Faral (1913, 328-34) a mis en évidence la prééminence du modele des
mirabilia byzantins et orientaux dans les narrations de la littérature de I'occident chrétien au Moyen-
age.

321 Voir sur cet argument L'Orange (1953, 28-34) et Aiardi (1978).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 223



exemple un fond mouvant) suffisait a créer l'illusion de la rotation de la structure
entiere. La méme chose peut étre vraie pour le cas du tréne sassanide. Il nous
semble en tout cas important de souligner que la rotation de la structure
architecturale néronienne était associée a un modele astronomique, voire la volte
céleste sur la coupole (Aiardi 1978, 1978; Flood 1999, 98-104)322, A bien vy
regarder, ce qu’écrit Karl Lehmann (1945, 1) a propos de la visualisation de la volte
céleste dans la premiere chrétienté, nous semble pertinent aussi dans le cas du

siege sassanide :

The Early Christian patterns of heaven on vaults and ceilings are united
by a common systematic, centralized and organized approach, an
approach which is cosmic in the triple sense of the Greek meaning of
this term: it combines decorative ideals of formal beauty with an order of
speculative reasoning and the concept of a permanently established

world.

Or, Flood (1999, 101-2) suggere que la source d’inspiration pour ce pavillon romain
tournant et muni de la représentation du ciel soit imputable aux antécédents du
trone de Husraw Il lui-méme. Antécédents qui pouvaient étre soit « the fantastical
palace architecture of the Hellenistic world », soit « the vaults of the Parthian royal
court which are also reported to have been decorated in imitation of the

heavens »323,

822 |_a présence du modele astronomique de la volte céleste sur le plafond des palais est connue
aussi au-dehors de I'empire sassanide. Pensons, a titre d’exemple, a la ville de Varron, décrit par
lui-méme dans le De Re Rusticae (3, 5). Nous lisons dans son ouvrage que : « on voit, dans la
coupole qui couvre ce salon, I'étoile Lucifer pendant le jour, et I'étoile Hespérus pendant la nuit ;
elles en suivent le bord, et marquent les heures. Dans le haut de cette coupole est peinte autour
d’un tourillon la rose des huits vents, comme dans 'horloge que fit I'artiste de Cyrrhus pour la ville
d’Athénes ; et une aiguille, supportée par le tourillon, se meut de fagon a indiquer quel vent souffle
au dehors » (Nisard 1864, 137). Voir a ce propos aussi Lehmann (1945).

323 Flood se réfere ici a une source unique, la Vie d'Apollonios de Tyane par Philostrate I'Athénien
(m. env. 249). Voila ce qui écrit Philostrate (I, 25) a propos d’'un palais vu dans I'empire parthe :

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 224



L’existence d'une structure architecturale dans une cour de la Rome
impériale, aux caractéristiques similaires a celles de la salle du trone sassanide,
montre la diffusion dans l'espace et le temps de la valeur idéologique des
machineries. Celles-ci apparaissent, & Rome comme en Perse, en combinaison
avec une visualisation picturale ou sculpturale de la sphére céleste. Dans le cas
concret du complexe sassanide, on voit bien comment l'architecture entiére
participe a la mise en place d’'une représentation symbolique du cosmos. Le
§ahansah, dans un tel scénario, se manifeste au centre de la volte —
simultanément architectonique et céleste — intronisé comme un luminaire. Il est le
garant de l'ordre cosmique, en tant que reflet sur terre de la magnificence
d’Ohrmazd. Son rdle et privilege est de guider la lutte contre les forces
ahremaniennes dans la dimension gétig, I'aspect tangible et vivant de la création
divine®?4, |l apparait bien comment chaque partie de I'ensemble de la salle du trone,
participe a créer et confirmer I'image du souverain comme premier combattant

contre les légions daéviques et protecteur de I'ordre religieux et sociopolitique3?°.

Comme on a déja eu l'occasion de le montrer dans la premiére partie de
cette thése, l'association entre $&dhansah et sphére astrale était un caractere
primaire de la définition politique de la royauté sassanide, au point d’étre attestée
par I'évéque de Ravenne, Pierre Chrysologue, dans le V¢ siécle. Voila ce qu’il écrit

a des fins polémiques :

« Damis dit encore étre entré avec Apollonius dans une salle dont la voite, faite en déme,
représentait le ciel : cette volte était en saphir, pierre qui, par sa couleur bleue, imite en effet celle
du ciel ; tout en haut étaient sculptées en or les statues des dieux adorés dans ce pays, qui
semblaient planer au milieu des airs. C'est la que le roi rend la justice : aux quatre coins de la vo(te
étaient suspendues quatre bergeronnettes, pour lui rappeler Némésis, et I'avertir de ne pas se croire
plus qu'un homme. Les mages qui fréquentent le palais disent avoir eux-mémes mis en cet endroit
ces figures symboliques, qu'ils appellent les langues des dieux » (Philostrate 1862, 1 : 33).

324 Souvenons-nous de I'étymologie du terme gétig, construit a partir de gaéba- (f. « créature ») et
qui a son origine dans la racine verbale ji, « vivre » (Panaino 2003a, 16).

325 Panaino (2004a) a produit une étude ponctuelle sur les caractéres astraux des souverains
sassanides, en les analysant en liaison avec la définition de la personnalité cosmique de 'empereur
byzantin.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 225



Et ne sommes-nous pas comme les rois persans, qui mentent en disant
qu’apres avoir soumis la sphére sous leurs pieds, ils [la] piétinent comme
sur un pivot a la place des dieux ? La, la téte rayonnante, ils sont assis
a I'image du soleil, comme s’ils n’étaient pas des humains ; 13, ils se
mettent des cornes sur eux-mémes, comme s'ils regrettent d’étre des
hommes, ils deviennent comme des femmes dans la Lune ; la, ils
prennent diverses formes comme (celles) des étoiles pour se

débarrasser de leur forme humaine32s,

Rappelons aussi que c’est encore a Husraw Il qu’on doit I'ajout d’'un nouvel élément
astral sur sa couronne, identifiable comme une étoile, dans son portrait représenté
sur ses monnaies (figure 13). Comme le note justement Gariboldi (2004, 53), cette
modification dans la couronne répondait a une propagande politique précise de
Husraw Il, qui se présentait comme le « victorieux » (mp. péréz). En effet, en 591 il
venait de défaire les armées du général Wahram Cobin. Le résultat de sa victoire
est aussi attesté par I'introduction de la Iégende monétaire xwarrah abzid, « puisse
le xwarrah grandir ! ». Dans ce cadre, il nous semble réaliste d’imaginer qu’aussi
I'idéation d’'une machine de telle sorte servait sans aucune ambiguité a incarner la
propagande idéologique d’'un Husraw victorieux. Il faut également se rappeler que
toute la premiere décennie de son regne avait été marquée par une instabilité
générale. Aprés la défaite de Wahram Cobin, Husraw Il dut s’occuper de deux
grandes révoltes : la rébellion de la famille Wahewuni en Arménie et celle de
Wistahm dans les régions orientales de I'empire3?’. Ce dernier, qui initialement
avait été nomme spahbed de I'est par Husraw, se souleva en réaction a I'assassinat

de Windayih, le Premier ministre du roi3?8. Wistahm se révéla un adversaire difficile

326 Texte latin en annexe, p. 407. La traduction frangaise s’appuie sur celle de Panaino (2020a, 120-
1), qui cite le Sermo 120, 2 dans I'édition de Olivar (Pierre Chrysologue 1997, 390-91).

327 On renvoie a ce propos a Pourshariati (2008, 132-36).

328 |_a littérature arabe conserve des récits sur la révolte de Vistahm en deux seuls textes : 'anonyme
Nihayat al-"arab fT ahbari al-furs wa al- ‘arab (‘Le but de la personne intelligente dans les nouvelles
sur les Perses et les Arabes’) et le Kitab ahbar al-tiwal (‘Histoire des nouvelles de longue date’) de
al-Dinawarf.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 226



et sa révolte exigea plusieurs années de combat. Il était a tel point puissant qu’il
commenca a frapper sa propre monnaie (Pourshariati 2008, 133)3%°.
Significativement, il se fit nommer ici Péréz Vistahm, en reprenant la méme formule

gu’on trouve sur les monnaies de Husraw II.

La machine elle-méme synthétise I'image cosmique. Elle est une
manifestation matérielle de la notion de microcosme. Son mouvement rotatif —
artificiel, mécanique — reflete le mouvement naturel du cosmos. Le palais, grace a
la présence de la machinerie qui tourne dans sa salle principale, devient le modéle
d’'un microcosme, au sein duquel le roi assume la position de garant de l'ordre.
L’existence du mécanisme du trébne, combiné aux éléments astraux soulignés dans
toutes les sources primaires, véhicule alors un message idéologique précis : le Roi
des rois doit étre considéré comme un kosmokrator, le seigneur unique du
monde3°, Dans la disposition de la salle du tréne, chacun des éléments suggérait
une prétention a l'universalité, méme si le roi et son entourage étaient bien
conscients du fait que son autorité ne pouvait pas s’étendre au dehors des
frontiéres de son Empire. Dagron (2012a, 405), en réfléchissant sur la construction
de I'image des empereurs byzantins, justement remarque : « L’cecuménicité du
pouvoir impérial était d’autant plus facilement admise qu’elle restait sans théorie et
gu’elle résultait moins d'une construction logique et réfléchie que d’une
accumulation de mots, de représentations et d’histoires ou de |égendes échappées
a l'oubli et hativement recyclées ». Pour ce qui est de représentations, des histoires

et des légendes, la description de FirdawsT attire notre attention. En fait, le poéte

329 Sur ce théme, voir également I'étude de Tyler-Smith (2017, 97-110; 257-80), accompagné d’un
catalogue des monnaies.

330 | nous semble important de rappeler ici que les historiens byzantins définissent la personne de
Husraw Il abominable, précisément pour la volonté manifeste de se faire représenter comme une
divinité, un luminaire entouré par les corps astraux. Le contrble de la part du roi d'un mécanisme
capable de simuler la pluie et les sons du tonnerre contribue au jugement négatif. Le souverain
sassanide est donc considéré exécrable pour ses tentatives présumées de se présenter comme un
dieu. Certes, les intellectuels byzantins montrent une incompréhension de la conception idéologique
de la figure du roi des rois sassanides. En effet, les rois perses ne se considéraient pas eux-mémes
a linstar des divinités. L’idéologie politique sassanide ne propose pas une divinisation de ses
représentants. Le sahansah est plutét un kosmokrator, c’est-a-dire le maitre incontesté du monde.
La position des rois perses vis-a-vis a celle des dieux est bien expliquée par Panaino (2004a; 2009).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 227



montre ce qui semble étre un enseignement avestique tardif qui reflete une
organisation céleste précise. Il s’y trouve une représentation de la structure
pyramidale du tréne en trois étages (un en turquoise, le deuxiéme en lapis-lazuli et
un troisieme décoré avec des tétes de bélier). Celle-ci semble rendre compte du
modéle céleste avestique, organisé en trois cieux : celui du Soleil, au sommet, puis

le ciel de la Lune et, enfin, celui des étoiles, en bas (Panaino 2018b, 491-92)331,

L’'image du §8hansah comme kosmokrator est aussi illustrée par d’ultérieurs
éléments, sur lesquels il vaut la peine de s’attarder. Premiérement, constatons que
FirdawsT et al-Ta"alibt soulignent la présence de la représentation des sept climats
(pers. haft kiSwar ; ar. al-aqalim al-sab ‘a) dans le complexe du tréne sassanide. Le
siege royal est donc une reproduction a échelle réduite du monde. Firdawsi
mentionne I'existence d’un tapis majestueux, fruit de 70 ans de travail d’un artiste
chinois. L’objet est orné avec des figurations des planetes et des luminaires, ainsi
gque des sept climats. Al-Ta‘alibl, quant a Ilui, associe la représentation
géographique aux peintures de I'arc de la salle, encore une fois en liaison avec les
éléments de la volte céleste. Par le biais de cette image, les deux poétes mettent
I'accent sur le pouvoir politique et la gouvernance du roi sassanide et sur la terre —
les sept climats, c’est-a-dire les territoires géographiques connus — ainsi que sur le
monde céleste. Mais le pouvoir ordonnant de Husraw |l s’étend aussi sur les
phénomenes naturels. En réalité, en contrélant la machinerie, le souverain s’octroie

la possibilité de reproduire la nature et ses éléments, tels que la pluie et I'orage.

Les références nombreuses a I'égard de la présence d’'un planétarium ou
d’'un mécanisme d’horlogerie démontrent I'extension du champ d’action du
souverain sur le temps. Le roi gouverne symboliguement le temps, en 'administrant
par le biais d’'un systéme de mesure du temps. Mais I'existence elle-méme de la
machine, exhibée au cours du cérémonial courtois, incarne la volonté du roi de se

montrer en qualité de maitre du temps. Husraw Il est, en fait, celui qui possede et

331 Panaino (1995; 2018b, 491-92) souligne en outre que cette subdivision suit un modeéle déja
attesté dans des textes assyro-babyloniens du premier millénaire avant I'ére commun. Chacun des
cieux était d’un type différent de pierre précieuse.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 228



domine un modele mécanique créé pour répéter sans cesse le temps. En utilisant
les mots de Emmanuéle Baumgartner (1988, 16-17), 'appareil est en mesure de
reproduire « autant qu’on le désire I'éclair fulgurant et toujours identique du présent.
Il substitue concrétement au devenir insaisissable du temps l'arrét sur 'image d’un
"présent" qu’il rend indéfiniment disponible ». L’homme se présente ainsi en

mesure de reproduire, dans la limite de ses capacités, le pouvoir créateur de dieu.

Dans le systeme complexe d’interactions symboliques des pratiques
rituelles, espaces architecturaux et éléments visuels, le Taht-i Taqdis, en qualité de
dispositif mécanique, jouait donc un réle majeur en contribuant a la définition et
affirmation du portrait cosmologique de Husraw Il. La structure mécanique du tréne
constituait un dispositif visuel du pouvoir et de I'autorité royale. Dans cette optique,
'automaton participait a la conversation rituelle entre le souverain, la cour et les
observateurs externes, tels que les invités et les ambassadeurs étrangers. A
travers la mise en scéne effective du pouvoir, un tel appareil avait également la
tache d’'impressionner son public et de témoigner la prouesse scientifique et
technologique du Roi de rois et, par extension, de 'empire sassanide. Le dispositif
automatique, combiné a I'image astrale de Husraw Il, peut donc étre considéré

dans tous ses aspects un acteur actif de sa propagande royale.

Le trbne sassanide émigre de la réalité vers les textes et survie comme topos
littéraire dans la littérature européenne médiévale33?. Par le biais des ouvrages
byzantins et le texte carolingien de Saint Adon, il figure dans le poéme épique

Eracle de Gautier d’Arras (m. 1185)333, |le passionnaire conservé a la bibliothéque

332 Sur le succes du theme des gestes d’Héraclius et la tour d’argent de Husraw I, mentionnées
dans les narrations de I'Exaltatio Sanctae Crucis, on renvoie a l'article de Borgehammer (2009).
Voir également la contribution de Delpech (2012), qui considére I'image du tréne de Husraw comme
un topique narratif médiéval de la littérature produite dans I'Europe chrétien et dans les sociétés
islamiques. Sur le sujet, se référer aussi a Devereaux (2012, 49-61).

333 | g trouvere écrit, en langue d’oil : « Un chiel ot fait faire li fols / A cieres pieres et a clos ; / Molt
ricement le fait ouvrer. / llluec se faisoiut aourer / A le caitive fole gent, / Qui croit et mescroit poir
noient / Com li popelican caitif. / Tuit i venoient a estrif, / que par engien, si com je truis, / faisoit
plovoir par un pertruis / qu'il ot fait faire el ciel dessus. / Encor i ot il assés plus : / Li terre estoit
dessous cavee / Et bien planchie et bien levee ; / Uns fols i ot fait por soner / Com il voloit faire
tonner. / Tout el i ot : venter faisoit / et plus assés quant li plaisoit » (Gautier d’Arras 1976, 161).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 229



de Reims (MS 1403)33 et le Speculum ecclesiae de Honoré d’Autun (XI° siécle)3.
En outre, il est mentionné dans la Legenda aurea de Jacopo de Varagine (m.
1298)336 et dans deux chroniques allemandes du IX¢ et du XIlI® siécle, 'Homilia LXX
de Raban Maur®¥’ et la Sachsische Weltchronik338, qui nous offre aussi une
miniature du roi assis sur son tréne mécanique (figure 14). Il nous semble de toute

maniére important de remarquer que ces récits ont surement été la base de la

334 « || fait réaliser pour lui-méme une tour en argent, dans laquelle il construisit un tréne en or,
entouré de pierres précieuses, ou il a placé un char pour le soleil et une image de la lune et des
étoiles, et il avait conduit un flux d’eau a travers des toyaux cachés, de sorte que comme un dieu il
semblait verser de la pluie d’en haut, tandis que, mise en mouvement par des chevaux tirant en
cercle dans une grotte souterraine, on voyait la tour bouger et comme s’elle simulait en quelque
mode le fracas de la tonnerre, grace a la capacité d’un artifice ». Texte latin en annexe, p. 408.

335 « Husraw, le roi de la Perse, ravagea la Judée, il emporta la Sainte Croix de Jérusalem a son
regne, ou il érigea une tour d’airain vers le ciel, et il y fagonna I'image du soleil, de la lune et des
étoiles. Cette tour était mise en mouvement et elle imita le fracas de I'orage par le biais d’un artifice.
En outre, 'eau montait a travers des tuyaux cachés et descendait comme pluie & travers certains
orifices ». Texte latin en annexe, p. 408.

336 On lit, dans le chapitre dédié a I'Exaltation de la Sainte Croix : « L’an 615, Dieu permit que son
peuple fat livré en proie a la cruauté des paiens. Cette année-la, le roi des Perses, Cosroés,
conquérant du monde, vint a Jérusalem, et y fut frappée de terreur devant le sépulcre du Christ ;
mais, en s’en allant, il emporta avec lui la partie de la Sainte-Croix que Sainte-Héléne avait laissée
a Jérusalem. Puis, rentré dans sa capitale, il imagina de se faire passer pour dieu. Il se construisit
une tour d’or et d’argent toute semée de pierreries, et y plaga les images du soleil, de la lune et des
étoiles. Au sommet de la tour il recueillait de I'eau, qui montait jusque-la par un conduit secret et il
la faisait pleuvoir sur la ville comme une vraie pluie. Il y avait aussi sous la tour, dans une caverne,
des chevaux qui tournaient en trainant des chars, de telle sorte qu’ils semblaient ébranler la tour,
avec un bruit imitant le tonnerre. Abandonnant a son fils le soin du royaume, Cosroés se retira dans
cette tour, s’assit dans un tréne, comme s’il était Dieu le Pére, plaga a sa droite le bois de la croix
pour représenter le Fils, a gauche placa le coq pour représenter le Saint-Esprit, et ordonna qu’on lui
rendit le culte divin » (Jacques de Voragine 1910, 512-13).

337 « |l construit pour lui-méme une tour en argent, dans laquelle il érigea un tréne d’or incrusté de
pierres précieuses, ou il plaga le chars du soleil et de la lune et aussi les représentations des étoiles
et ou il conduisait I'eau courante a travers des tuyaux secrets, de sorte que on pouvait le voir, en
guise de dieu, reverser la pluie du sommet, tandis que, mise en mouvement par des chevaux placés
dans une salle souterraine, on voyait la tour bouger, comme s’elle simulait en quelque mode le
fracas de la tonnerre, grace a la capacité de l'ingénieur ». Texte latin en annexe, p. 408-9.

338 « He had with great cunning a work made like the heaven, of gold and of silver and of precious
stones; he had the sun and the moon and the stars placed therein, and contrived that it should rain
down and thunder therefrom. The work was moved by horses and other animals that were strong
enough concealed underground. It revolved as the heaven does with the sun, the moon, and the
stars. He placed his throne upon it, and set near him the sacred cross, as if it were kindred to him;
and made his abode there, as if he were God » (Helmolt 1903, 288).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 230



représentation d’'une des fresques de I'église de Wiesendangen, proche de Zurich
(figures 15a-b). Peinte verse 1490, elle montre I'exécution de Husraw Il de la main
de Héraclius et la machine céleste du roi sassanide, qui garde la relique de la Sainte
Croix. Une deuxiéme reproduction de la scéne est visible & Arezzo, dans la
basilique de Saint-Francois (figure 16). CEuvre de Piero della Francesca, la fresque
propose une image similaire a celle de Wiesendangen, avec le roi Husraw Il
présenté agenouillé, juste avant sa condamnation & mort. A l'arriére-plan, le tréne

céleste sassanide domine la scéne.

Mais ce trdne mythique, tout comme celui de Salomon, a fourni un modéle
a la description d’'un autre lieu légendaire. Il s’agit du temple du Graal, tel qu’il est
décrit dans le poéme en moyen haut allemand, Der jingere Titurel (env. 1270)32°,
La salle est décrite couverte d’une coupole en pierres précieuses, qui reproduit le
ciel nocturne, avec les étoiles et les luminaires. Mais ¢a n’est pas tout : la présence

d’'un mécanisme permet le mouvement constant des constellations sur le plafond.

On a eu donc l'occasion de voir comment un élément de la cour sassanide
a obtenu un énorme succés comme motif textuel dans la littérature islamique et
dans celle de I'Europe chrétienne médiévale. Ce motif participe au plus vaste topos
littéraire de la splendeur du palais royal®*°. Néanmoins, la fortune de I'image
textuelle ne suggere pas l'inexistence d’'une telle machinerie dans I'environnement
palatial sassanide. Considérons, a titre d’exemple, un cas similaire, tiré du monde
byzantin. Nombre de sources parlent du palais impérial de Constantinople, en
soulignant son intensité lumineuse. M. C. Carile (2013) montre bien l'origine
matérielle de ce topos littéraire. En fait, la luminosité de I'espace impériale n’était
pas seulement une convention écrite, mais un effet réel produit par les reflets du

rayon de soleil sur les surfaces métalliques et les décorations d’intérieur des toits

339 Une analyse approfondie est offerte par lafrate (2015, 268-78).

340 Comme M. C. Carile rappelle dans un autre article (2009, 78), il ne faut pas liquider les topoi en
tant que simples fiction et image littéraires : « The impossibility of describing the imperial residence
seems a general trope for court writers, across the empire and the centuries. It could be considered
a topos in Late Antiquity. Topoi should not be dismissed as mere repetitions of a literary image or
concept in different writers and genres. Topoi are important in their narrative context, because they
are evidence of beliefs that were maintained at the time”.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 231



du palais. Ces derniéres remarques nous permettent de conforter encore une fois
notre théorie sur I'existence d’'un (ou peut-étre plusieurs) systéme(s) mécanique(s)

au sein du palais royal sassanide.

2.2. Le trobne de Salomon ala cour byzantine

Une analyse sur les trones royaux mobiles ne peut pas manquer de
mentionner le célebre ensemble mécanique construit a Constantinople pour
magnifier la personnalité des empereurs byzantins. Ce tréne a fait I'objet de nombre

d'études, raison pour laguelle on se penchera sur ca brievement34:,

Un « thronos Solomonteios » est mentionné dans le De Cerimoniis aulae
byzantine, traité sur les procédures cerémonielles écrit dans la premiere moitié du
Xe siécle par 'empereur Constantin VIl porphyrogénéte3#2. La structure mobile se
trouvait dans la Magnaura, salle d’audiences et de réception de visiteurs étrangers.

Voila ce qui écrit 'empereur a propos du cérémoniel qui se déroulait ici :

341 Parmi les ouvrages, voir Brett (1954), Trilling (1997), Dagron (2012b, 493-98), Berger (2006) et,
en particuliere, la récente et précise analyse donnée par lafrate (2015, 55-105).

342 On présentera ici seulement les sources historiques qui mentionnent une telle architecture.
Cependant, il faut noter que le siége byzantin, comme le Taht-i Taqdts, est rapidement devenu un
objet littéraire, en acquérant des caractéres fantasmagoriques. A titre d’exemple, voila ce qui écrit
Asadi de Tus (1951, 2: 159-60) du siége de Rim, en le plagant & Amorium : « Au bout de la
semaine, avec Gerchasp, le roi, content, de son palais royal ouvrit la porte : un palais apparut, bien
arrangé, plus beau qu’un paradis tout frais, et rempli de richesses ; face a face (on voyait) quatre
salles charmantes dont les gemmes par leurs couleurs (faisaient songer) a un jardin (pendant la
saison) du printemps ; et la premiére était d’argent, une autre d’or, la troisiéme d’onyx et 'autre de
cristal ; et la porte semblait faite de perle et d’'ambre ; et tout le sol était couvert de marbre uni ; il y
avait deux cents chambres de cette sorte, au palais, reposant sur des piliers d’argent ; et dans
chacune, un tréne a la place d’honneur ; et devant chaque tréne était un siége d’or ; chaque tréne
portait un diadéme royal, un collier assorti a chaque diadéme. La salle de cristal, trés claire,
contenait deux dieux d’or qui sembilait la lune et le soleil ; 'un était femme de visage, et I'autre un
homme ; et leur couronne était de rubis, de lapis ; dans la salle deux cents sieges divers en or
portaient un dieu, chacun (taillé) dans une gemme ; et devant chaque idole, un chaman servant
faisait bruler le musc et I'ambre gris, par mann ; une aiguille d’argent se dressait ; au-dessus, une
vo(te tournante avait été construite ; les signes du Zodiaque et les astres du ciel, avec lune et soleil,
en or, sur cette voQte circulaient ; et chacun en regardant la voQte, voyait la nuit, le jour, 'année, le
mois et 'heure ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 232



Ensuite entrent le katépand [commandant] avec le domestique et les
dignitaires du Chrysotriklinos, qui se placent a droite et a gauche devant
les deux portiéres qui se tirent, a 'ouest ; et lorsqu’ils sont en place, le
préposite [praipositos343] fait un signe a l'ostiaire [ostiarios®*4] qui tient le
baton d’or, et ce dernier introduit I'étranger (tenu par le katépand des
impériaux, ou par le comte [komes] de I'Ecurie, ou encore par le
prétostrator, qui ont avec eux linterpréte, tandis que le logothete du
Dromos marche devant eux). En entrant, cet étranger salue les
souverains d’'une proskynéese en tombant a terre, et aussitot les orgues
jouent. Ensuite, il s'avance et s’arréte a une certaine distance du tréne,
et aussitét les orgues cessent — A noter que : lorsque I'ami fait
mouvement vers I'empereur, les principaux membres de sa suite entrent
et, aprés s’étre prosternés, se tiennent en des portiéres qui se tirent — Et
tandis que le logothete du Dromos lui pose les questions habituelles, les
lions se mettent a rugir, les oiseaux du trdne de méme que ceux des
arbres se mettent & chanter harmonieusement, et les bétes du tréne se
dressent sur leur socle. Pendant que la cérémonie se déroule ainsi, les
cadeaux de I'étranger sont apportés par le protonotaire du Dromos. Peu
apres, les orgues cessent a nouveau, les lions se tiennent tranquilles,
les oiseaux cessent de chanter et les bétes reprennent leur position
assise. Alors, a la fin de la présentation des cadeaux, I'étranger, sur les
indications du logothéte, fait la proskynése et sort. Pendant qu’il fait
mouvement pour sortir, les orgues jouent, les lions et les oiseaux se font
entendre chacun a leur facon, et toutes les bétes se dressent sur leur
socle. Quand il franchit la portiére, les orgues et les oiseaux cessent, et
les bétes reprennent leur position assise. S’il y a un autre ami et que les
souverains donnent l'ordre de le faire venir, pour son arrivée et son

départ on observe a nouveau le méme cérémonial et le méme protocole,

343 Chef des eunuques qui servaient 'empereur et 'impératrice.
344 Titre conféré a 'eunuque qui avait le réle d’introduire les visiteurs a la présence de I'empereur
ou l'impératrice.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 233



de la fagon que nous avons dite : en un mot, si nombreux que puissent

étre les amis, on procéde pour chacun comme il a été dit plus haut3®,

La description fournit des détails minutieux, qui suggérent le caractere proprement
diplomatique et idéologique de la structure entiére de la Magnaura. Comme on le
voit, chaque mouvement du visiteur s’accompagne de la musique des orgues et du
mouvement des automates, présentés sous forme d’animaux et de bétes. La
dimension sonore est bien représentée dans ce cérémoniel, surtout par la présence
des orgues, qui amplifient l'illusion mise en scéne par I'architecture impériale34°.
Les mouvements des automates sont également bien réglés : les bétes arrétent
leurs activités lorsque le logothete énumere les dons présentés pour gratifier
'empereur ; ils s’animent de nouveau lorsque 'ambassadeur sort de la salle de la

Magnaura.

Le récit de Constantin VIl est partialement confirmé par une source externe,
ceuvre de Liutprand de Crémone (m. env. 972). Ce dernier avait été un témoin
oculaire du fonctionnement du mécanisme pendant sa visite en 949, en qualité
d’ambassadeur de Bérenger Il de Provence. Sa narration est également
significative, car il se fonde sur I'expérience directe de son auteur. On lit dans son

Antopodosis (6.5) :

A coté du palais, il y a & Constantinople une maison d’une taille et d’une

beauté admirable, que les Grecs appellent Magnaure, quasiment «

345 Traduction du grec de Dagron, citée par Caseau (Caseau 2007, 21-22). Nous renvoyons
également & la traduction anglaise commentée par Moffatt et Tall (Constantin VII 2017, 568-69).
346 a musique est un élément essentiel du cérémoniel politique byzantin, grace aussi a sa qualité
comme symbole d’harmonie et de mouvement cosmique. Constantin VII écrit & ce propos : « se |l
potere imperiale si muove secondo ritmo e ordine, realizzerebbe da una parte I'immagine
dell’armonia e dellimpulso creatore del demiurgo rispetto a questo tutto, verrebbe d’altra parte
considerato dai sudditi come maggiormente degno di venerazione e percio piu piacevole e
ammirabile ». Traduction présentée par A. Carile (2001, 800). Dans le méme article, voir en
particulier la discussion sur les cérémonies impériales (797-896). Pour I'histoire de I'orgue dans le
monde antique et tarde antique on renvoie a Perrot (1971).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 234



magna aura » [grand souffle] en substituant le son v au son du digamma.
Aussi Constantin ordonnat-il de la préparer ainsi pour les envoyés
d’Espagne qui venaient d’arriver auprés de lui, comme pour Liutefredus
et moi. Etait placé devant le siége de I'empereur un certain arbre de
bronze doré dans les branches duquel se trouvaient plein d’oiseaux de
différentes espéces, également en bronze doré. Les divers oiseaux
émettaient des chants chacun selon son espéce. Le trone de 'empereur
était agencé avec une telle habileté qu’a un moment il paraissait bas, et
bientét a un autre moment trés haut dans les airs. Des lions semblaient
monter la garde. lls étaient de taille immense, soit en bois soit en bronze,
je ne sais, mais assurément couverts d’or ; ils frappaient le sol de leur
gueue et ils rugissaient en remuant la langue dans leur gueule ouverte.
C’est ainsi que je fus conduit dans ce lieu, porté sur les épaules de deux
eunuques, en présence de 'empereur. A mon arrivée, les lions rugirent,
les chants des oiseaux retentirent, chacun selon son espece. Je ne
ressentis aucun effroi, aucune admiration, puisque javais questionné
sur tout cela ceux qui savaient bien. Ainsi, pour adorer I'empereur, jai
penché a trois reprises la téte. Et I'empereur que j'avais vu assis a une
distance modérée du sol, bientét vétu d’autres habits je I'ai vu assis
presque au plafond de la piece. Je ne pus comprendre comment cela
s’était produit, a moins que peut-étre il n'ait été soulevé par un engin
(argalio) du genre de ceux dont on se sert pour soulever les troncs
d’arbres. (Caseau 2007, 24-25)347

Liutprand montre une tendance sceptique a I'égard de la nature artificielle de la
salle du tréne byzantin. En effet, il souligne n’avoir pas manifesté une admiration
spéciale ou de la peur face a I'activation du mécanisme, car il avait déja été mis au
courant de son existence et fonctionnement par un informateur. Son scepticisme

lui permet également de se pencher sur des détails techniques, tels que la matiére

347 Nous renvoyons également a une traduction anglaise, éditée par Squatriti (Liudprand 2007,
197-98).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 235



de construction et le principe a la base du mouvement du tréne. Il informe alors que
les composants de la structure, tels que les arbres et les bétes automatiques,
étaient en bronze ou laiton, couverts d’'une feuille en or. Pour ce qui concerne les
aspects techniques, il propose une théorie visant a expliquer la possibilité du
systeme de se lever. Il écrit a ce propos : « nisi forte eo sit subvectus ergalio, quo
torcularium arbores subvehuntur » (Harrington et Pucci 1997, 329). Comme le
mentionne lafrate (2015, 63), le texte originel est obscur et a été différemment
interprété par Squatriti (Liudprand 2007, 198) et Mango (1993, 209-10). Le premier
traduit ce passage dans la maniére suivante : « unless perchance he was lifted up
there by a pulley of the kind by which tree trunks are lifted ». Mango, quant a lui,
l'interpréte ainsi: « by some such sort of device as we use for raising the timbers
of awine press ». Il nous semble en revanche tout a fait convaincante la proposition
de lafrate. Elle suggere de considérer I'expression « arbores torcularium » comme
un terme technique, ne visant pas a dénommer des poutres génériques, mais plutdt
un élément spécifique de la presse. Celle-ci, activée par le biais de la rotation
circulaire, pouvait étre levée grace a une roue, comme dans les exemples tirés des
traités technologiques romains (figures 17a-c). De plus, lafrate (2015, 65) remarque
gu’une machinerie de ce type vraisemblablement produisait un bruit considérable.
Il est possible que la musique de I'orgue, constante au cours du cérémoniel, elt
aussi pour fonction de masquer les sons produits par le mécanisme. Toutefois, en
ce qui concerne les automates et leur principe de mouvement, on renvoie a

I'analyse minutieuse de la quatrieme section de la these.

Pour ce qui concerne l'origine de la structure mobile, on ne connait pas
précisément la date d’installation a la cour byzantine. Comme le montre bien Brett
(1954), les antécédents de certaines piéces du trone existaient déja a I'époque de
'empereur Théophile (r. 829-842). lIs étaient gardés dans une structure dédiée a

eux seuls, nommée Pentapyrgium®*, Ces automates furent pourtant fondus par

348 éon le Grammairien écrit & ce propos: « Etant un amoureux de la décoration, Théophile fit
fabriquer par le maitre de I'hdtel des monnaies (un homme trés cultivé qui était lié au patriarche
Antoine) le Pentapyrgion et les deux énormes organes d'or pur qu'il décorait avec différentes pierres
et verres, ainsi qu'un arbre doré dans lequel étaient perchés des oiseaux qui gazouillaient

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 236



son successeur, I'empereur Michel Il (r. 842 a 867)34°. Dagron (1984, 303-9)
propose d’identifier en Léon VI « le Sage » (r. 886-912) I'idéateur de la Magnaura
ainsi qu’on la connait auprés des descriptions de Constantin VIl et de Liutprand de
Crémone. lafrate (2015, 73) est du méme avis de Dragon et souligne a ce propos
certains aspects non négligeables. En premier lieu, nous savons que Léon VI
montrait un intérét général a I'égard des automates. Deuxiémement, le De
Cerimoniis (Constantin VII 2017, 137-39) laisse ébruiter une information utile : en
décrivant les cérémoniels qui doivent avoir lieu pour la féte de Saint Basile, il
mentionne le «tréne de construction récente », installé dans la salle de la

Magnaura.

Il apparait en bien des points comme la Magnaura était concue en maniere
similaire a la salle du trone sassanide. Comme I'a justement souligné Alain Labbé
(1987, 316-17), le sieége byzantin est plus qu’'une simple mise en scene destinée

aux visiteurs étrangers :

L’illustration d’'une haute idée du pouvoir impériale, qui faisait du
basileus, aprés I'empereur romain, I'héritier de la conception orientale
du roi cosmocrator. Arbres et lions transportaient dans I'intérieur méme

du palais les grands thémes du paradisus et exprimaient avec faste

musicalement au moyen d'un certain appareil ». Texte grec en annexe, p. 406. Notre traduction
s’appuie sur celle anglaise de Mango (1993, 160-61). L'information est confirmée aussi par Georges
le Moine, qui a vécu presque a la méme époque de I'empereur Théophile (lafrate 2015, 66). Pour
une définition du Pentapyrrgium, comme une structure surmontée de 5 démes voir lafrate (2015, n.
20, 66).

349 On posseéde un récit de cet événement, tiré dans un recueil de textes connu sur le nom de
Theophanes continuatus. Nous lisons ici : « Etant [Michel Ill] un amoureux pervers du cirque et
ayant gaspillé, en trés peu de temps, beaucoup d'argent en représentations théatrales et expositions
obscénes, et étant donné que les jours fixés pour les largitions impériales approchaient et il ignorait
comment recueillir les sommes d’argent pour les soldats qui avaient combattu avec acharnement et
défendu I'empire, il fit fondre le célébre platane doré, les deux lions et les deux griffons, qui étaient
également en or massif, 'orgue en or et aussi le reste des magnifiques ornements impériaux, pesant
pas moins de deux cents kenténaria ; il ordonna que I'or de ces objets soit mis dans le trésor ».
Texte grec en annexe, p. 407. Voir 'examen que nous faison de cet extrait dans la quatrieme partie,
ap.298.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 237



I'éternelle alliance du souverain et de la nature, tandis que le spectacle
de la lévitation impériale affirmait la dimension ouranienne de son

pouvoir cosmique.

Venons maintenant a la dénomination du siege impériale, « thronos
Solomodnteios », qui associe symboliquement la figure de 'empereur assis a celle
plus éminente de Salomon. La description du siege du prophéte figure dans le

premier livre des Rois (10 : 18-20) :

Le roi fit un grand tréne d’ivoire, et le couvrit d’or pur. Ce tréne avait six
degrés, et la partie supérieure en était arrondie par derriére ; il y avait
des bras de chaque c6té du siege ; deux lions étaient pres des bras, et
douze lions sur les six degrés de part et d'autre. |l ne s’est rien fait de

pareil pour aucun royaume.

On voit bien que le seul élément qui rassemble les deux trénes est la présence des
statues en forme de lions. Cependant, 'utilisation de I'adjectif « solomonteios » en
association au siege royale servait a souligner la qualité « salomonien » du tréne.
lafrate (2015, 73) explique justement qu’une telle dénomination avait pour objectif
de déclarer le programme politique, en reliant définitivement la personne de
'empereur avec celle du prophete. L’empereur assis sur son siege dans la
Magnaura, qui était aussi salle de justice, personnifiait alors « the king of Israel in

his role as perfect judge ».

lafrate, en suivant les recherches de Tougher (1997, 110-32), réaffirme son
hypothése a I'égard de Léon VI « le Sage » comme concepteur du trone. En fait,

Tougher s’attarde sur les raisons a la base de I'épithéte sophos, « sage », qu’il lui

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 238



est attribué par de nombreux savants®®. Le chercheur montre bien comment la
personne de Léon VI était associée a la figure biblique de Salomon, tout comme
son pére Basile 1¢', lié au pére de ce dernier, le prophéte David. A I'aune de ce qui
précede, lafrate suggére de considérer I'attribut « salomonique » du trone comme
un ultérieur élément a confirmation de 'origine du tréne lui-méme, attribuée a la
volonté de Léon VI. Celui-ci était en fait censé contribuer a fortifier le paradigme

salomonique qui entourait la personne de I'empereur Léon VI.

2.3.Y a-t-il des trbnes abbassides ?

Quelques siecles plus tard, les Abbassides héritérent du caractere théatral
du cérémoniel aulique sassanide ainsi que les pratiques diplomatiques des
relations perso-byzantines. Les rituelles politiques qui se déroulaient dans ces
cours, avec I'apparition du souverain sur son tréne surélevé et caché par un rideau
des draperies, furent introduites aussi dans les milieux islamiques dés I'époque
omeyyade (Hoffman 2008, 123). En ce scénario, les appareils automatiques
acquirent une certaine importance, surtout dans le milieu de la cour califale
abbasside. La littérature islamique, ainsi que les récits historiques byzantins, nous
offrent des descriptions de certains de ces instruments. Ces récits mettent surtout
en évidence I'importance de ces appareils, dans le cadre des rituels diplomatiques,
spécialement ceux avec 'Empire byzantin. Pour ce qui est des trones mobiles, au
moins deux sources témoignent de leur existence dans les palais califaux. Un
premier récit se référe a la salle du tréne du calife al-Mutawwakil & Samarra, dans
le palais al-Burj®*!. La description figure dans le Kitab al-Diyarat (‘Livre des
monastéres’) du fatimide al-Sabustt (m 988). Il décrit en ces termes la salle du

trone ;

350 On mentionne, parmi les autres, Philothée, Aréthas, Léon Choirosphaktés et Procope, en
renvoyant pour les détails a Tougher (1997, 110-11).

351 Al-Burj, « La Tour », était ainsi appelle pour sa proximité au célébre minaret a spirale de la
Grande Mosquée de Samarra. Voir a son propos Northedge (2002, 127; 239-40).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 239



Et la tour était I'une de ses meilleures constructions. Et il placa ici des
images excellentes en or et argent et une grande piscine (birka) dont les
couvertures externes et internes (batin) étaient des plaques en argent.
Et il placa dedans un arbre en or aux oiseaux gazouillant et un jardin des
pierres précieuses, qu’'on appelle fiba®>?. Un grand trone en or fut
construit pour lui et il y avait deux statues [suwaruta] des lions
imposants. Et sur les escaliers il y avait des effigies des lions, des aigles
et d’autres choses, comme I'on décrit le tréne de Salomon, fils de David

— que la paix soit sur eux32,

La source en question est vague, elle ne suggere pas la nature mobile du tréne
abbasside. Cependant, on releve une association trés étroite entre le siége califal
et les automata. En fait, un arbre en or aux oiseaux mécaniques s’y trouve dans le
méme endroit. Le Kitab al-Diyarat n’est pas la seule source a se pencher sur une
description de ces automates construits pour les salles du tréne abbasside. On
trouve aussi des récits détaillés dans d’autres ouvrages. Nous reviendrons plus loin
sur ces sources et sur la pertinence idéologique de I'arbre automatique aux oiseaux
gazouillant, pour en proposer une analyse plus approfondie. Pour I'heure,
contentons-nous de souligner la présence des éléments techniques d’une telle

facture a la cour abbasside.

L’extrait d’al-Sabusti met en lumiére un autre aspect pertinent. L’auteur crée
une association étroite entre le sieége califal et 'exemple éminent du tréne de
Salomon. Nous pouvons ici remarquer un parallélisme avec la cour byzantine, qui
un siecle plus tard possédait un siége qualifi€ comme « salomonien ». Pourquoi le

modele de Salomon était-il si prégnant dans les deux milieux palatiaux ? S’il

352 Ce terme arabe, qui porte le sens de « béatitude », désigne également un arbre qui selon la
tradition islamique se trouve dans le paradis (al-Janna). Voir les références dans I'article de Lechler
(1937).

353 Texte arabe en annexe, p. 418.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 240



rencontrait un si grande succes c’est que le prophete était un catalyseur de
différents éléments liés a un idéal de souveraineté puissante. Il était considéré un
constructeur d'importants complexes architecturaux, porteur du bien-étre, homme
savant et embleme de sagesse et justice (lafrate 2015, 261). De la méme maniere,
ce paradigme trouva une puissante forme d’expression dans la littérature et les
expressions visuelles®>*. L’association entre Salomon et les automates repose
plutdt sur une tradition qui le connectait soit a la métallurgie, soit a la création des
merveilles dans le contexte palatial, en tant que roi batisseur. En outre, dans le
monde islamique l'autorité du prophéte s’étendait aussi sur les djinns, étres entre
I'hnomme et I'ange, doués des pouvoirs et capables d’apparaitre sous différentes

formes (lafrate 2015, 267).

Des intellectuels tels que al-Kisa'1 (m. 805)3%°, qui avait été le précepteur des
fils de Hartn al-Rasid, et al-Ta'labt (m. 1036) exposent des descriptions du tréne
biblique. Ce sont précisément des narrations de ce genre qui ont contribué a la
diffusion de la symbolique du siege califale de al-Mutawwakil et des rois d’autres
dynasties — pensons par exemple aux Ghaznavides. Considérons donc le récit que
nous fait al-Ta'labT du trébne salomonien. Dans son ‘Ara‘is al-Majalis fi Qisas al-

Anbiya (‘Vies des prophétes’) il mentionne des détails dignes d’étre remarqués :

The story goes that they made for him a throne of ivory, and studded it
with sapphire, pearl, chrysolite, and various kinds of gems, and
encompassed it with four golden palm trees, with date clusters of red

354 On renvoie surtout aux récentes études de lafrate (2015; 2019). Pour ce qui concerne la
visualisation du modéle du tréne et du temple de Salomon dans le monde islamique, voir Milstein
(2014). Flood (1993, 204-23) présente en revanche le succées du symbole du palais de cristal ainsi
qu’il est décrit dans le Coran et les sources islamiques.

355 Dans la traduction de Thackston (al-Kisa'T; 1978, 306) : « For Solomon, Sakhr made a throne of
ivory with pedestals of gold, and on it he put statues of the birds and beasts. It was also studded
with pearls the size of ostrich eggs. On the first step was a grapevine wrought of gold, with leaves
of emerald and bunches of gems to look like grapes; to the right and left of the seat he fixed a palm
tree of gold, on each of which were peacocks, birds and hawks that were hollow and studded with
jewels. When the wind blew through the hollow cavities, they would sing songs, the likes of which
no one had ever heard ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 241



rubies and green emeralds. At the top of two of the palms were two gold
peacocks, while at the top of the other two were two golden vultures —
all facing each other. At the side of the throne they placed two golden
lions, on the head of each of which was a column of green emerald. To
the palms they had bound grapevines of red gold, with clusters of red
rubies, so that the throne would be shaded by the trellis of the vines and
the palms. When Solomon wished to ascend to the throne, he stood
upon the lowest step, and the throne, with his foot on it, revolved like a
hand-mill turning rapidly. Then those vultures and peacocks spread their
wings, and the two lions thrust out their paws and struck the ground with
their tails. The same took place with every step that Solomon ascended.
When he sat down on the upper part of the throne, the two vultures on
the palms took musk and ambergris and sprinkled them over him. Then
a golden pigeon, standing on a column of precious stone, one of the
columns of the throne, took the Book of the Torah and opened it for
Solomon, and he read it to the people, and called them to the rendering
of judgment. [..] They say that when this happened, the two lions
extended their forepaws and beat the ground with their tails, and the
vultures and the peacocks spread their wings, and the withesses were
seized with terror, and bore witness only to the truth. (al-Ta'labt 2002,
512-13)

Les nombreux éléments du siege seront examinés en détails dans la quatrieme
section. A ce stade, il nous semble toutefois opportun de se pencher brievement
sur certains détails qui mettent en évidence la dépendance de la structure
architecturale califale a la tradition salomonienne. On voit bien que la narration est
enrichie des motifs fabuleux, visant & mettre en relief le caractére extraordinaire du
prophéte. L’expression de cette propriété distinctive de Salomon est exprimée dans
la matérialité de son siege, dont les composants possédent leurs propres
indépendance et volonté. Les créatures présentées sur les escaliers et la plate-

forme réagissent au mouvement de Salomon et a son ascension au trone. Les

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 242



vautours et les paons déploient leurs ailes ainsi que les lions claquent leurs queues
a terre, dans une facon qui rappelle certainement le méme mouvement réalisé par
les bétes du trone de Constantinople. Remarquons a ce propos que la narration de
al-Ta'labt évoque une architecture qui semble étre mécanique. La plate-forme sur
laquelle repose le tréne est capable de tourner sur son propre axe, dans une fagon
semblable a celle du Taht-i Taqdis. Le modéle du siege salomonien décrit ici, avec
ses composants animaliers capables de mouvement, semble donc étre a la base
de toute conception et création du tréne califal. En ce sens, 'automaton se donnait
comme un outil efficace de simulation du caractere prodigieux du trébne du
prophete. Par son biais, le calife pouvait certainement répliquer la puissance du
modeéle salomonien, en se proposant comme une incarnation de ses qualités

exceptionnelles.

2.4. Mécanique et ‘aja’ib : le trébne devient merveille

Les traités techniques islamiques produits a I'époque médiévale ne
dépeignent malheureusement aucun type de modéle de tréne mobile. C’est le cas
pour le Kitab al-Hiyal des Bani Musa, ainsi que pour al-Kitab fi ma ‘rifat al-hiyal al-
handasiyya de al-Jazari. Ce fait est surprenant dans les deux cas. Pour ce qui
concerne les freres Band MUsa, on doit se rappeler qu’ils étaient actifs a la cour du
calife al-Mutawakkil. Comme nous avons déja eu I'occasion de le souligner, c’est a
ce calife qu’on attribue la diffusion de nombre d’automates a la cour abbasside3%®.
Mais il est aussi étonnant de ne pas trouver des exemples de ce type de machine

dans l'ouvrage de al-Jazari. Celui-ci en fait travaillait pour les princes artuquides,

3% || nous semble aussi utile de mettre en évidence la perception qu’un historien presque
contemporain avait de ce personnage. Al-Ya‘qibt (2018, 1 : 58) écrit & son égard: « He was the first
caliph to display frivolity and to give free rein to levity and joking in his presence, along

with things we have omitted to mention. These things spread among the people; they became
accustomed to them and followed his lead ». Peut-étre al-Ya“qabT voulait ici mentionner une attitude
particuliére de al-Mutawwakil, qui pouvait étre aussi intéressé a enrichir sa cour des éléments
merveilleux et ludiques, tels que les automates. Surement la préparation et la rédaction d’un traité
mécanique, riche en objets curieux, sont symptomatiques d’un intérét des mécenes.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 243



qui portaient sGrement une certaine attention aux symboles régaliens (Caiozzo

2010, 55).

L'image du trébne cosmique apparait également dans des ouvrages de
différentes natures, tels que les textes poétiques et cosmographiques. Considérons
a titre d’exemple la narration que fait Asadi de Tus (m. ca. 1080) d’'un intéressant
objet, lié a la figure du roi mythique Faridin. On lit dans son Garsasp-nama (‘Livre

de Garsasp’) :

Il lui offrit un trébne (enrichi) de grenats, tout orné (et posé) sur le dos d’'un
lion d’or: a chaque heure, ce lion s’élancait de sa place, puis il se
rasseyait apres avoir rugi ; et de loin dans sa gueule il faisait voir du feu

et il emplissait I'air d’'une vapeur d’encens. (Asadi Tusi 1951, 2 : 236-37)

L’appareil se présente alors avec une triple fonction : il est a la fois tréne, encensoir
et horloge. Bien évidemment, il s’agit dans ce cas d’'une description fabuleuse, dont

les caractéres singuliers ont été intentionnellement exagéreés.

Caiozzo (2010, 55-57) rappelle aussi [I'existence des certaines
représentations des trénes mobiles dans la cosmographie de al-Qazwint (m. ca
1283), ‘Aja‘ib al-mabhliqgat wa gara‘ib al-majadat (‘Les Merveilles des choses
créees et les curiosités des choses existantes’). Les exemples sont nombreux. lls
comprennent des sieges articulés défensifs (figure 18a) ainsi que des trénes
mobiles royaux, disposés dans des jardins verdoyants (figures 19a-b). Ces
derniers, figurants dans une manuscrite du XVI¢ siécle, aujourd’hui préservé a la
Bibliothéque de I'Université de Cambridge (MS 3.74, 167r-168v), indiquent leur
capacité de mouvement a travers la représentation de nombre de roues a leur base.
Encore, une version du texte du XV¢ siécle gardé a la Bibliotheque Nationale
francaise (Supp. Pers. 1781, fol. 167v), présente I'image d’un trobne a automates

(figure 18b). Comme le décrit Caiozzo (2010, 66), les figures automatiques en

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 244



forme humaine bougent pour monter la garde quand le roi s’assied son siége. Si le

souverain est début, les automates vont ouvrir la porte.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 245



Chapitre 3.
QUELLE HORLOGE POUR QUEL CALIFE ?

Y asi, no solamente ha de ser el principe
mano en el reloj del gobierno, sino
también volante que dé el tiempo al
movimiento de las ruedas, dependiendo
dél todo el artificio de los negocios.

Diego de Saavedra Fajardo,
Empresas Politicas. Idea de un principe
politico cristiano

3.1. Les antécédentes omeyyades

L’horlogerie, ainsi que les dispositifs ingénieux, acquit un grand succés
apres I'avénement de lislam. Les nouveaux souverains hériterent de la pratique
des Sassanides et des Byzantins en s’entourant de mécanismes complexes. En
effet, ils comprenaient et appréciaient de la méme maniére les implications de ces
appareils dans le langage visuel et idéologique du pouvoir. Si I'époque abbasside
nous offre plusieurs exemples de cet intérét, on ne peut en dire autant pour la
période précédente. Le développement technique de I'horlogerie dans la premiére
époque islamique est obscur: on conserve le témoignage d'un seul modéle
d’appareil horaire construit dans la période omeyyade (Flood 2001, 118). Il s’agit
de I'horloge monumentale hydraulique de Bab al-Sa‘'a, a Damas, qui précede
I'horloge plus célebre de Bab Jayrin (XII€ siécle). Sa construction suit celle de la
Grande Mosquée, batie sur ordre du calife al-Walid (r. 705-715), mentionné dans
les sources islamiques et hébraiques comme le grand promoteur omeyyade des

projets architectoniques. Comme I'écrit justement Flood (1999, 10) a son propos :

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 246



The sheer intensity of his architectural activity — which is unparalleled
during the reign of any other Umayyad caliph — indicates both an acute
awareness of the semiotic power of architecture and a concern with the
development of a visual language appropriate both to the religious needs
of the Muslim community and the political aspirations of the Umayyad
dynasty.

On comprend bien que la présence d’une horloge monumentale hydraulique dans
le paysage architectural élaboré par al-Walid avait une signification précise. Sans
le moindre doute, I'appareil mécanique contribua a la visualisation de la puissance
politique d’al-Walid lui-méme et, plus en général, de la dynastie qu'il représentait
et qui gouvernait seulement depuis cinquante ans. Encore une fois, le pouvoir se
manifestait par le biais d’'une expression technologique qui servait a exprimer le

controle formel du temps.

L'existence de I'horloge d’al-Walid est attestée par plusieurs auteurs.
Ibn ‘Asakir, dans son Ta rih madinat Dimasq (‘Histoire de la ville de Damas’), offre
deux descriptions tres similaires®®’. |l attribue ces deux au qadr AbG ‘Abd Allah ibn
Ahmad ibn Zabr (m. 940) et au pére de Abu Sulayman ibn Zabr. Voila ce qu'il écrit
dans la premiére description, dont I'information est attribuée au qaadr Abi ‘Abd Allah
ibn Ahmad ibn Zabr :

La porte des Heures ainsi nommée parce qu’on avait fait |a une horloge
a l'aide de laquelle on connaissait chaque heure qui s’écoulait de la

journée. Elle portait des oiseaux en cuivre et un corbeau du méme métal.

357 A part Ibn ‘Asakir, on trouve des citations dans les ouvrages de Ibn Saddad (m. 1285), al-‘Umari
(m. 1348), al-‘limawT (XVI¢ siecle) et al-Nu‘aymt (m. 1546). Pour les références on renvoie a Flood
(2001, 119).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 247



Lorsque I'heure s’achevait, le serpent sortait, puis les oiseaux sifflaient,

le corbeau croassait et un caillou tombait3°8.

Le complexe décrit est donc le premier exemple de structure aux automates du
monde islamique. En outre, on remarque trés clairement que I'horloge suit les
modeles hellénistiques. La combinaison du serpent avec les oiseaux est en fait en
harmonie avec les objets automatiques créés par les ingénieurs alexandrins.
Pensons, a titre d’exemple, aux créations de Héron, qui montrent des applications
pratiques des éléments mentionnés dans la description de I'appareil de Damas.
Parmi les autres, deux installations nous semblent condenser I'enseignement
alexandrin. C’est le cas de I'automate présenté dans la Pneumatique 1, 16 (figure
20)3%9, L’écoulement de I'eau dans un tube permet le déplacement de I'air dans un
deuxiéme tuyau et un sifflement est produit. La position d’une des extrémités du
tuyau dans I'eau permet la création d’un son « bouillant » qui ressemble au chant
d’un oiseau — la fauvette a téte noire, selon la description de Héron lui-méme. En
revanche, si le tuyau ne se trouve pas dans un récipient d’eau, il émet un sifflet
simple. Il faut noter que les sons émis varient en fonction de la grandeur du
diametre du tuyau et de sa longueur. L’illusion du changement des chants des
oiseaux variés peut étre recréée en utilisant des tuyaux différentes, ainsi qu’en les
positionnant & des niveaux différents dans I'eau. L'installation présentée dans la
Pneumatique 1,16 mentionne aussi la figure d’'une chouette, capable de tourner

vers les autres oiseaux grace au mouvement de I'eau et a un systéme de poids.

Le deuxieme complexe automatique de Héron qui nous intéresse est
commenté dans la section 1, 41 de la Pneumatique (figure 21). Une figure
d’Héraclés, armée d’arc et fleche, se trouve en face a un arbre, ou un serpent se

hisse sur son tronc. Quand le mécanisme — fondé sur un systeme hydraulique, de

358 Texte arabe en annexe, p. 418. La deuxieme description de I'horloge n'offre pas de détails
supplémentaires.

359 Une traduction anglaise de la description de Héron se trouve dans I'ouvrage édité par Woodcroft
(Héron d’Alexandrie 1851, 29-32). Pour la version en grec, suivie d’'une traduction allemande, voir
I'édition de Schmidt (Héron d’Alexandrie 1899, 90-98).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 248



poulie et des cordes — est mis en place, le serpent commence a siffler et Héracles

décoche la fleche369.

La description de la machinerie qui gouverne les deux créations de Héron
semble conforter le récit d’'lbn ‘Asakir a propos de I'horloge de Damas. La référence
au caillou qui tombe, présentée dans la derniére ligne de la citation, pourrait
marquer un composant du mécanisme méme. Il pouvait par exemple s’agir d’'un
poids, dont le mouvement génere une réaction d’autres éléments de I'automate.
Un autre détail a remarquer concerne la confusion qui entoure I'appareil horaire de
la mosquée de Damas. Les sources primaires présentent souvent des informations
contradictoires, car elles confondaient I'horloge omeyyade avec un exemplaire plus
tardif. Celui-ci était également localisé dans une des entrées de la Grande Mosquée
de Damas. Plus précisément, elle se trouvait au dehors de la porte orientale, Bab
Jayrin (Flood 2001, 114-15). Le mécanisme omeyyade n’existait plus depuis
longtemps et son existence était souvent ignorée par les écrivains plus tardifs.
Ceux-ci citaient fréquemment I'ensemble des informations qu’ils pouvaient

collectionner sur I'horloge, sans distinguer entre les deux modéles.

Pour ce qui concerne I'exemplaire postérieur, il fut construit probablement
entre le 1154 et le 1167, sous le régne du zengide al-Malik al-‘Adil Nar al-Din
Mahmdd (m. 1174). On connait lidentité de son constructeur: il s’agit de
Muhammad al-Sa‘ati, originaire du Hurasans®6t, Son fils, Ridwan Muhammad ibn
‘Al ibn Rustam al-Hurasant Fahr al-Din ibn al-Sa‘ati, est mieux connu par le fait
qu’il composa un traité d’horlogerie en 1203 : Risala fi ‘amal al-sa ‘at wa sti‘maliha
(‘Sur la construction des horloges et leur utilisation’). Ibn al-Sa“‘atr a été chargé de

réparer et perfectionner le mécanisme du pére, travail dans lequel autres

360 Voir Woodcroft (Héron d’Alexandrie 1851, 62-63) et Schmidt (Héron d’Alexandrie 1899, 186-91).
361 |bn AbT Usaybi‘a, dans le chapitre 15 de I ‘Uydn al-anba’ f tabaqat al-afibba’, écrit a son égard:
« Il était le seul a connaitre les horloges et la science de I'astronomie. Et c’était lui qui fabriquait
'horloge a la porte de la mosquée [omeyyade] de Damas. Il réalisa cette horloge a I'’époque de al-
Malik al-‘Adil Nar al-Din Mahmad ibn Zangi, qui I'avait traité genereousement et lui avait payé un
allocation et un salaire pour faire fonctionner I'horloge. Il occupa ce poste jusqu’a sa mort, que Dieu
ait pitié de lui ». Texte arabe en annexe, p. 418-19. Se référer a la récente édition avec traduction
et commentaire de Savage-Smith, Swain et van Gelder (2020).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 249



d’ingénieurs avaient échoué (Hill 1996, 390). Le grand intérét de son ouvrage tient
au fait qu’il décrit les détails de construction de l'appareil et pas seulement ses
interventions de réparation®2, Pour ce qui concerne I'aspect et le fonctionnement,
cette horloge montrait douze fenétres, une pour chaque heure. A chaque
changement d’heure, un oiseau sortait de la fenétre équivalente et il sonnait en
faisant tomber un poids sur un bassin positionné au-dessous. Des disques avec les
figures du soleil dans le zodiaque et le cycle lunaire complétaient I'appareil (figure
22)363,

3.2. L’horlogerie dans la premiére époque abbasside

La premiere référence dans la littérature islamique qui cite des dispositifs
horaires abbassides se trouve dans le Kitab al-Hayawan (Livre des animaux) de al-
Jahiz. Il cite brievement des systemes de mesure du temps et il affirme que « nos
rois et hommes de science utilisent I'astrolabe (asturlab) pendant la journée et les
horloges hydrauliques (binkamat)3%* la nuit » (al-Jahiz 1938, 2: 294). Ce bref
passage nous confirme une fois encore la diffusion des objets pour le calcul du
temps, tels que les astrolabes®%® et les horloges hydrauliques, au sein des milieux
palatiaux. En outre, il faut aussi rappeler que pour une période al-Jahiz était au

service de la cour du calife al-Mutawakkil®%®. || est donc possible qu’il ait eu aussi

362 Une description rigoureuse, suivi d'images utiles, est fournie par Hill (1996, 390-93).

363 A titre d’exemple, voyons ce qui écrit de cette horloge a eau Ibn Battita (1926, 209): « A droite
de celui qui sort par la porte Djeiroln (et c’est la porte des heures), est une salle haute, en forme
de grande arcade, dans laquelle il y a des arcades plus petites et ouvertes. Elles ont des portes en
nombre égal a celui des heures de la journée, et pentes a l'intérieur en vert, et a I'extérieur en jaune.
Quand une heure du jour s’est écoulée, l'intérieur, qui est vert, se tourne en dehors, et I'extérieur,
qui est jaune, se tourne en dedans. On dit qu’il y a quelqu’un dans l'intérieur de la salle, qui est
chargé d’exécuter ce changement avec les mains, a mesure que les heures passent ».

364 Hardn (al-Jahiz 1938, 2 : 294, n. 4) signale ici une erreur de transcription : lire binkamat au lieu
de minkabat.

365 Pour une publication récente sur cet instrument, voir Rodriguez Arribas, Burnett, Ackermann,
Szpiech (2019).

366 Sur le rapport de Jahiz avec al-Mutawakkil la littérature arabe présente une anecdote dont
I'historicité n’est pas confirmée. Il apparait que le calife, qui avait choisi Jahiz comme enseignant

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 250



I'occasion d’entretenir des relations avec d’autres intellectuels de la cour, tels que

I'astronome et mathématicien al-Hwarizm1 ou, encore, les freres Banu Musa.

Toutefois, on connait une autre piéce d’horlogerie, produite par la volonté
califale, bien avant la rédaction du Kitab al-hayawan de Jahiz. L'objet en question
est une horloge a eau, dont la création fut ordonnée par le calife Hartn al-Rasid (r.
786-809). Il avait été concu comme présent et il fut envoyé a Charlemagne avec
'ambassade de I'année 807. On conserve un exposé de cet évenement dans une
source carolingienne, les Annales Regni Francorum, traditionnellement attribuée a

Eginhard (m. 840). On lit dans cette source, parmi les événements de I'an 807 :

Ratbert, envoyé de I'empereur en Orient, mourut a son retour. L’envoyé
du roi de Perse, nommé Abdallah, arriva a 'empereur avec des moines
de Jérusalem qui s’acquittérent de la mission a eux confiée par Thomas,
patriarche de Jérusalem. lls se nommaient Félix et George. Ce dernier
est abbé sur le mont des Oliviers, Germain de naissance, et son nom
véritable est Engelbald. Tous portaient les présents qu’envoyait le prince
des Perses a 'empereur, c’est-a-dire une tente et des tentures de salle
peintes de couleurs variées et d’'une admirable grandeur et beauté. Tant
les tentes que leurs cordes étaient de lin, et teintes de diverses couleurs.
Les présents dudit roi étaient plusieurs manteaux de soie trés précieux,
les parfums, des onguents et du baume ; de plus une horloge en bronze
doré composée admirablement par I'art mécanique. Le cours des douze
heures y entourait le cadran, et il y avait autant de petites boules d’airain
qui tombaient a 'accomplissement de I'’heure, et faisaient tinter par leur
chute une cymbale placée au-dessous. Il y avait encore un méme
nombre de cavaliers qui sortaient par douze fenétres a la fin des heures,

et fermaient, par I'impulsion de leur sortie, les fenétres qui étaient

d’un de ses fils, le congédiait aprés une courte période a cause de son aspect déplaisant. Voir a cet
égard Pellat (1952, 48-49), qui dans la premiére note fournit les références aux sources primaires.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 251



ouvertes auparavant. Il se trouvait aussi dans cette horloge beaucoup

de choses qu'il serait trop long de rapporter ici (Guizot 1824, 57-58).

L’« Abdallah » de la source carolingienne ce n’est rien de moins que le calife Harln
al-Rasid, erronément défini « rex Persarum ». Le choix d’envoyer un objet de ce
type n’était pas aléatoire. Le calife pouvait en effet honorer le souverain latin avec
un don précieux et raffiné, en célébrant en méme temps la prouesse technologique
de ses artisans et scientifiques. La cour carolingienne ne pouvait certainement pas
rivaliser dans l'art technique avec la contrepartie islamique. En fait, I'horlogerie
carolingienne se limitait & des exemplaires des cadrans solaires, sabliers et
horloges a bougie (Truitt 2015, 21). L’appareil abbasside en cuivre doré
(auricalcum), en revanche, proposait un mécanisme hydraulique (ad clepsydram)
en combinaison avec les automates, un modéle inconnu dans I'Europe médiévale.
Truitt (2015, 141; 144) remarque justement que les automata apparurent dans l'art
de l'horlogerie du monde latin seulement a la fin du XllI® siecle, avec le
développement de I'engrenage mécanique — plus en particulier, I'échappement. Ce
processus modifia le statut méme de la machine. Non plus un produit consommé
par 'audience réduite de la cour, mais une figure exposée dans un lieu public, dont
les actions étaient visibles a une communauté bien plus hétérogene de celle des

palais®’,

367 On renvoie aussi a l'article de Truitt (2013). Elle écrit (2013, 376), a propos du nouvel exemple
d’horloge mécanique monumental qui a fleuri dans I'Europe du XllI¢ et XIVe siécle : « Monumental
astronomical clocks not only contained automata, they were automata. Like Hugon’s rotating palace,
astronomical clocks were majestic, elaborate self-moving models of the cosmos and of celestial
motion. The contemplation of the heavens was not, to the medieval intellectual, contemplation of
the unknown, the void, or the mysterious. Instead it was as if looking upward was the same as
looking inward; to look up to the heavens was to look at a perfectly organized system, created by
God, and which was also repeated in a smaller scale on earth ».

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 252



3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques
abbassides

Revenant a l'artefact abbasside, la source offre un nombre limité de
détails®%8, Cependant, ils sont suffisants pour comprendre la nature du mécanisme
et I'aspect général de I'horloge. D’abord, on peut noter que la connaissance de
I'heure était possible grace a deux systémes divers : un visuel et 'autre sonore. Le
cadran montrait douze fenétres de mémes dimensions, chacune censée s’ouvrir a
'heure qu’elle représentait. D’ici sortait la figure d’'un cavalier qui, avec son
mouvement, provoquait la fermeture de la fenétre précédente. Mais le changement
d’heure était aussi signalé avec un artifice sonore. La source mentionne qu’un
nombre de boules d’airain, équivalent a celui de I'heure, tombait a intervalles
réguliers au passage d’une heure a l'autre, en faisait sonner par leur chute une
cymbale placée au-dessous. Par conséquent, il était possible de connaitre I'heure
simplement en prétant attention au nombre de boules tombant sur la cymbale.
L’artefact ici présenté ressemble a un modéle d’horloge a eau décrit par al-Jazari
dans son Kitab fi ma ‘rifat al-hiyal al-handasiyya (Jazari 1974, 17-40). L’analyse de
ce dispositif, dont on possede des pages trés détaillées, peut nous aider a mieux
comprendre I'horloge abbasside3%°. Le traité, comme on a déja eu I'occasion de le
mentionner, a été écrit en 1206 pour le roi artuquide Nasir al-Din Mahmad (r. 1200-
1222). Bien que produits a quatre siecles de distance, les deux horloges montrent
une ressemblance frappante. Le modeéle d’horloge a eau (binkam) d’al-Jazari ouvre
son livre. Il s’agit d’'une horloge monumentale, dont la hauteur est « about twice the

height of a man » (1974, 18). Quelques lignes apres, I'ingénieur décrit 'aspect et le

368 Une représentation de cet événement survie aussi dans un manuscrit du XVe siecle des grandes
chroniques de France, conservé a la Bibliothéque Nationale de France (MS. FR. 2610) (figure 23).
La figure de 'ambassadeur arabe, au centre de I'image, indique I'horloge, positionnée sur la table
entre deux objets en or, probablement des coupes ou des fontaines portables. Néanmoins, I'artefact
est absolument fictif et ne suit pas la description de la chronique carolingienne. En revanche, le
miniaturiste propose un modéle d’appareil connu au XVe siécle, c’est-a-dire une horloge mécanique,
avec les roues d’engrenage et I'échappement bien visibles (Truitt 2015, fig. 34).

369 Nous renvoyons sur ce theme a l'article d’Alertz (2015).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 253



fonctionnement dans la fagon qui suit, en accompagnant le texte avec des images

explicatives (figure 24) :

Above the door, in a lateral straight line, are 12 doors, each of which has
two leaves which are closed at the beginning of the day. Below these,
and parallel to them, are 12 [more] doors, each with one leaf, which all
have the same colour at the beginning of the day. Below the second set
of doors is a frieze projecting one fingerbreadth from the face of the wall.
At the side of the frieze is a crescent [moon] like a Dinar. This crescent
moves along the ledge in front of the doors to the [other] end of the ledge.
In either side of the wall below the ledge, is a niche like a mihrab, and in
each of these is a bird with outstretched wings, standing on its feet.
Between the two niches are 12 roundels made of glass, which are so
arranged that they form a semi-circle with its convex side upwards. In
front of each bird is a vase (qandil) supported on a projecting bracket,
and in each vase is hung a cymbal. Below the wall several figures are
situated — two drummers, two trumpeters and a cymbalist. Above the
wall is a semi-circle with its convexity towards the top. Around its
circumference are six of the 12 Zodiacal signs [i.e. visible at a given
time], and below this is a sphere [falak] carrying the sun, a golden

roundel and, below this, a sphere carrying the moon, a glass roundel.

On voit bien que cette horloge se présente sous la forme d'un complexe
architectural, dont tous les détails sont expliqués soigneusement. A cette premiére
description suit en fait de longs paragraphes qui prennent en considération chaque
composant du dispositif. L’architecture se propose comme un iwan, composé d’un
arc, qui repose sur quatre piliers. Au-dessous, se trouvent deux rangées des douze
fenétres chacune : celle du haut montre des fenétres avec deux vantaux, tandis

gue celle du bas est a un seul vantail. Encore au-dessous se trouve une corniche

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 254



saillante avec un croissant, qui bouge horizontalement et permet l'ouverture

progressive des fenétres.

Deux automates en forme d’oiseaux — des faucons, explicite al-Jazart (1974,
26) quelques pages plus loin — se trouvent dans deux niches, positionnées sur les
deux cbtés de l'arc. L'ingénieur explique aussi la nécessité de perforer la téte des
faucons pour permettre le passage d’'une petite balle d’airain, destinée a tomber
dans une cymbale positionnée dans une jarre. L'image de la construction
architectonique est renforcée par la présence d’un petit orchestre d’automates,
notamment deux joueurs des tambours, deux trompettistes et un joueur de

cymbales.

On remarque encore un autre composant fondamental de I'horloge : il s’agit
d’'un cercle, ou les douze signes zodiacaux sont distribués (figure 25). Al-Jazart
consacre a cette partie du mécanisme toute la premiere section du chapitre qui
ouvre le traité. Comme il I'écrit lui-méme (1974, 17), le disque astrologique est un
modele pris de I « excellent Archimede ». Cependant, il précise aussi que
l'instrument d’Archiméde ne fonctionnait pas correctement et il avait donc été obligé

de le repenser et de 'améliorer370.

Examinons maintenant le systéme de fonctionnement de cette horloge, en

suivant les mots d’al-Jazar' lui-méme (1974, 18-19)37* :

As to its significance: at the beginning of the day the crescent moves in
its regular imperceptible way along the frieze until it has passed one door
and is between the first and second doors, whereupon the two panels of
the first of the upper doors open and a figure, made according to the
choice of the craftsman, comes out and stands as if he had suddenly

emerged. Also, the first door which the crescent has passed turns over

370 Caiozzo (2003, 100-103) se penche sur les diverses représentations du zodiaque dans les
manuscrits existants. En outre, elle identifie une source possible d’inspiration pour I'iconographie du
zodiaque dans le Kitab suwar al-kawakib (‘Livre des étoiles fixes’) d’al-Safi (m. 986).

371 Voir, pour des notes explicatives, le commentaire de Hill (Jazari 1974, 241-46).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 255



and changes colour, the two birds lean forward until they approach the
two vases, and two balls are dropped from their beaks, each on to a
cymbal, and the sound is heard from afar. The birds then resume their
position. This happens at the end of every hour until the sixth, at which
time the drummers drum, the trumpeters blow and the cymbalist plays
his cymbal for a while. This occurs also at the ninth and twelfth hours.

The operation of the spheres is as follows: at the beginning of the day
the centre of the sun will be in the appropriate degree of the Zodiac for
that day, on the eastern horizon, about to rise. The opposite degree will
be on the western horizon, about to set; whenever a degree rises its
opposite will set. The sun climbs until noon, then descends until nightfall,
when the sun’s station will set, and the six signs that have been visible

will disappear, and the six that have been hidden will appear.

Suppose that it is the day of Cancer — the sun will reach its greatest
altitude, while on the day of Capricorn it will reach its lowest. At night the
moon is seen in the Zodiacal sign and in the degree corresponding to
that night [and in its appropriate shape] : if it is appearing as a crescent
it will change [as the month progresses] to a full moon and if it is a full
moon it will wane. At the beginning of the night the first of the glass
roundels will show light like a nail-paring (qulama) which increases until
it is filled with light, at which time an hour of the night has passed. This
happen with the succeeding roundels until six are fully lit. Then the
musicians do their duty as they do during the day, and similarly at the
ninth and twelfth hours372, this begin the last hour of the night, by which
time all the roundels are filled with light. This is the picture of what |

described clearly. God is all-knowing.

372 A remarquer que dans la section 8 et 10 (1974, 32-35; 40-41), al-JazarT change d’avis : les
musiciens n’interviennent pas au passage de la neuvieme heure de la nuit.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 256



Encore une fois, on peut remarquer que ce traité nous aide effectivement & mieux
comprendre la facture de I'horloge d’Hartn al-Rasid. La description fournie par
'ingénieur artugide révele en fait nombre de ressemblances avec I'antécédent
abbasside. Au lever du soleil, le croissant sur la corniche bouge, en se positionnant
entre la premiere et deuxieme fenétre du deuxiéme range. Alors, les vantaux de la
premiére fenétre la plus haute s’ouvrent pour laisser sortir un automate, qui remplit
la méme fonction du coucou dans la pendule. Cette figure, nous dit al-Jazari, peut
apparaitre sous différentes formes. Dans le cas spécifique de I'horloge d’Harun al-
Rasid, il s’agissait d’'un cavalier. Le mouvement du croissant est produit par le
flotteur (fafafa) du réservoir (hizanat al-ma’). Arrivé jusqu’au but de la corniche, le
croissant retourne a sa position initiale grace a I'action d’'un contrepoids (Alertz

2015, 120).

Une autre ressemblance stricte entre les deux appareils concerne les
modalités de notification du changement de I'heure. Dans ce cas-Ia, intervient un
systéme sonore, trés similaire a celui de la description de I'artefact abbasside. Les
deux faucons latéraux se penchent vers I'avant, en faisant tomber les boules
d’airain dans les bassins placés face a eux. Par conséquent ces boules, en tombant
dans les cymbales qui se trouvent dans les bassins, produisent un son métallique

bien distinguable méme a une certaine distance.

On voit bien que les deux horloges sont porteuses d’'un ensemble d’éléments
clairement idéologiques. Leur systeme décoratif est organisé autour des pratiques
lices a la sphére de la vie aulique. lls évoquent les structures d'un palais
monumental, avec leurs portiques, leurs arcs et la présence des automates
humains, serviteurs du roi : des cavaliers sur leurs chevaux (appareil abbasside) et
des musiciens avec leurs instruments (horloge d’al-Jazari). Cette référence
architecturale, combinée avec I'élément astrologique du zodiaque font état de la
conception de la royauté cosmique. En réalité, le recours aux constellations
zodiacales, qui servent dans un coté pratique comme « instrument de mesure du
temps », exprime au niveau idéologique leur réle d’« instrument a la gloire du

prince » (Caiozzo 2003, 97). Pour ce qui concerne I'horloge d’al-Jazar, a propos

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 257



de laquelle on posséde les détails grace au traité de lingénieur lui-méme, la
représentation cosmique est bien signalée visuellement, avec le zodiaque (élément
céleste) dans la partie supérieure et les musiciens (élément terrestre) dans le plan

inférieur. Comme résume Caiozzo en quelques lignes (2003, 103) :

Dans le premier art islamique, I'influence conjuguée de I'art grec et de
I'art sassanide tend a établir une image du souverain cosmocrator. Les
formes architecturales (alcoves, arcs, coupole) et les themes de
décoration (les constellations notamment) soulignent de facon implicite

I'association des cieux a I'exercice du pouvoir temporel.

Si les considérations de Caiozzo se référent notamment a I'exemple de I'horloge
d’al-Jazari, toutefois elles peuvent étre étendues au cas abbasside, plus significatif
pour les objectifs de la présente étude. Les similitudes que nous avons rencontrées
en comparant les factures des deux appareils, nous permettent de spéculer sur
I'horloge abbasside, méme si les informations qui la concerne directement figurent
en nombre limité. Encore, le cas spécifique de l'artefact abbasside nous semble
emblématique si nous considérons qu’il avait été congu comme cadeau pour un
souverain étranger. A travers le langage symbolique de ses décorations, I'horloge
pouvait véhiculer 'image cosmique du calife a 'audience de la cour carolingienne.
Tout cela, en exposant la prouesse des ingénieurs et hommes de science de Harln

al-Rasid, et de son empire, par les biais de ses mémes engrenages.

Les réflexions menées jusqu’a présent ont I'objectif de conforter notre these
qui considere la prééminence de I'horloge comme métaphore du monde dans le
milieu privilégié de I'environnement palatial. Dans ce cadre, I'horloge astronomique
de Husraw Il — seule donnée tirée du monde sassanide — et les exemplaires

islamiques ont été des études de cas emblématiques®’3. Nous avons pu constater

373 Bien évidemment, comme nous avons eu l'occasion de le souligner, ce discours s’étend
également au monde byzantin et aux cours islamiques plus tardives.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 258



que l'association étroite entre ce genre des mécanismes et le roi/calife servait a
étendre le champ d’action du roi sur la sphére du temps. Le §8hansah pouvait donc
encore une fois affirmer son réle de guide des armées gétigiennes, votées a
combattre dans I'aréne terrestre les forces ahrimaniennes. Aréne qui, il faut le
rappeler, était circonscrite physiquement (le monde tangible, corporel), mais aussi
temporellement (12000 ans). C’est alors ainsi que le souverain pouvait
légitimement se déclarer kosmokrator, en vertu d’'un choix divin qui déclarait la
primauté du lignage sassanide. Le Taht-i Taqdis récapitulait en soi-méme cet
enseignement idéologique. En ce sens, nous pouvons aussi mieux comprendre le
récit de Firdawst, qui attribue une histoire mythique au trone royal. Il fait de lui un
simulacre de la royauté iranienne, qui est soumis aux mémes vicissitudes de ses
souverains : il grandit avec les meilleurs représentants de la dynastie et il subit
également le pouvoir destructeur d’Alexandre « le Grec ». Transposé de la réalité
historique au texte poétique, le tréne est le symbole d’'une dynastie qui fait I'histoire

nationale d’'un pays.

Le portrait cosmique séduit aussi les guides des états islamiques. Les califes
absorbent les caractéristiques du gouvernant du temps, en domptant les
techniques de conception et de construction d’instruments raffinés : les horloges a
eau. Exposées dans des lieux cruciaux de la vie sociale de I'empire ou, encore,
exhibés dans des contextes privilégiés, cet appareil devait convaincre de leur
possibilité a répéter sans cesse le passage du temps. Le calife, comme
commanditaire et promoteur des sciences et des techniques, pouvait s’élever et

acquérir le rang de maitre du temps.

En guise de conclusion, nous voulons nous pencher brievement sur un
dernier exemple emblématique qui concerne I'usage politico-idéologique du temps
et des instruments censés le contrdler. Cet exemple nous oblige a regarder plus a
ouest, notamment au regne normand de Sicile. Le roi Roger 1l (1130-1154)
commanda en effet la construction d’'une horloge a eau en 1141, dans le Palais des
Normands a Palerme. L’'importance de I'évenement est soulignée par I'existence

d’une inscription dans les trois langues administratives du régne, le latin, le grec et

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 259



I'arabe (figure 26). Si ’horloge commanditée par le roi normand n’a pas surveécu, le
méme n’est pas vrai pour l'inscription, aujourd’hui encore présente a I'extérieur de
'entrée de la chapelle Palatine. Les trois inscriptions figurent sur la méme plaque
en marbre, mais elles sont disposées en trois gradins de telle sorte que la premiere,
en latin, se projette un petit peu sur celle en grec qui, a son tour, se projette sur la
derniére en arabe. La raison de cette structure n’est pas claire, mais Johns (2006a,
513) suggere qu’elle était congcue de cette maniére a cause de la présence de la
clepsydre elle-méme. Celle-ci se trouvait donc en proximité de la chapelle Palatine
et, probablement, elle servait a rythmer les heures du cérémoniel religieux
(Bongianino 2012, 95). Les brefs textes en grec, latin et arabe différent I'un de
'autre. Comme on peut le remarquer en analysant les styles, I'inscription en latin

est moins raffinée que les deux autres (Johns 2006a, 513). Voyons de plus prés

les formules, avec leur traduction.

Latin :

[1] Roger, signeur et souverain magnifique, ordonna la construction de

cette horloge

[2] dans I'an de l'incarnation du Seigneur 1142, dans le mois de mars,

dans la V indiction, dans le treizieme année de son régne heureux3’4.

Grec:

[3] O, quelle merveille ! Le puissant seigneur, roi Roger, auquel Dieu a
donné le sceptre, controle le passage

374 Texte latin en annexe, p. 409.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 260



[4] de I'élément liquide, qui dispense I'exacte connaissance des heures
de 'année, dans le douzieme an de son régne, dans le mois de mars, V

indiction, dans I'année 665037°,

Arabe :

[5] L'ordre fut rédigé par la plus majestueuse présence, le glorieux, le
rogérien, le supréme — puisse Dieu perpétuer ses jours et soutenir ses

banniéres | —

[6] pour la construction de cette machine pour I'observation des heures

dans la ville protégée de Sicile, dans 'année 536376,

A ce point, des considérations s’imposent. La maladresse de la partie latine
dénonce indubitablement I'inexpérience des bureaucrates avec cette langue. En
outre, la date indiquée est incorrecte. Cependant, les textes grec et arabe montrent
un respect pour la tradition du langage littéraire et administratif3’’. Cela révele le
fort impact a la cour normande des deux langues ainsi que des fonctionnaires
provenant respectivement de la communauté byzantine et de la communauté
arabe. Sans entrer dans les détails, nous voulons néanmoins souligner un €lément
qui transparait de linscription grecque. En effet seulement ici nous trouvons
'association tres claire entre la figure royale et le contrdle du temps. On lit tres
clairement que Roger I, par ordre divin, avait été censé dominer I'écoulement de
'élément liquide ('eau) qui permet la connaissance précise de I'heure. Il semble

donc clair pour nous que méme dans le contexte du regne normand de Sicile, la

375 Texte grec en annexe, p. 405.

376 Texte arabe en annexe, p. 419.

377 Voir a cet égard Johns (2006a, 513) ; la référence figure également dans un article postérieur
(2010, 382). Pour un discours plus général a propos des inscriptions arabes dans la Sicile normande
et le phénoméne d’arabisation pendant le regne de Roger Il voir Bongianino (2012) et Johns (2015).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 261



technique ait acquis un prestige important. Par le biais d’'une création mécanique
comme celle d’'une horloge hydraulique, le souverain pouvait véhiculer son

message idéologique et sa propagande politique.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 262



Partie IV.
LA PLACE DE L’AUTOMATE DANS LE MICROCOSME ROYAL, Il

LE SOUVERAIN, MAITRE DE LA NATURE

Les exemples des mécanismes ingénieux au sein de I'environnement
palatial ne se limitent pas seulement a des artefacts astronomiques et des
indicateurs du temps. Les sources nous révelent aussi les différentes typologies de
machines, invitées a satisfaire un nombre de nécessités diverses. En effet, les
traités techniques et les sources littéraires témoignent de I'existence de différents
types d’appareils. Il pouvait s’agir des vases a boire pour les banquets, des
fontaines et des automates musicaux et, enfin, des machines élévatoires pour I'eau.
Mais les textes scientifiques présentent également des objets qui pouvaient avoir
d’autres types d'utilité pratique. Pensons a titre d’exemple aux automates qui
avaient pour fonction d’assister le praticien dans le déroulement de certaines
opérations médicales, tels que I'évaluation du sang préleve lors de la saignée. Trois
modeles de ces instruments existent dans le Kitab fi ma‘rifat al-hiyal al-handasiya
de al-Jazar1 (1974, 140-48), ou des automates a figure humaine (des scribes, un
meédecin, etc.) surveillent le sang qui remplit le bassin. La quantité correcte du sang
était enregistrée par le biais d’un flotteur, qui remontait avec le poids du sang, et un

contrepoids.

A ce point-1a, la place significative de I'automate visant a recréer I'élément
naturel est a considérer. Il nous semble en effet que de nombreux exemplaires,
tirés du contexte sassanide, ainsi que des contextes byzantin et abbasside,
révelent encore une fois une volonté idéologique précise du seigneur de la cour.
Au cours de précédentes pages, nous avons rencontré un certain nombre de
références a des automates. Ceux-ci se trouvaient surtout en association avec la
salle d’audience, comme parties constitutives du trone. C’est le cas, notamment,
avec des arbres mécaniques aux oiseaux gazouillant, que nous avons évoqué lors

de la présentation du siége abbasside ainsi que de celui, presque contemporain,

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 263



de la cour byzantine. Dans la présente section, il nous sera possible de nous
pencher sur cette typologie des machines avec I'objectif de montrer leurs utilités
politiques. Notamment, au travers d'un cas particulier, on pourra mettre en
évidence la volonté du souverain de se manifester comme le gardien de la fertilité
de la nature, des agents atmosphériques et des phénoménes naturels — comme
dans le cas du trone mobile de Husraw II. En outre, par les biais de ses automates,
le seigneur du régne pouvait se montrer capable d’'imiter la nature, en la recréant

dans une version qui n’osait pas contester ni défier la puissance créatrice divine.

Venons-en donc en détails aux contenus des trois chapitres autour desquels
cette quatriéme partie s’articule. Tout d’abord, dans le premier chapitre de ce volet,
il sera question de définir une histoire de I'arbre artificiel au Moyen-Orient pour en
saisir le prestige dans le contexte aulique depuis I'Antiquité. Dans cet esprit, nous
ne pouvons pas nous abstenir de prendre en considération le célebre « arbre
sacré » assyrien, 'un des motifs décoratifs les plus prospéres de I'art de I'Assyrie.
En effet, se tourner vers I'iconographie assyrienne, permet de saisir la fortune dont
'image de I'arbre bénéficiera dans les espaces de cour persane ainsi que byzantine
et islamique. Au cours du présent chapitre, il sera donc possible de mettre en
évidence que l'arbre sacré n’était pas seulement un théme de l'iconographie. En
revanche, les données archéologiques et les sources écrites montrent qu’il pouvait
également prendre la forme d’'une plante artificielle, assemblée avec différentes
pieces en métal. En tant qu’offrande donnée par le souverain aux dieux, il s’agissait

clairement d’objets qui liaient symboliquement les sphéres royale et religieuse.

Il sera enfin question d’explorer I'apparition de certains exemplaires d’arbres
artificiels dans les environnements auligues achéménides et sassanides. Comme
nous aurons l'occasion de le voir, il s’agissait encore une fois d’objets de luxe trés
renommés. Ces arbres artificiels occupaient une place importante dans les salles
du tréne du souverain. De plus, comme ce chapitre vise a le montrer, il nous semble
probable que les exemplaires d’arbres sassanides étaient des véritables produits

techniques, fruits de I'ars mechanica de I'époque. Enfin, quelques réflexions a

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 264



propos de manifestations de divers types d'arbres mythiques dans la littérature

moyen-perse concluent le chapitre.

Une fois analysés les antécédents mésopotamiens et persans des arbres
mécaniques, il sera question de s’interroger sur la coutume, soit byzantin soit
abbasside, d’orner le palais royal d’automates sous forme de plantes et d’animaux.
D’abord, le chapitre s’attardera sur la question de la primauté technique de I'un des
deux Empires. En effet, la littérature scientifique a la fois affirme une supposée
supériorité technique des Abbassides, a la fois celle de son majeur opposant,
I'Empire byzantin. Ce sera I'occasion pour nous de reprendre cette discussion, afin
de souligner les modalités selon lesquelles les deux puissances s’appuyerent sur
les dispositifs ingénieux pour transmettre une certaine propagande politique. Pour
simplifier 'exposition, un chapitre spécifique est consacré a I'analyse des créations
techniques byzantines, un autre aux dispositifs abbassides. Comme nous aurons
'occasion de le constater, il s’agissait dans les deux cas des automates
biologiques, tels que des arbres mécaniques, des oiseaux, des lions et des bétes
mythigues. Cette étude nous permettra aussi de saisir l'apport réel des
enseignements des ingénieurs alexandrins dans la technique développée dans le

contexte des deux cours.

Mais les installations en forme d’arbre, souvent pourvues
d’automates, étaient une manifestation de richesse et, tout spécialement, de la
prouesse techniques d'un Empire. Par conseéquent, ce genre d'objets se
présentaient comme des cadeaux stratégiques dans I'’économie des échanges
diplomatiques entre souverains. Dans le troisieme chapitre de la section, notre
discussion aboutira a la compréhension du role des automates dans les protocoles
cérémoniels qui réglaient les rapports diplomatiques. En réalité, une bonne partie
des artefacts qui nous avons pris en considération jusqu’a ici avaient été congus
pour étre exhibés dans des contextes officiels, tels que les réceptions des
dignitaires étrangers. Mais les dimensions réduites et la finesse artistique, faisaient
des automates et des horloges des instruments mobiles de propagande. En ce

sens, ils étaient complémentaires aux mécanismes qui peuplaient les palais royaux

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 265



et qui pouvaient étre observés par les dignitaires et les émissaires étrangers.
Comme on le verra, l'intensification des contacts diplomatiques entre les cours
sassanide et byzantine et, successivement, entre Abbassides et Byzantins est a la
base d’'un phénoméne d’assimilation du cérémoniel protocolaire. A son tour, cette
assimilation produisit I'élaboration d’'un langage artistique et technique commun. En
effet, le déplacement d’objets d’art précieux facilita la circulation des thémes, motifs
et technique divers. Par conséquent, les cours formulaient des expressions
cérémonielles, visuelles et culturelles souvent tres semblables les unes aux autres.
A titre d’exemple, nous pouvons considérer le succés rencontré par le jeu du polo,
une des activités favorites de 'aristocratie sassanide, dans les sociétés byzantines
et abbassides. Comme on le verra, le motif du jeu de polo apparaissent également
dans un automate byzantin concu expressément comme don pour gratifier le

souverain sassanide.

En ayant déja présenté certains des exemples d’appareils qui circulaient
entre cours des pays divers, tels que I'horloge hydraulique abbasside, nous voulons
consacrer les pages du troisieme chapitre a des références inédites. En particulier,
nous prendrons en considération les rares mentions aux automates qui circulaient
entre la Perse et 'Empire byzantin. Il sera donc question d’analyser les extraits qui
nous fournissent des informations a ce sujet. Nous avons de méme décidé de
dédier quelques considérations a I'égard d’'un chapitre de I'épopée de Firdawsl, qui
raconte un évenement concernant I'empereur byzantin Maurice, les champions du
roi Husraw Il et un automate. En réalité, 'automate apparait dans la narration
comme un objet magique, un talisman, censé mettre a I'épreuve les cavaliers du
roi sassanide, auxquels Maurice doit confier sa fille Marie, future épouse de
Husraw. Malgré le caractére imaginaire de la narration et de 'automate y décrit, le
récit nous semble quand méme révélateur d’'une coutume réelle selon laquelle les
souverains s’entouraient d’installations mécaniques. De plus, il nous semble que
I'attribution de ce genre d’anecdote aux figures de Maurice et Husraw Il confirme
encore une fois I'importance dont bénéficiaient les dispositifs ingénieux dans le

cadre de leurs rapports diplomatique.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 266



Chapitre 1.
ARBRES SACRES ET ARBRES METALLIQUES DANS L’ANTIQUITE ET
L’ANTIQUITE TARDIVE

[The palm:] | am the tree in the land of
Xvaniras; there is no (other) like me,
because the king eats from me, when |
carry fruits anew.

Draxt T Asurig

1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide

Nous avons précédemment traité de la construction visuelle des salles
d’audience sassanides et abbassides, en analysant en détail la participation des
éléments mécaniques dans le langage architectonique. Cette étude nous a permis
de considérer a quelle mesure les automates concourent au programme de
planification de I'expérience visuelle des palais royal et califal. Les décorations
étaient en réalité concues pour étre exhibées et, conséquemment, pour transmettre
une certaine idée de pouvoir et d’autorité, mais également de richesses et de
prouesses scientifiques®’®. Les descriptions collectées dans la troisiéme section
nous permettent de commencer notre étude en considérant de plus pres la
présence de I'arbre, des bétes et des oiseaux artificiels dans le milieu palatial. Cette
image, associée aux figures royale et califale, renvoie indubitablement a I'idée de
fertilité. Le theme a été en partie examiné par lafrate (2015, 79-84; 95-98) avec une
perspective centrée sur le domaine byzantin. On espeére ici pouvoir compléter sa
reconstruction, en apportant de nouvelles données pour ce qui concerne les

contextes mésopotamiens, persans et abbassides.

378 Sur ce sujet, on renvoie en particulier a la contribution de Shalem (2006).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 267



La Mésopotamie

L’association entre la royauté et 'arbre en métal a des origines anciennes.
En voulant retracer son histoire dans le vaste espace du Moyen Orient, il faut tout
d’abord remonter aux traditions royales et religieuses de I'Assyrie du deuxiéme
millénaire avant notre ere3’°. L’arbre sacré apparait dans différents contextes, tels
gue les bas-reliefs, les sceaux, les bijoux et les textiles. Certainement, 'une des
représentations les plus célébres est celle de la salle du tréne d’AsSurnasipal Il (r.
883-859 avant notre ere) a Nimrud (figure 27). La diffusion de ce motif artistique
atteste certainement de sa signifiance dans l'iconographie assyrienne. Cependant,
une identification précise de cet élément n'a pas encore été possible. Giovino
(2007) a dédié une étude monographique a 'arbre sacré assyrien, en reconstituant
la riche discussion qui I'entoure. Elle distingue les trois hypothéses majeures qui
considére la figure a la fois a) comme « arbre de la vie » (ou « arbre cosmique »),
b) comme dattier stylisé et, enfin, c) comme un objet réel destiné au culte. Giovino
elle-méme, aprés avoir résumé I'histoire des études, se prononce en faveur de la
troisiéme théorie. A travers une analyse des données archéologiques, provenant
surtout des sites de Nimrud, Hursabad et celui élamite de Suse, elle montre qu’il
s’agissait d’'un arbre artificiel (2007, 175-201). Celui-ci probablement était censé
avoir une connexion privilégiée soit avec la spheére religieuse soit avec la sphéere
royale. L'idée d'un objet artificiel destiné au culte se justifie sur la base de la

découverte de celles qui semblent étre ses parties constitutives. Par exemple a

379 On se limitera dans cette section a proposer un apergu, qui puisse permettre de saisir I'éventail
complexe des identités adoptées par I'arbre sacré dans I'espace eurasiatique dans I'Antiquité et
I'Antiquité tardive. On renvoie pour référence aux études de Widengren (1951) et James (1966)
ainsi qu’au récent volume collectif édité par Estes (2020). Restent exclus de cette discussion les
divers aspects assumés par le symbole de I'arbre de la vie dans d’autres contextes culturels, comme
I'Egypte ou le Levant. Nous voulons néanmoins rappeler I'existence de cette idée dans le monde
nomade scythe. A titre d’exemple, on mentionne la symbolique de I'arbre de la vie dans une plaque
dorée d’une ceinture, du IVe-lll® siécle avant notre ére, aujourd’hui conservé au Musée de
'Hermitage. La scéne montre un homme décédé, au pied d’'un arbre de la vie, entouré par deux
chevaux et une déesse scythe. A ce propos, voir Simpson et Pankova (2017).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 268



Hursabad, prés du temple de Sin, des colonnes décorées évoquent ce qui pouvait
étre le tronc de I'arbre (2007, 158). Encore, a Suse, de longues pointes, en forme
de feuilles de palmier de diverses dimensions, ont été mises aux jours dans le site
du temple de Ingusinak. A I'extrémité inférieure des feuilles, deux trous suggérent
gu’elles pouvaient étre attachées aux autres parties de I'arbre artificiel (179-182).
On voit bien que dans ces deux contextes, la présence d’arbres artificiels était mise
en rapport a deux sites religieux : ils se trouvaient en fait a I'entrée du temple de
Khorsabad et tout au long de la facade de I'édifice de Suse. Si des évidences
textuelles utiles pour la compréhension du role de l'arbre sacré dans le monde
assyrien n’existent pas, le méme n’est pas vrai pour la cité mésopotamienne de
Larsa®°, Dans un document qui énumeére les rois du régne, on lit que le souverain
Gungunum (ca. 1932- 1906) donna deux palmes en bronze au temple de Samas.
Comme le remarque justement Giovino (2007, 188), cette offrande doit étre mise
en rapport avec les données archéologiques de Suse, consistant en branches et
fouilles en bronze3®!. Certes, ces deux évidences encore une fois soulignent avec
force I'association étroite entre la royauté, la sphére cultuelle et les arbres

artificiels382,

380 Si des références a I'« arbre de la vie » n’existent pas dans la littérature mésopotamienne, on
trouve quand méme des mentions a I'égard des plantes avec des pouvoirs vivantes ; voir Echols
(2020, 10-16).

381 Pour des détails concernant les vestiges des feuilles de divers types (parmi lesquelles figurent
les dattiers) et des rameaux artificiels retrouvés a Suse, on renvoie en particulier a Morgan, Jéquier,
Mecquenem, Haussoullier et Graadt van Roggen (1905, 7 : 78-80).

382 Encore a I'appui de sa théorie de I'artificialité d’'un objet de culte sous forme d’arbre, Giovino
(2007, 190) essaie d’identifier un mot technique présent dans le document VAT 16462,
contemporain au regne de Tukulti-Ninurta I (ca. 1244-1208 avant notre ere). Le terme en question,
riksu, mentionné en association a la description d’'un trébne décoré avec motifs végétaux, laisse
penser a une sorte de bande censée séparer les divers éléments décoratifs. D’aprés Giovino elle-
méme: « Riksu was used in other contexts to refer to furniture and building construction, and
examples describe people creating, securing or reinforcing riksus, translated variously as ‘band’,
‘strap’ or ‘joint’. Based on this text, it is thought that riksu refers to the bands linking the palmettes of
the different ‘tree’ types depicted in fresco on the walls of Tukulti-Ninurta I's palace. If this is correct,
we then have a ward that refers to one component of the earliest form of the AST [Assyrian Sacred
Tree]. It should be emphasized in this context that riksu does not mean ‘branch’ or any other part of
atree. It is a term used to describe a piece that is attached to another constructed object ». Sur le
théme de I'arbre de la vie assyrien et ses reflets postérieurs, on renvoie aussi a l'article de Parpola
(1993).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 269



Les Empires achémeénide et parthes

L’époque achéménide atteste également I'importance du palmier dans le
répertoire figuratif associé a la sphére royale38. Pensons, a titre d’exemple, aux
sceaux provenant de l'archive des Fortifications de Persépolis. Ces documents
participaient activement au programme d’iconographie impériale de Darius 1" (522-
486 avant notre ére) et de ses successeurs. Parmi ceux-ci nous voulons attirer
I'attention sur une catégorie spécifique des sceaux, a savoir, les sceaux porteurs
d’'une formule fixe relative au nom royal. Significativement, ceux-ci présentent
toujours un ensemble spécifique des figures iconographiques : la figure royale, une
inscription trilingue (en élamite, babylonien et vieux-perse) et, enfin, le palmier,
toujours représenté sous forme d’'un exemplaire femelle, portant des régimes de
dattes (Finn 2011, 231)34. En outre, dans la majorité des sceaux nous trouvons
aussi le disque ailé, normalement positionné au-dessus de la téte de la figure
humaine. Ces objets révelent la relation complexe entre les divinités, le roi et ses
sujets. En général, le corpus des sceaux de l'archive des Fortifications de
Persépolis montre une manifestation élaborée d’'une iconographie royale, insérée
dans le cadre d’'une vision microcosmique (Finn 2011, 229). La présence des
palmiers dans le programme iconographie de ces sceaux, qu’integrent un nombre
limité des figures, ne peut pas donc étre aléatoire. Comme l'a déja remarqué
Schmidt (1957, 8), la figure du palmier est sans doute significative en ce contexte,

surtout si on considere la majeure représentation du cypres dans les décorations

383 Nous voulons également attirer I'attention sur un dossier des études concernant I'idéologie
monarchique achémeénide et étroitement lié au sujet ici examiné. Nous nous referons au théme du
roi-horticulteur, qui a fait I'objet de plusieurs études de Briant (1982 : 431-473; 2003). A ce propos,
le chercheur a mis en évidence que «la composante ‘horticole’ » dans l'idéologie royale
achéménide est uniquement attestée par un corpus des sources littéraires et épigraphiques
grecques. Cependant, cette composante trouve une correspondance dans un nombre réduit de
données matérielles, telles que des sceaux, une monnaie et une empreinte de la période
achémeénide. Ces pieces témoignent des « rapports privilégiés entre le roi et la végétation, eux-
méme symbolisés par la multiplication des paradis » (2003 : 35).

384 A‘lam (1994) nous rappelle 'association dans le Croissant fertile entre les palmiers féminins et
certaines divinités, tels que Mylitta en contexte mésopotamien et Astarte en Phénicie.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 270



persanes. Bien évidemment, leur apparition dans la composition répondait a une
exigence spécifique et leur figure donc renvoyait nécessairement a la sphére du
pouvoir royal. A titre d’exemple, considérons la scéne qui apparait sur le sceau PFS
7 (figure 28). Il s’agit d'un exemplaire du groupe des sceaux porteurs du nom de
Darius I¥', daté au 503-502 avant notre ere. Il comporte la figure royale, habillée du
kandys persan et d’'une couronne murale, représentée debout avec la téte tournée
a sa gauche. Ses deux mains tiennent par les cornes deux bceufs ailés. Le disque
ailé figure au-dessus de sa téte et le buste humain regarde a sa gauche et leve ses
bras en l'air. Pour ce qui est de I'arbre, nous voyons deux exemplaires de palmier

femelle sur les cotes droit et gauche, a encadrer la scéne3®,

Nous avons consacré cette bréve digression au palmier pour montrer
comment il avait été choisi pour faire partie du plan iconographique royal, ou
I'aspect microcosmique est bien manifeste. A présent, nous pouvons examiner les
données textuelles qui nous suggérent I'existence d’arbres artificiels au sein de
'environnement palatial achéménide. L’emploi d’'une pratique déja répandue a la
cour assyrienne ne doit pas surprendre. Comme le montre bien Khaleghi Motlagh
(1988), le cérémonial de la cour achéménide avait bénéficié des enseignements

soit des Egyptiens soit des Assyriens.

Hérodote est le premier a mentionner deux exemplaires des plantes dorées
dans ses Totopiou (‘Histoires’, 7.27). Le passage narre la rencontre entre Xerxés
I®" et Pythios, petit dynaste lydien et probable petit-fils de Crésus. On lit dans le
texte (Hérodote 2003, 7 : 75) :

Venu dans cette ville attendre le passage du Roi, Pythios fils d’Atys,
Lydien, traita toute 'armée royale et Xerxés lui-méme avec la plus
grande somptuosité, et offrit volontairement de fournir de I'argent pour
les frais de la guerre. En présence des offres de Pythios, Xerxes

demanda aux Perses de son entourage qui était ce Pythios et quelle

385 Voir a son égard Garrison (1991, 13-14); Garrison et Cool Root (2001, 68-70).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 271



fortune il possédait pour faire ces offres. lls répondirent : « Seigneur,
c’est lui qui fit don a ton pére Darius du platane d’or et de la vigne, et qui
maintenant encore est des hommes que nous connaissons le plus riche

apres toi ».

Nous apprenons de ce récit que Darius I*", pere de Xerxes, avait recu en don de la
part de cette dynastie micrasiatique le platane et la vigne en or. Nous connaissons
aussi l'origine probable de ces deux artefacts. En réalité, elles ont été attribuées au
célébre Théodore de Samos, architecte et sculpteur actif entre le 560 et le 520
avant notre ére. Celui-ci semble avoir travaillé a la cour de Crésus (560-548), ou il
aurait effectivement pu créer les deux plantes mentionnées (Moreno 1966, 811).
Remarquons aussi que la tradition classique identifie en lui le pionnier de la fusion
du bronze (Athénée de Naucratis 2001, 3 : 1279, n. 8)36, Cet élément contribue a
renforcer la possible attribution a Théodore de Samos de ces deux plantes

artificielles.

La tradition successive conserve la mémoire de deux objets royaux et révele
aussi la célébrité qui les entourait. Xénophon dans ses ‘EAAnvika (‘Helléniques’,
7.1.38) rapporte un récit d’Antiochus d’Arcadie. Celui-ci avait fait partie d’'une
ambassade envoyée a la cour achéménide de Suse en 367, pendant le régne
d’Artaxerxés Il (r. 405-359 avant notre ere). On lit dans ce passage (Xénophon

1936, 2:181):

Il [Antiochus] ajouta que ces grandes richesses n’étaient, a son avis, que
galéjades, et que le platane d’or dont on faisait tant d’histoires ne serait

pas assez grand pour donner de 'ombre a une cigale.

386 \/oir a cet égard ce qui écrit Pline ’Ancien (Naturalis Historia XXXIV, 83 ; XXXVI, 90).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 272



Ces notes négatives sur la cour achémeénide, ainsi que son refus des dons offerts
par le souverain, attestent le ressentiment d’Antiochus. En fait lui, comme tous les
Arcadiens, avait recu un traitement défavorable a la cour achéménide,
contrairement aux Eléens. La dévalorisation de l'arbre en or, qui pour ses
dimensions ne serait pas en mesure de « donner 'ombre a une cigale », s’explique
donc sur la base de ce fait. Remarquons que comme dans le récit d’Hérodote, la
plante artificielle est un platane et non un palmier®®’. Un autre détail nous semble
ici digne d’intérét : Xénophon souligne que ce platane en or était tres renommé,
méme en territoire grec. Cependant, on perd la trace de la vigne et du platane apres
la prise de Suse en 314 par les armées d’Alexandre. On trouve un récit significatif
par Diodore de Sicile (19.48), qui mentionne le trésor découvert dans I'acropole par

Antigone :

Antigone se mit en route vers Suse. Il rencontra sur les bords du
Pasitigre Xénophile, gardien des trésors de Suse, qui avait été envoyé
par Seleucus avec l'ordre de faire tout ce qui lui serait recommandé.
Antigone feignait de compter Seleucus au nhombre de ses plus grands
amis ; mais en réalité il craignait que Seleucus ne changeat d’idée et ne
lui fermat le passage. Antigone prit possession de la citadelle de Suse,
ou il s’empara de la vigne d’or grimpante38 et d’une foule d’autres objets
précieux, évalués a environ quinze mille talents. A cela il faut joindre tout
'argent qu’il avait retiré de la vente du butin, des couronnes d’or et de

divers présents, ce qui faisait une nouvelle somme de cing mille talents,

387 | 'association étroite entre les Achéménides et le platane a survécu a I'épreuve du temps, en
prenant une nouvelle forme dans I'Europe du XVIII® siécle. Cette association est en fait
magistralement témoignée dans le Serse, opéra composée par Handel, sur un livret de Francesco
Cavalli. Le premier air de Serse, le trés connu Ombra mai fu, exprime I'amour du souverain
achémeénide pour un beau platane, dont il tombe amoureux. Le motif de la passion de Serse pour
I'arbre semble venir du récit de Hérodote (VII.31), qui narre son rencontre avec un platane. Celui-ci
était si beau qu'il 'orna avec de colliers et de bracelets d’or et il ordonna a un de son Immortel de
le protéger.

388 Hoefer traduit « arbre d’or », qui nous avons changé dans le texte avec « vigne d’or grimpante »
pour rendre le grec v 1€ ypucijv dvadevopada (Diodorus Siculus 1947, 362).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 273



indépendamment des trésors qu’il avait recueillis dans la Médie et a
Suse3®, (Diodore de Sicile 1846, 49-50)

Constatons que méme le texte de Diodore semble présumer que ses lecteurs
avaient déja connaissance de la célébre vigne en or des rois persans. Selon toute
probabilité, la vigne, souvent en association avec le platane, appartenait au
répertoire connu aux Grecs a I'égard de fastueuses richesses des Perses®®. Sans
pousser plus loin nos réflexions sur les exemplaires des plantes artificielles
achémeénides, nous ne pouvons que constater la possible diffusion de ce genre
d’objet dans la proximité des sieges impériaux. On possede en fait un exposé des
richesses présentes dans les salles privées du roi a Persépolis, lors de la conquéte
macédonienne. Un témoin privilégié de ce spectacle est I'historien et chambellan
d’Alexandre, Charés de Mytilene. Son récit survit dans Athénée de Naucratis (m.
aprées 223 de notre eére), auteur des Acsimvoco@iotoi (‘Deipnosophistes’3ol.
Toutefois, nous pouvons remarquer que les données a notre disposition nous ne
permettent pas d’établir en toute sécurité si ces exemplaires d’arbres artificiels
étaient pourvus d'un systéme mécanique. En effet, il est probable aussi qu'il
s’agissait de simples représentations plastiques, embellies des pierres précieuses.

Quoi gqu'’il en soit, nous avons également considéré comme important de montrer

389 Boucharlat (2010, 377) rappelle qu’une tradition des auteurs classiques souligne l'intérét des
Achéménides pour thésauriser. Nombre d’écrivains (on pense a Curce V.2.11 ou encore au méme
Diodore XVII.56.1) attirent I'attention sur la richesse des trésors royaux découverts par Alexandre
lors de la conquéte. Cependant, aucun de ces auteurs fait état de la richesse y trouvée, sauf les
maigres détailles que nous avons pris en considération.

390 | a description de Charés de Mytilene dans les Deipnosophistes nous informe que : « L’amore
per il lusso dei re persiani arrivo al punto che nell’alcova reale, adiacente alla tastiera del letto, si
trovava un forziere ampio cinque divani, nel quale erano stipati cinquemila talenti d’oro, ed era
chiamato “guanciale del re”; dalla parte dei piedi c’era un altro forziere, del’ampiezza di tre divani,
con tremila talenti d’argento, e questo era chiamato “poggiapiedi del re”. Nella stanza da letto c’era
inoltre una pianta di vite fatta d’oro e di pietre preziose, che pendeva sopra il letto (questa vite — dice
Aminta nelle Tappe) — aveva anche grappoli formati dalle gemme piu preziose); non lontano dalla
vite stava un cratere d’oro, opera di Teodoro di Samo» (Athénée de Naucratis 2001, 3 : 1279-80).
391 On renvois surtouts aux fragments de certains auteurs, collectés dans le Die Fragmente der
Griechischen Historiker de Jacoby (1923-1958), tels que Charés de Mytilene (FgrHist 125 F2),
Aminte (FgrHis 122 F6) et Phylarque (FgrHis 81 F41).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 274



la diffusion de cet élément artistique dans les différents contextes palatiaux du
Moyen Orient. Il nous semble possible de mettre évidence une continuité dans le
succés rencontré par l'arbre artificiel comme symbole royal, dés I'époque
assyrienne. Il ne faut pas non plus passer sur silence le fait que I'arbre achémeénide
volé par les Macédoniens fait écho a la découverte archéologique des pointes de

palmier assyriennes, de 600 ans plus vieux, toujours dans le méme site de Suse.

lafrate (2015, 81), sortant de la réalité historique et en s'immergeant dans
les récits littéraires, montre justement le succes de cette symbolique du platane et
de la vigne dans le Roman d’Alexandre. Comme elle I'explique bien, la survivance
de ce motif dans I'épopée du conquérant macédonien peut s’expliquer avec « the
historical interference of the sack of Persepolis ». Cependant, dans le Roman
d’Alexandre la vision de cet arbre n’est pas associée au palais royal persan, mais

plutét a la cour indienne du roi Poros3%2,

Les données textuelles hellénistiques témoignent de la valeur des palmiers
dorés aussi dans I'Egypte ptolémaique (283-246 avant notre ére). Au cours de la
procession de Ptolémée Il Philadelphe a Alexandrie, que nous avons déja eu
'occasion de mentionner a propos des automates, sept palmiers défilérent sur un
nombre égal des chars3®3. Callixene de Rhodes, qui nous a laissé une description
détaillée du cortege, mentionne les palmiers artificiels en connexion avec d’autres
objets destinés au culte d’un dieu, probablement Apollon (Callixéne de Rhodes
1983, 119-20). Malheureusement, la encore, la description nous ne permet pas de
comprendre s’il s’agissait des plantes automatiques. Souvenons-nous que le
célebre ingénieur Ctésibios, comme on I'a souligné dans la troisieme section, était
trés proche a la famille royale de Ptolémée Il Philadelphe. Par conséquent, s’il

s’agissait d’arbres mécaniques, il est fort probable qu’ils étaient des créations de

392 D’apres le texte, « There was a golden vine, with golden leaves, hanging between the columns:
its branches were of crystal, studded with rubies and emeralds [...]. Outside the palace there were
[...] golden plane trees and in their branches were many kinds of birds of various colours, with golden
beaks » (Stoneman 2012, 4-5).

393 Voir a ce sujet I'ceuvre de Callixene de Rhodes (1983, 22-23; 120).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 275



Ctésibios lui-méme. Certainement, nous ne pouvons pas exclure que les
connaissances techniques développées dans le regne ptolémaique n’aient pas
atteint rapidement les territoires persans sous les Séleucides et les Parthes. En
'absence de données précises pour la période parthe, nous ne pouvons pas le
démontrer concretement. Cependant, il n’y a pas de raisons de douter qu’un régne
puissant comme celui des Parthes, au pouvoir pour environ quatre siecles, et
entouré aussi de cultures fortes dans le domaine des sciences, n’ait pas développé
des connaissances techniques spécifiques. En outre, en considération de la
profonde hellénisation en cours a cette époque, manifeste surtout dans les
pratiques artistiques et architectoniques, il n’y a pas raison de nier la circulation des

savoirs dans le domaine scientifique entre I'lran et les pays limitrophes.

1.2. Les plantes mécaniques du $ahansah sassanide

Pour ce qui concerne la période qui nous intéresse plus particulierement,
'époque sassanide, les données archéologiques et textuelles sont la encore en
nombre limité. Ackerman et Pope ont été parmi les premiers a avoir attesté la
diffusion des motifs végétaux dans I'art sassanide. En particulier, dans I'image de
la vigne, qui apparait dans plusieurs matériaux (stucs, textiles, objets en métal), ils
ont reconnu la représentation de I’ « arbre cosmologique »3%*. Quoi qu’il en soit, les
témoignages artistiques attestent la réception en contexte sassanide de la
symbolique de la vigne et du palmier comme plantes associées a I'abondance et a
la fertilité (Pope et Ackerman 1946, 52). Considérons a ce sujet le programme

iconographique présenté dans le plat en argent que nous avons pris en

394 Ackerman (1946) propose une analyse d’'un textile sassanide avec décorations d'un roi
sassanide qui rend hommage a ce qu’elle identifie avec une représentation de I'arbre cosmologique.
Encore, Ackerman et Pope (1946, 50) reconnaissent la méme image dans le plat en métal conservé
au musée d’Art de Toléde (figure 29), dans lequel une vigne en fleur remplit I'entier espace du plat.
Pope (1977, 2 : 615) souligne aussi la présence de ce méme élément décoratif dans I'iconographie
des stucs, tels que I'exemplaire provenant de Kis. La symbolique est trés claire : la vigne est encore
une fois image de fertilité.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 276



considération dans la troisieme section (figures 10a-b). Daté a I'époque sassanide
tardive ou, au plus tard, a la premiére époque islamique, I'objet montre une
architecture sassanide, entourée par une végétation luxuriante. Sans entrer une
nouvelle fois dans la discussion des deux historiens de I'art vis-a-vis a de I'image
reproduite, on pourra simplement constater la ténacité du symbole du palmier. La
encore, en effet, on le trouve associé a un contexte royal, possible représentation
d’'un paradis naturel sur terre, ou I'élément végétal s’entreméle avec l'espace

régalien.

Pour ce qui concerne le cas spécifique d’'arbres artificiels, des sources nous
attestent leur existence. De plus, ces sources attestent aussi de la valeur
symbolique de tels objets, qui circulaient en qualité des dons précieux entre cours
royales. C’est notamment le cas d’'un palmier sassanide, envoyé au basileus
byzantin. Il est mentionné dans le chapitre sur les cadeaux du Kitab al-Musamma
br al-Mahasin wa al-Addad (‘Livre des Beautés et des Antithéses’).
Traditionnellement attribué a al-Jahiz3®°, l'ouvrage propose une description
importante de la circulation des automates entre le Byzantin Maurice (r. 582-602)
et le Sassanide Husraw Il (r. 590-628)3%. Ce pseudo-Jahiz nous informe que
Husraw Il envoya une riche ambassade a I'empereur byzantin comme signe de
reconnaissance pour l'aide militaire et économique recue dans la lutte contre son

rival Wahram Cabin. Parmi les trésors, il y avait :

395 Mohsen Zakeri (2016, 1-2) remarque que les dictionnaires bio-bibliographiques arabes attribuent
deux cents ou trois cents traités a al-Jahiz. Il semble plausible que le nom célébre et bien connu
d’al-Jahiz a été ajouté a certains livres par des copistes successifs et par des vendeurs des
manuscrits dans le but d’incrémenter leur circulation et pour tirer des bénéfices. Gerlof van Vioten
a contesté énergiquement I'attribution du Kitab al-Musamma bi al-Mahasin wa al-Addad a al-Jahiz
(al-Jahiz 1898, V-XIV).

3% D’aprés Inostrantsev (1926, 45), il est plausible que ce récit sur les échanges des dons a été pris
d’'une version arabe d’'un texte moyen-perse.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 277



Un palmier doré, avec les frondes en émeraude, la floraison en perles,
les branches d’agate rouge et la partie inférieure des branches [karab]

en onyx3%7.

Il s’agissait donc d’un objet précieux, embelli des pierres précieuses. Le texte ne
mentionne pas la nature mécanique de I'objet. Cependant, il nous semble quand

méme intéressant de constater I'apparence artificielle de cette plante.

Une autre référence a un palmier doré possédé par les Sassanides se trouve
encore dans le Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf (‘Le livre des dons et des raretés’).
L’anonyme fatimide cite un arbre artificiel trés similaire a celui envoyé a 'empereur

Maurice. Voici ce qu’il écrit :

Mus‘ab al-Zubayri mentionne qu’a I'époque du gouvernement de
Mus‘ab ibn al-Zubayri sur les deux Irags, un des gouverneurs du
Hurasan tomba sur un trésor, ou il trouva un palmier, ayant appartenu a
'un des Sassanides. Il était modelé (masiga)3®® en or et incrusté de
pierres précieuses, de rubis rouges et jaune (yaqat asfar)®®® et du
péridot. Il le porta a Mus‘ab, qui assembla [des experts] pour le dresser.

Sa valeur s’élevait a deux millions des dinars.

Cette deuxieme source n’associe pas la plante artificielle a un souverain en
particuliere. Cependant, sa présence dans un trésor du Hurasan semble suggérer
gue cet arbre en or, embelli des pierres précieuses, faisait partie des richesses que

Yazdgird Il avait porté avec soi lors de sa fuite de Ctésiphon. Les ouvrages du

397 Texte arabe en annexe, p. 419.

398 Texte arabe en annexe, p. 419-20. On suit ici la lecture proposée par al-Qadddmrt (1996, 179;
351). Elle remarque que le terme masnd ‘a (« faite »), présent dans I'édition de Hamidullah (1959,
173) est incorrect. Sur la base du seul manuscrit (fol. 39b) existant de ce texte anonyme, conservé
dans la Bibliotheque Gedik Ahmet Pasa (‘Umdmi 702), elle suggére donc de lire masdga
(« modelée, fagonnée »).

399 Al-Qaddumt (1996, 179) émet I'hypothése qu’il s’agit de la topaze.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 278



pseudo-Jahiz et de l'anonyme fatimide mentionnent alors deux exemplaires
différents des plantes. On constate que le palmier artificiel pouvait donc servir aussi
bien dans les contextes domestiques que dans l'espace international comme
cadeaux diplomatiques. La survivance de la mémoire de ces objets raffinés dans
les sources islamiques confirme la popularité dont ils jouissaient méme aprés des
siécles. Leur célébritée était telle que l'on continuait a construire des objets
similaires*®, Il nous semble possible que cette célébrité fat liée a leur nature
particuliere d’objet mécanique. Bien que les sources ne disent pas explicitement
que les palmiers étaient des automata, de nombreux éléments le suggérent. En
premier, on a déja eu l'occasion de remarquer la diffusion d’arbres mécaniques
dans l'antiquité tardive, dont le fonctionnement avait été théorisé par I'ingénieur
alexandrine Philon au llI® siecle avant notre ere. Ce genre de connaissances
techniques était sirement disponible sur le territoire perse depuis longtemps. Nous
sommes fortement persuadés que la présence des objets mécaniques dans
'environnement palatial sassanide était cruciale. En outre, nous savons que des
dispositifs ingénieux en forme d’arbre (un platane, lorsqu’il y a une précision dans
les textes), étaient assez fréquents a la cour byzantine et, plus tard, dans les palais
des souverains musulmans#®’, Remarquons aussi que la source anonyme de la
période fatimide nous donne une information que nous ne pouvons pas ignorer. Il
apparait que le gouverneur du Hurasan transmit le palmier d’or a Mus‘ab ibn al-
ZubayrT qui, pour le dresser correctement, appela des experts. Est-ce que l'auteur
veut nous suggérer qu’il s’agissait d’'un arbre mécanique ? Or, peut-étre, c’était plus
simplement une statue complexe, organisée en petites parties qui s’articulaient les

unes aux autres ? Les questions restent ouvertes ; cependant I'hnypothése qui

400 Pensons a titre d’exemple a un palmier d’or et fruits des pierres précieuses fatimide, passé dans
les mains de Nazir al-Juyds. Voir a cet égard le récit qui en font 'anonyme du Kitab al-Hadaya wa
al-Tuhaf (Qaddimt 1996, 162-63), et al-Maqriz1 (Kahle 1935, 359).

401 Souvenons-nous du complexe ensemble des cérémoniels qui avaient lieu a la cour byzantine et
du réle pris par les automates et par d’autres objets techniquement raffinés, tels que les orgues,
dans les pratiques rituelles de la cour. lafrate (2015, 70-71) fournit une liste trés pratique de tous
les automates présents dans la cour byzantine et cités dans les sources primaires.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 279



considere I'existence des mécanismes simples, présents sous la forme d’arbres —

et peut-étre aussi sous formes animales —, nous semble viable.

1.3. Plantes artificielles et foréts mythiques dans la littérature moyen-perse

En quittant le domaine de I'histoire pour s'immerger dans le régne de la
littérature, il nous semble intéressant de se pencher brievement sur une métaphore
trés suggestive évoquée dans la narration moyen-perse. Cette métaphore relie
'image d’'un arbre artificiel au monde matériel créé par Ohrmazd. Nous devons
notre connaissance des détails de ce symbole a un ouvrage d’eschatologie et
d’apocalyptique zoroastrien, le Zand 7 Wahman Yasn (‘Le commentaire du
Wahman Yasn’)*%2. Les premier et deuxiéme chapitres conservent deux versions
différentes d’'un dialogue entre Zoroastre et Ohrmazd*®®. Au cours de leur
conversation, le prophete demande a son dieu la signification d’'un réve, ou il dit
d’avoir observé un arbre avec quatre (1, 3-11) ou sept branches (3, 19-29). Nous
proposons de voir plus en détails une partie du passage du troisieme chapitre, dans
une version frangaise qui s’appuie sur I'édition critique de Cereti (1995b, 135; 151),

ainsi que sur sa traduction anglaise :

19. Etjai vu un arbre qui avait sept branches : une en or, une en argent,

une en cuivre, une en laiton, une en plomb, une en acier et une sur

402 Sur la définition d’« eschatologie apocalyptique », appliquée a la littérature zoroastrienne qui
montre « a passionate concern for ultimate justice to be administered at the end of time », voir Boyce
(1984, 57).

Une édition philologique du Zand 1 Wahman Yasn, suivie d’une traduction en anglaise, a été éditée
par Cereti (1995b).

403 Cereti (1995b, 9) explique la présence de deux narrations de la vision de Zoroastre en s’appuyant
sur le fait que probablement le premier chapitre appartient a une version abrégée et plus ancienne
du Zand i Wahman Yasn. |l contribue a cette hypothése aussi le fait que dans la version pazand les
deux premiers chapitres ne s’y trouvent pas. Ca pourra peut-étre expliquer la différence dans le
nombre des branches de l'arbre : quatre selon la version du premier chapitre et sept selon le
troisiéme.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 280



[lequel] le fer a été mélangé. 20. Ohrmazd dit : « O Spitaman Zarduxst,
¢a c’est ce que jai prédit. 21. Le tronc de cet arbre que tu as vu, celui
c’est le monde matériel que moi, Ohrmazd, jai créé. 22. Et ces sept
branches que tu as vues, ceux-ci sont les sept époques qui viendront

(haft awam ast T raséd)*%4.

La description continue avec I'explication détaillée de la vision. Ohrmazd
montre a quoi correspond chaque branche de 'arbre métallique. Il s’agit des sept
époques futures de I'histoire du monde, de la révélation d’'Ohrmazd a Zoroastre, ou
bien, le moment présent de la narration*®®>. Si la premiére branche, en or,
correspond a la période du regne du roi Wistasp, la derniére, en revanche, signale
I'arrivée des déw aux cheveux séparés (déwan 1 wizard-wars). Sans vouloir entrer
dans les détails du passage du Zand 1 Wahman Yasn, nous voulons quand méme
nous pencher brievement sur 'image de cet arbre. Comme I'écrit Hultgard (1995,
110), « 'emploi de cette image est limité a des périodes de I'histoire de l'lran
zoroastrien, mais derriere cet emploi on devine une image de caractére plus

cosmique ». La grande plante métalliqgue dotée de quatre ou sept branches partage

404 Texte moyen-perse en annexe, p. 411. Différente est la lecture de Gignoux (1986, 58) de ce
dernier passage. Il suggere, en comparant le passage avec un extrait du Dénkard (étudie dans
I'édition de Madan), que le manuscrit présente une erreur et que la phrase correcte aurait di étre :
« @han T *xak guméxt » (en translittération : “sn' 'PL 'pl gwmyht), c’est-a-dire « fer mélé de terre ».
Dans son optique, il est donc possible que le scribe ait omis le mot *xak, en I'ayant interprété comme
une dittographie du mot qui suit, a savoir abar. Néanmoins, les diverses lectures proposées a I'égard
de cette séquence ont établi les positions divergentes de ceux qui soutiennent l'influence de la
tradition iranienne sur la composition du Livre de Daniel (2, 27-40) et ceux qui se trouvent en parfaite
opposition. Le Livre de Daniel, rappelons-le, mentionne le songe du roi Nabuchodonosor, ol une
statue composée des matériaux divers est évoquée. Chacun de ses composants symboliserait un
des quatre régnes, dont le dernier correspond aux pieds, dont une partie est en fer, l'autre d’argile.
Si Gignoux (1986, 57-58) sur la base de ce qui précede, soutient I'influence du Livre de Daniel sur
le texte apocalyptique zoroastrienne, Boyce et Grenet (1989, 386) ne sont pas de méme avis, mais
ils proposent une interprétation inverse. L’étude de certains manuscrits du Dénkard et du Zand 1
Wahman Yasn, conduite par Vevaina (2011, 249-51), en revanche, semble montrer I'inconsistance
de linterprétation de Gignoux. Il suggere en effet qu’il ne s’agit pas de l'erreur d’un scribe, mais
plutét d’'un erreur typographique dans I'édition du Dénkard de Madan, consultée par Gignoux.

405 Sur la présentation de la tradition des adges métalliques, dont une version sans références a
l'arbre figure aussi dans le neuviéme livre du Dénkard, on renvoie a Hultgard (1995).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 281



sa nature cosmique avec un autre exemplaire sacré du monde végétal, mentionnée
dans la littérature avestique. Il s’agit d’une plante génératrice et féconde, mais aussi
bénéfiqgue et guérisseuse. Le Yast 12, 17, dédié au dieu Rasnu, divinité de la

justice, le décrit en ces termes :

Lorsque tu es, 0 aSavan Rasnu, sur cet arbre de l'aigle, qui se trouve au
milieu du lac Vourukasa, qui a de bons et efficaces remeédes, que I'on
appelle Visp0.bis, sur lequel a été placée la semence de toutes les
plantes » (Lecoq 2016, 474).

La séquence, qui donne « les éléments d’'une cosmologie », situe I'arbre mythique
dans un contexte cosmique (Hultgdrd 1995, 111). Le méme est vrai pour un
passage tiré du Widéwdad. Le cinquieme fargard (5,15), qui traite surtout de la
pollution des cadavres, le mentionne en relation a la mer Vourukas$a. Identifié avec
le nom Hvapi, il est décrit comme l'origine des toutes les plantes*®®. Ces deux textes
avestiques rendent manifeste la nature cosmique de I'arbre placé au milieu de la
mer Vourukasa. En fait, sa puissance génératrice fait de lui une « réserve génétique
pour toute la vie végétale » (Hultgard 1995, 111). Remarquons que des références
a cet arbre existent aussi dans la littérature moyen-perse, qui le nomment wan 7
was-tbhmag, « l'arbre aux nombreuses semences »%%’. Le Bundahi$n (litt. ‘La
création primordiale’) le cite plusieurs fois, dans les chapitres 6D, 5-6, 16, 4-5, 17A,
2et 24, 8. Il le présente au centre du lac Fraxkard, nom moyen-perse pour
'avestique VourukaSa. En outre, ils soulignent les qualités médicinales du wan 1
was-tohm et son réle de plante primordiale qui porte en soi la semence de chaque
espece botanique. Le Bundahisn 16, 4-5 et 24,8 mentionnent le wan i was-téhm en

compagnie d’un deuxiéme exemplaire végétal avec lequel il est parfois

406 Pour une traduction francaise de ce passage, on renvoie a Lecoq (2016, 908).
407 D’autres noms pour cet arbre sont connus, voire a ce propos Boyce (1975, 138)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 282



confondu4®®. Il s’agit d’'une divinité-plante, nommée Gaoksrena-, qui est déja
évoquée dans le vingtieme fargard du Widéwdad*®®. La littérature moyen-perse
nomme cet arbre Gokarn. Remarquons que le Wizidagihad 1 Zadspram (‘Les
sélections de Zadspram’, 3, 39-40) confirme aussi la proximité des deux plantes,
avec une richesse de détails qui suggére une possible source commune partagée
avec le Bundahi$n (Hultgard 1995, 114)*1°, Ce dernier texte glose aussi le Gokarn
avec l'expression « hém T spéd », le Hom blanc, un véritable symbole de vie et
d’immortalité (Panaino 2018a, 114-15)*'1. Aussi, quoique les sources moyen-perse
montrent une certaine confusion a I'égard de ces deux plantes, nous comprenons
clairement leur complexe force symbolique. Comme on I'a vu, l'arbre est a la fois
meétaphore de fécondité et pouvoir vivifiant, a la fois réserve de soins pour toutes
sortes de maladies**?. En effet, si I'arbre Gokarn permet la résurrection des corps,
en ayant une forte symbolique eschatologique, le Was-tohmag a plutét une valeur
meédicinale. Pourtant, la valeur sémantique de 'arbre ne se résume pas a cela.
Panaino (2018a, 114) souligne fort justement I'image de I'arbre comme connecteur
entre la sphére terrestre, humaine et celle céleste. En ce sens, le tronc de I'arbre,

qui s’éléve vers le ciel, est a entendre comme 'axis mundi :

408 Je tiens & remercier S. Azarnouche qui a partagé avec nous ses notes du séminaire de I'Ecole
Pratique des Hautes Etudes concernant la traduction et le commentaire du Bundahisn (Azarnouche
2014-2018).

409 | étymon est douteux ; probablement il peut étre rendu comme « oreilles de taureaux ». Pour
une discussion approfondie et riche en bibliographie on renvoie a Panaino (2018a, 117).

On lit dans le Widéwdad 20,4 : « Alors, moi, Ahura Mazd4, jai produit les plantes guérissantes,
nombreuses, par pleines centaines, nombreuses, par pleins milliers, nombreuses, par pleines
dizaines de milliers, autour du seul Gaokarana » (Lecoq 2016, 1038).

410 Ca c’est vrai aussi pour le Dadestan 1 Ménog 7 Xrad (‘Les jugements de I'Esprit de la Sagesse’,
62, 28). Il nous semble important de souligner que le Wizidagiha i Zadspram évoque une métaphore
diverse de l'arbre, incluse dans un contexte eschatologique, ou la frondaison représente les ames
des justes et les racines celles des damnés.

411 Une autre référence se trouve dans la tradition moyen perse du Sih-rozag. Ce qu’on I'appelle le
« petit Sth-rozag », au paragraphe 7, évoque le « Gokarn, Hom T Spédag » (E. G. Raffaelli 2014,
91-92).

412 Hultgard (1995, 117) a ce sujet écrit que « a juger par leurs fonctions et leur apparence, ces
arbres correspondent pour I'essentiel aux deux concepts de I'arbre cosmique et de I'arbre de la
vie », qui sont fréquemment confondus.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 283



L’albero, infatti, nella sua verticalita, che lo mette in connessione con la
dimensione sotterranea ed infera o che lo eleva verso il cielo, si offre
come un naturale simbolo dellaxis mundi, come il rappresentante
visibile di un perno cosmico, centro della terra e cardine della volta

celeste.

Il nous semble pertinent de conclure cette synthese sur la symbolique de l'arbre
dans la littérature zoroastrienne, en considérant une apparition diverse, mais
pertinente. Le Skand-gumanig Wizar (‘L’exposition pour dissiper le doute’), texte
apologétique et polémique, s’approprie de I'image de l'arbre pour établir une
métaphore d’ordre politico-sociale. Les lignes 11-30 du premier chapitre

apparentent la Wéh Dén, la Bonne Religion*'3, a un grand arbre, dont chaque partie

posséde un caractere et une identité particuliers4 :

Et il [Ahura Mazda] a créé la Dén omnisciente a la ressemblance d’un
grand arbre ayant un tronc, deux maitresses-branches, trois branches,
guatre rameaux et cing pousses. Le tronc en est la Mesure ; les deux
maitresses-branches, agir et s’abstenir ; les trois branches, humat, hixt,
hawarst, c'est-a-dire Bien-Penser, Bien-Dire, Bien-Agir; les quatre
rameaux sont les quatre Conditions de la Dén selon lesquelles le monde
est ordonné ; a savoir : les Prétres, les Guerriers, les Cultivateurs et les
Artisans ; les cinq pousses sont les cing chefs dont les noms religieux
sont : manbed, wisbed, zandbed, dahibed zardu$trodom et un chef
supréme, a savoir le Roi des Rois, le dahibed du monde entier'> ; et

dans le microcosme, a savoir ’lhomme, est manifestée la ressemblance

413 | a traduction de Wéh Dén comme « Bonne Religion » est a vrai dire réductrice. Voir a ce propos
Shaki (1994).

414 || ne s’agit pas de la seule apparition de la Wéh Dén en forme d’arbre dans la littérature moyen
perse. Considérons le troisiéme livre du Dénkard (chapitre 333), qui compare les racines de cet
arbre au principe de la mesure (payman).

415 Tous les termes ont été translittérés en moyen-perse avec le systéme MacKenzie (1971).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 284



de ces quatre conditions qui se trouvent dans le monde, en ce sens qu’a
la téte correspond la condition des Prétres, a la main, la condition des
Guerriers, au ventre, la condition des Cultivateurs, au pied, la condition
des Artisans. Il en va de méme aussi des quatre vertus qui sont dans
I’'homme, a savoir la Tempérance, la Valeur, la Sagesse, 'Energie. A la
Tempérance correspond la condition des Prétres, en ce sens que le
principal devoir des prétres est, grace a la tempérance qui inspire la
réserve et la crainte, de ne pas commettre de péché. A la Valeur
correspond la condition des Guerriers, car la valeur est le plus noble
ornement des Guerriers et se définit « virilité spontanée ». A la Sagesse
correspond la condition des Cultivateurs, car elle est sage
accomplissement de la culture pour mener le monde jusqu’a la Fraskart.
A la condition des Artisans correspond I'Energie, a savoir la meilleure

conduite de leur métier.

Tout cet agencement multiforme sur le tronc unique de la Justice et de
la Mesure s’oppose a son contraire, la Druj et ses organes (J. de
Menasce 1945, 24-27)*16,

On ne peut que constater la force de la métaphore utilisée dans le premier chapitre
du Skand-gumanig Wizar. Dans le cadre de la description du régne d’Ohrmazd et
celui de ses adversaires, les déwan d’Ahriman, I'arbre est évoqué triomphalement
pour représenter la bonne religion et la bonne création. La métaphore rend
manifeste tout ce qui est visible et invisible de I'organisation religieuse et sociale du
monde. Le texte passe en revue brievement les composants fondamentaux de la
structure de la communauté, en citant les quatre classes sociales, constituées
respectivement par les religieux, les guerriers, les agriculteurs et les artisans*'’.

Encore, il mentionne les différentes typologies de guides religieuses. Remarquons

416 Pour le commentaire voir de Menasce (1945, 30-31).

417 On trouve une description similaire dans I’ ‘Ahd Ardasir (‘Le testament d’ArdaSir’), ouvrage
d’origine sassanide, mais survécu uniquement dans une version arabe (Grignaschi 1966, 74). Sur
I'organisation de la société sassanide, voir I'étude de Tafaddult (2000).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 285



l'insistance sur le réle primaire du Roi des rois, dahibed (« seigneur ») du monde
entier. La encore, la suprématie de la fonction du souverain sassanide est
réaffirmée. L’exercice de son pouvoir se situe en rapport avec les autres
ramifications de I'arbre, premier de tous, le pilier méme de sa puissance, la Mesure.
A bien y regarder, cette notion est représentée dans la métaphore de I'arbre par sa
partie la plus solide, son tronc. Il symbolise concrétement I'élément primaire qui
soutient la communauté humaine et la philosophie religieuse zoroastrienne. Rendu
en moyen-perse par le terme payman, il s’agit d’'un concept philosophique
sassanide qui se penche sur les réflexions aristotéliciennes*'®. De Menasce (1945,
30) a été le premier & montrer la dépendance de la notion de payman de I'Ethique
a Nicomaque d’Aristote. Comme dans la contrepartie grecque, le payman indique
la position intermédiaire entre deux extrémes. Pour ce qui est spécifiquement de la
vie communautaire et de I'administration de la justice sur terre, on comprend bien
gue la voie moyenne correspond a celle qui se trouve a mi-chemin entre I'excés
(fraybad) et la déficience (abébid)*1°. En tant qu’élément essentiel pour la correcte
et bonne gestion de 'Empire, le payman s’incarne, dans la métaphore de I'arbre,

dans le tronc, la partie la plus solide qui soutient tout le reste.

Symbole de force génératrice, mais aussi pilier cosmique, métaphore de la
Weéh Dén et image microcosmique de la création ohrmazdienne, la plante montre
dans les littératures avestique et moyen-perse un éventail complexe et diversifié de
signifiants. L’excursus littéraire mené jusqu’a ici avait pour objectif de montrer les
diverses valeurs attribuées au symbole de la plante tel qu’elles apparaissent dans
les sources écrites plus proches de I'époque sassanide. Nous pouvons donc
imaginer que les exemplaires connus des plantes artificielles sassanides — qu’elles

soient mécaniques ou non — portaient en soi une signifiance particuliére que nous

418 | a question a été traitée longuement par Shaked (1987), Gignoux (2001) et Shaki (2012b). Voir
également Azarnouche (2012) sur I'assimilation du concept a des narrations mythologiques autour
de la personnalité de Jam/Yima.

419 Termes moyen-perses employés dans le Dénkard 3, 297, 2 pour définir le payman, situé dans le
cadre du systéme zoroastrien dualiste de lutte.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 286



ne sommes probablement plus capables de saisir dans son intégralité. Nous
devons également tenir compte du fait que plusieurs significations pouvaient co-
exister et définir d’'une maniére différente 'image de 'arbre dans le systéme culturel

sassanide.

Comme on a eu l'occasion de le voir dans cet excursus, les exemples
artificiels sassanides étaient toujours liés au milieu aulique, en association a la
figure royale. On a aussi pu souligner que l'idée d'un arbre royal, aux fortes
connotations religieuses, était déja diffusée au Moyen-Orient dans le quatrieme
millénaire en devenant tres répandue des le deuxiéme millénaire (Parpola 1993,
161). Dans ce contexte, I'arbre sacré a également assumé une forme artificielle.
Dés I'époque assyrienne jusqu’a I'époque sassanide, ce sont surtout trois genres
des plantes qui ont rencontré un grand succes : le palmier dattier, la vigne —
toujours liée au premier — et le platane. Pour ce qui est des exemples d’arbres
artificiels sassanides mentionnés dans les textes, on a vu qu’il s’agit toujours de
palmiers. Dans cette section, on a pu souligner la force symbolique de cet arbre en
Moyen-Orient dés I'époque assyrienne. La littérature moyen-perse aussi célébre
les vertus de cet arbre. Pensons, par exemple, au bref texte poétique Draxt 1 asdrig
(« L’arbre babylonien »), transcrit en moyen-perse a partir d’'un original parthe*?°.
Les protagonistes du poeéme sont un palmier et une chevre, qui débattent entre eux
sur leurs propriétés, pour choisir ce qui est plus utile a 'homme — le vainqueur
s’avérera étre la chévre, en vertu de son utilité particuliere pour le maintien du culte
zoroastrien. Parmi les autres références au palmier que l'on trouve dans la
littérature moyen-perse, il nous semble digne d’intérét de mentionner ce qui est
écrit dans le Bundahidn 17A, 2, une section du texte dédiée aux protecteurs des

créations diverses :

Parmi les plantes, le palmier dattier qu’on appelle « la plante au sommet

lacéré » (abar-kirrénidag) vaut autant que toutes les plantes dans le ciel

420 \/oir a ce propos Unvala (1923), qui présente aussi une traduction anglaise. Sur le méme sujet,
on renvoie a Tafadduli (1995), qui propose une riche bibliographie.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 287



et sur terre, hormis I'arbre Gokarn grace auquel les morts pourront se

relever42l,

La citation est cruciale, car effectivement elle confirme la grande valeur dont cette
plante jouait en contexte sassanide. En effet, le palmier s’avére étre en second lieu
par rapport au Gokarn, I'arbre primordial. Le Gdokarn mythique posséde des
pouvoirs médicaux et vivifiants Iégendaires ; quant au palmier, espece végétale
terrestre, il offre a ’hnumanité ses nombreuses vertus, trés clairement énumérées
dans le poéme Draxt 1 asdrig*??. Mais I'arbre, qu'il soit mythique ou non, est toujours
un symbole de résurrection, grace a un cercle de vie qui lui permet de se renouveler
chaque année au printemps. C’était peut-étre justement cette illusion de
limmortalité a rendre la plante une image victorieuse, a juste droit associée a la
souveraineté. Tout bien considéré, il nous semble aussi possible qu’a 'aune de
cette valeur féconde et vivifiante, ce genre de représentations — autant
iconographiques que plastiques et, peut-étre, mécaniques — participaient a la
visualisation d’'une idée de pouvoir royal, a I'occasion de certaines pratiques
cérémonielles. Les festivités de la vie sociale et politique sassanide nous viennent
a l'esprit : les célébrations de Now R6z (Pers. Nawriz), le Nouvel An. Des sources
moyen-perses et islamiques décrivent en détail les festivités*?3. Durant cette
période le roi recevait a sa cour les tributs des gouverneurs et la visite des nobles,
dans un cadre solennel qui prévoyait aussi un cérémoniel d’échange des dons*?*.

Il nous semble trés plausible que des arbres artificiels, peut-étre métalliques,

421 Traduction frangaise d’aprés S. Azarnouche (a paraitre).

422 | e poéme célebre les diverses parties du palmier, qui peuvent étre utilisées pour des finalités
différentes. Avec son bois on construit les planches des bateaux, le balai pour nettoyer la maison,
le mortier pour cuisiner. Ses frondes produisent 'ombre pour les souverains et elles sont également
utiles pour construire les paniers.

423 Voir, parmi d’autres, le troisieme livre du Dénkard (419, 5) et aussi le Kitab al-taj (‘Livre de la
Couronne’) du pseudo al-Jahiz (1954, 167-69).

424 Sur le Nawrdz a I'époque préislamique, voir Boyce (2000b). La festivité est ensuite devenue
centrale dans le calendrier solaire abbasside. Une récente et détaillée étude sur le sujet a été
publiée par Borroni (2017). On renvoie également au volume de Borroni et Cristoforetti (2016), qui
ont recueilli toute référence au Nawriiz dans les sources littéraires abbassides.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 288



jouaient un r6le important dans la définition de I'identité politique du §8hansah, dans
un contexte social privilégié et accessible a une grande partie de la noblesse
iranienne. La présence de cette typologie d’artefact, surtout si elle est automatique,
pouvait souligner avec force le début du temps fécond de I'année, le printemps, et
conséquemment la fonction du roi, placé idéalement comme protecteur de la
création ohrmazdienne. Le souverain est I'autorité supréme, « dahibed du monde
entier », selon les mots du Skand-gumanig Wizar. Le Néw R6z représente
I'occasion annuelle pour renouveler le pacte de fidélité entre le Roi des rois et ses
sujets. La participation de chacun aux affaires publiques, est en effet scellée par le
don des tributs et I'échange d’offrandes. Ce soutien, a son tour, assure au roi les
moyens pour maintenir et renfoncer I'Erans$ahr, avec une promesse d’abondance

et de fertilité qui restitue le pouvoir symbolique de la plante, mythique et réelle.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 289



Chapitre 2.
DES PARADIS MECANIQUES TERRESTRES DANS LES COURS BYZANTINE ET
ABBASSIDE

What a wonderful art is Mechanics! The
mechanician, if we may say so, is almost
Nature’s comrade, opening her secrets,
changing her manifestations, sporting
with miracles, feigning so beautifully, that
what we know to be an illusion is
accepted by us as truth.

Cassiodore, Lettre du roi Théodoric a
Boece

2.1. Byzantins vs. Abbassides : I'escalade de la violence mécanique

Venons-en maintenant a la pratique, aussi bien byzantine qu’abbasside,
d’embellir les jardins et d’autres espaces de la cour des plantes meécaniques,
gu'animent des animaux tout aussi mécaniques ainsi que des fontaines
bouillonnantes. Dans les paragraphes qui précedent, nous avons deéja eu I'occasion
d’évoquer brievement certains éléments, liés notamment a la salle du tréne de
Constantinople et de Samarra. En effet, dans un laps de temps court (environ de la
moitié du 1X® siecle aux premieres décennies du X®), les deux cours enrichirent les
espaces palatiaux des créations mécaniques, avec un mécanisme de coup et
contrecoup qui révélent aussi le c6té compétitif de ce phénomene. Plusieurs études
se sont concentrées sur l'origine de la primauté technique, en insistant tantét sur la
supposée supériorité abbasside, tantét sur celle de son opposant. lafrate (2015,
85-89) a récemment rouvert le débat en favorisant prudemment le parti de soutien
aux Byzantins. Deux raisons principales expliquent sa position. Tout d’abord,
I'histoire méme de 'Empire byzantin, qui lui a permis de recevoir les enseignements
hellénistiques longtemps avant la naissance du califat islamique. A cela vient

s’ajouter le fait que les Abbassides, des le début du mouvement de traduction — qui

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 290



a eu lieu dans tout 'empire et en particulier dans la capitale — ont tourné leur regard
vers Byzance pour repérer des textes a traduire et intégrer de nouveaux savoirs.
Pour ce qui concerne le premier point, on remarque qu’apreés la chute de la dynastie
ptoléméenne en 31 avant notre ére, Alexandrie continua a étre un des plus
importants centres culturels de 'Empire romain et, successivement, de 'Empire
byzantin. Il en est de méme pour d’autres importants centres intellectuels de
'Antiquité, tels qu’Athénes et la Syrie. Nous savons avec certitude que les
enseignements scientifiques et techniques développés en ce milieu depuis
I’Antiquité, ont été accueillis, reproduits et glosés par les scientifiques byzantins*2®.
A cet égard, pour ce qui est du domaine des techniques, souvenons-nous du role
joué au VI¢ siecle par les mathématiciens et géometres Isidore de Milet et
Anthémius de Tralles, chargés par I'empereur Justinien de la construction de la
cathédrale Sainte-Sophie. Comme le rappelle justement Acerbi (2020, 153-54), leur
contribution a été significative pour la survivance et diffusion des savoirs dans le
domaine de l'optique et de la mécanique. Au premier scientifique sont attribuées
les éditions des textes d’Euclide, d’Archiméde et d’Eutocios et une version
commentée d’un traité de Heron sur la construction de voltes*?®. Pour ce qui
concerne I'ceuvre d’Anthémius de Tralles, considérons le traité Ilepi mapaddEmv
unxavnuatov (‘Les Paradoxes de la mécanique’) sur les machines surprenantes,
dont seulement des fragments ont survécu*?’. Acerbi rappelle aussi le
développement des sciences techniques dans ['ltalie du sud, qui comporta les
diffusion et circulation des traités hellénistiques, tel que la Pneumatique de Philon

ou ’Automata d’Héron. Tout ce genre de connaissances concourt bien évidemment

425 Sur le débat relatif a la narration sur la transmission de la science entre monde grec et byzantin
et sur la question de la contribution byzantine au développement scientifique on renvoie a la
synthése de Lazaris (2020), riche des références bibliographiques. Il nous semble important de
rappeler ici I'étude fondamentale de la science hellénistique de Russo (2017), publiée en italien pour
la premiére fois en 1996. Ceci propose une réévaluation de la contribution hellénistique dans
I'histoire des sciences, souvent a tort sous-estimée. Pour une traduction anglaise de ce texte voir
Russo (2004).

426 | ’originel du texte d’Isidore n’a pas survécu a nos jours.

427 Acerbi (2020, 154) souligne aussi le grand succés rencontré par les études d’Anthémius,
témoigné par I'important nombre des citations dont il fut I'objet.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 291



a la réalisation des dispositifs mécaniques présents a Constantinople, bien décrits
par les chroniques. Ainsi, si on ne peut pas étre en désaccord avec lafrate sur le
premier point, il est plus difficile d’accepter dans son ensemble la deuxiéme
remarque. Bien que nous convenions de l'affirmation initiale de la chercheuse, |l
nous semble nécessaire de recentrer le discours sur l'apparent rapport de
dépendance abbasside au niveau scientifique. Bien entendu, nous ne pouvons pas
nier le fait que les intellectuels de I'empire abbasside, sous la volonté et le
patronage des califes, ont cherché de récupérer nombre de textes grecs.
Cependant, cette dynamique s’inscrit dans un phénoméne plus vaste, d’'une durée
d’environ deux siécles, qui a été bien saisi dans toute sa complexité par Gutas
(1998). Ayant déja eu I'occasion de se pencher longuement sur cet argument au
cours de la deuxieme partie de cette étude, nous voulons au moins rappeler ici que
les sources grecques n’ont pas constitué le seul corpus de textes traduits et
commentés. Surtout en ce qui concerne certains domaines, tels que les sciences
du ciel, les ouvrages indiens, syriaques et persans ont été déterminants. D’ailleurs,
la circulation et la traduction des traités ont aussi pris la voie inverse : nombre des
sources arabes, spécialement sur I'astronomie, la médecine et les sciences
« occultes » (interprétation des réves, géomancie, alchimie, etc.), ont trouvé une
nouvelle forme dans des traductions en grec byzantin depuis le début du IX®
siecle*?8, Néanmoins, le supposé rapport de dépendance scientifique des
Abbasides vis-a-vis des Byzantins va de pair avec le silence qui couvre ce
phénomene inverse de traduction. Ce silence devient assourdissant si on considére
les mots de Gutas, qui dans un article paru il y a quelques années, le dénonce a

juste titre (2012, 246-47) .

428 Kaldellis a publié un catalogue online, qu’il met réguli€rement a jour, ou on trouve une riche
section sur les traductions de 'arabe au grec byzantin, ainsi qu’une bibliographie détaillée. Voir son
Catalogue of Translations into Byzantine Greek (version lll). Se reporter a Gutas (2012, 251-52)
pour une étude sur les diverses dynamiques du processus de traduction de I'arabe au grec au sein
de 'Empire byzantin.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 292



A telling indication is provided by the gigantic handbook on translation
published recently by Harald Kittel et al., Ubersetzung/Translation/
Traduction. In eighteen hundred (1800) large, double-column pages
covering translations in all cultures and all periods, there is no article on
the translations from Arabic into Byzantine Greek, though one finds there
an article on ‘Translation from Tibetan to Mongolian and vice versa’ (pp.
1250-1254). The earlier ‘Oxford Dictionary of Byzantium’ has but one
sentence on translations from Arabic. Perhaps even more damning is
the lack of a section on translations as a scholarly and social activity in
Byzantium in ‘The Oxford Handbook of Byzantine Studies’, published
just few years ago. In the part of the handbook on the various disciplines
that aid Byzantine studies there is a section on dendrochronology (182—
192), but not on translations from Arabic, let alone from other languages.
There is a mention of the translations only in the chapter on the sciences
by Anne Tihon (803-819), but only as individual instances of translations

of primarily astronomical texts.

Sans vouloir entrer dans les détails de la question, il nous semble aussi important
de remarquer un aspect cardinal de la vie intellectuelle byzantine, entre la
deuxieme moitié du VII® siecle, qui coincide avec le début du mouvement
iconoclaste, et la fin du VIIIe. Celle-ci fut en fait caractérisée par la réduction
drastique de la production des manuscrits scientifigues et philosophiques qui
visaient a préserver I'héritage de Anciens*?°. Comme le souligne encore Gutas
(2012, 247), la reprise de [lintérét culturel coincida grosso modo avec
lintensification du phénomeéne des traductions abbassides, au début du IX®
siecle*®. L’intérét économique, réveillé par la demande constante des intellectuels

et mécénats de I'empire abbasside, préts a payer des sommes importantes,

429 Pontani (2015, 299) remarque que déja a I'époque de I'empereur Justinien (527-565) la
participation institutionnelle a la préservation de I'héritage classique avait commencé a s’atténuer.
430 Ce discours a été analysé en détail dans une autre publication trés célebre de Gutas, « Greek
Thought, Arabic Culture » (1998, 175-86).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 293



contribua certainement au retour des sciences hellénistiques, présentées avec une
forme différente. L’héritage des Anciens pouvait en effet étre de nouveau regu, a

travers les traductions faites en langue arabe*3.,

Toujours dans le but de souligner la supposée prééminence byzantine, les
spécialistes ont souvent fait appel a une anecdote qui concerne a la fois le calife
al-Ma’min, a la fois son frére et successeur, al-Mu‘tasim. Des sources byzantines,
telles que 3eopdvovc cuveyiotal (‘Les Continuations de Théophane’), mais aussi
les textes de Georges Cédréne, du Pseudo-Syméon, de Georges le Moine et de
Léon le Grammairien, nous informent a propos de l'intérét démontré par un des
deux califes abbassides a I'égard de Léon le Mathématicien (Lemerle 1971,
150-54). Selon les narrations, le calife apprit I'existence de ce savant, qui se
consacrait a I'étude de la géométrie et de la mathématique, par un prisonnier de
guerre byzantin. Le calife écrivit alors a 'empereur pour lui demander d’envoyer
Léon a sa cour pour une certaine période. Le Byzantin refusa, mais I'attention
accordée par le calife & Léon en éleva sa position sociale. Contrairement a I'opinion
la plus commune, Gutas (1998, 180) s’oppose a la véracité de cette anecdote. Il
estime en effet que I'événement n’est pas crédible, car dans une certaine mesure
il impliquerait la subordination intellectuelle de la cour abbasside a la cour
byzantine. En revanche, nous savons qu’a la cour d’al-Ma 'man al-Hwarizm1 (m.
env. 850), célébre mathématicien et initiateur de I'algébre classique était actif+32.
Le milieu intellectuel arabe n’était donc pas dépourvu d’experts dans le domaine
des sciences exactes. La requéte du calife ne peut pas étre considérée comme le
résultat d’'une intention visant a résoudre un supposé manque d’hommes de

science. Gutas considére plut6t le récit comme un témoignage de la connaissance

431 Gutas (2012, 250) commente ainsi : « This fact, i.e., that a Byzantine scientific treatise on the
subjects mentioned did not use its ancient Greek sources directly but through the mediation of an
Arabic translation of that source translated back into Greek, is neither amazing in itself nor
extraordinary; in fact, it appears that most scientific writing in Byzantium followed this path. This is
an unexplored datum in Byzantine studies, and it needs to be investigated vigorously in order for its
extent to be determined with precision ».

432 Un des ouvrages le plus significatifs d’al-HwarizmT est le Kitab al-muhtasar fi hisab al-jabr wa al-
muqabala (‘Livre abrégé sur la calcualtion de I'intégration et de I'équation’).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 294



byzantine de phénomenes complexes de traduction qui étaient en cours dans les
centres culturels de I'empire abbasside. Cependant, les raisons de Gutas ne nous
semblent pas suffisantes pour nier la véracité de I'anecdote. En effet, la présence
d’al-HwarizmT a la cour abbasside, aussi bien que celle des autres intellectuels, ne
justifient pas le fait que le calife ne pouvait pas étre intéressé d’accueillir un
scientifique étranger. Ses savoirs auraient pu nourrir le dialogue et les réflexions
des savants de la cour abbasside. Il est aussi possible — mais cela reste seulement
une hypothese qui pour le moment ne peut pas étre confirmée ou infirmée — que
les Abbasides désireraient la présence de Léon a leur cour pour lui permettre de
contribuer plus spécifiguement au développement technique, qui en quelques
années (jusqu’en 850) aurait conduit a la rédaction du premier traité sur les
dispositifs mécaniques, le Kitab al- Hiyal (‘Livre des dispositifs ingénieux’) des
fréres Band Misa. A ce sujet, on peut souligner deux aspects en faveur de cette
hypothése. Tout d’abord, nous savons que Léon était un expert en mathématique
et géométrie*33, Cependant, les sources le célébrent aussi pour l'invention d’un
systéme de communication : le télégraphe optique. Celui-ci, créé par I'empereur
Théophile, permettait la communication rapide entre la forteresse de Loulon (nord
de Tarse) et Constantinople. Le systéme se basait sur la transmission des signaux
a feu et d'une structure a horloge, positionnée dans tous les relais*3*. Cela
permettait en méme temps d’avertir d’'un danger et d’informer sur la nature du
danger lui-méme, en allumant le feu a I'heure qui correspondait au message a
transmettre (Lemerle 1971, 154-55)#35, L’attention de Léon envers les techniques
s’ébruite aussi a travers ce que nous savons de sa bibliothéque personnelle. Parmi
les titres en sa possession, figurent aussi des traités de géométrie, les Eléments
d’Euclide et le manuscrit le plus ancien des ouvrages d’Archiméde (Lemerle 1971,
193; Katsaros 1993, 388-90). Le AvBoloyia EAAnvikn (‘Anthologie palatine’, livre

IX, 200) cite aussi une épigramme de Léon, dans lequel il présente un ouvrage de

433 Un profile de Léon le Mathématicien est offert par Pingree (1973b).

434 Force est de constater qu'un systéme de communication de ce genre était déja diffusé dans
I'Empire achéménide. Voir a ce propos Panaino (2019, 69- 76).

435 Katsaros (1993, 387) remarque que malgré la grande célébrité de Léon, quand on y regarde de
prés son travail on reste surpris par sa production, quantitativement réduite.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 295



mécanique, attribué a Quirinus et Marcellus*3*. Cela indique que Léon portait un
intérét a I'égard de la science mécanique et, plus en général, pour les techniques.
En outre, on ne peut pas ignorer une information donnée par un auteur plus tardif,
Michel Glycas (XII¢ siecle). Celui-ci informe que Léon le Mathématicien était a
I'origine de la confection des automates de la Magnaura (Michel Glycas 1836, 543).
Avant d’examiner plus en détails la supposée contribution de Léon a la conception
théorigue de ces machines, il serait opportun de se pencher encore brievement sur
des réflexions d’ordre général. Les considérations que nous avons développées ici
ne visaient pas a dévaloriser la contribution grecque dans le mouvement de
traduction abbasside. On a plutét cherché a recentrer le rble joué par Byzance afin
de mieux saisir la complexité des dynamiques des traductions (du grec a I'arabe et
de I'arabe au grec) et de la circulation des savoirs entre les deux empires. Certes,
les rapports entre les cours byzantine et abbasside furent caractérisés par des
compétitions rigides, qui s’exprimérent aussi au niveau architectural et artistique et
dans le domaine de l'ingénierie. A titre d’exemple, il suffit de penser a la volonté
expresse de I'empereur Théophile (829-842) de béatir a Bryas en 835 un palais a
I'image du siége califale de Baghdad*¥’. L’ceuvre 3co@dvovg cuveylotai (‘Les
Continuations de Théophane’) souligne la ressemblance de la création de
Théophile avec les structures architecturales abbassides, observée
personnellement par son ambassadeur, Jean le Grammairien, son ancien

précepteur*3®, A. Grabar (1951, 56) soutient également que la méme installation

436 A propos de ces deux figures, on n'a presque pas d’autres informations ; voir Baldwin (1990,
2-3). Pour le texte grec, voir Pontani (1980, 100).

437 Keshani (2004, 77) propose de considérer le batiment du palais de Bryas comme une
appropriation du style architectural abbasside, visant a célébrer le triomphe militaire byzantin aprés
le rétablissement de leur domination sur '’Arménie en 836. Pour ce qui concerne le palais abbasside
imité, le chercheur (79-84) suggére qu’il s’agissait du palais al-Rusafa, construit par le calife al-
Mahdr (775-785) sur la rive orientale du Tigre.

438 Se référer a Mango (1994, 347-50) pour les références aux auteurs qui évoquent le palais de
Bryas. Le chroniqueur du Xl¢ siecle Jean Skylitzés (2003, 54) manifestement souligne le role de
Jean le Grammairien comme vecteur des transferts culturels dans le domaine architectonique :
« Jean, donc, une fois revenu auprés de Théophile, lui raconta ce qu’il avait vu en Syrie et persuada
'empereur de faire ériger le palais de Bryas sur le modéle des constructions sarrasines, en parfaite
conformité avec leur plan et la variété de leur décoration; lui-méme veillerait sur ce palais et serait

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 296



des automates dans la salle d’audience de Constantinople, qui faisait partie du
projet de renouvellement voulu par Théophile, doit étre considérée une réponse

aux créations ingénieuses observées a la cour abbasside.

2.2. Installations d’une exposition : les automates de ’empereur byzantin

Brett (1954, 481-82) et Canavas (2003) ont démontré que l'ensemble
meécanique du palais impérial, décrit par Le Livre des Cérémonies, trouvait ses
antécédents au IX® siécle. Les chroniques byzantines associent a Théophile le
premier ensemble des automates, qui incluait un arbre avec des oiseaux chantant,
des lions et des griffons*3. Le premier a se référer aux automates de Théophile est

Georges le Moine, un quasi contemporain de 'empereur :

Et comme Théophilos était un amoureux de la beauté, grace au meilleur
des orfevres, un homme d’une grande érudition et parent du patriarche
Antoine, il créa ce qu’'on appelle le Pentapyrgium, c’est-a-dire deux
énormes organes en or massif, ornés de nombreuses pierres précieuses
et des pierres. Et aussi un arbre d’or, dans lequel de petits oiseaux,

grace a un certaine machine, chantaient doucement*4°,

Au X¢ siécle, Léon le Grammairien et Syméon Métaphraste présentent des
informations similaires#*!. Tous les trois mentionnent un arbre d’or aux oiseaux

gazouillant. Syméon Métaphraste (Bekker 1838, 45: 627) ajoute aussi un petit

I'architecte de cette construction. Il persuada I'empereur, donc, et le travail se fit jusqu’a son terme
selon les indications de Jean ».

439 Brett (1954, 478) remarque prudemment que I'automate composé par un arbre et des oiseaux
peut avoir une origine autant byzantine qu’abbasside.

440 Texte grec en annexe, p. 405. Notre traduction s’appuie sur celle de lafrate (2015, 66).

441 Voir pour les textes Brett (1954, 481). Le texte de Léon est également présenté dans la troiseme
partie de la thése, a p. 236-7 (texte en grec en annexe, p. 405-6).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 297



détail concernant le fonctionnement de l'automate, en soulignant sa nature
pneumatique. Il remarque en fait que la structure fonctionne grace a la présence
des points de passage cachés pour l'air, qui permet aux oiseaux de siffler.
Remarquons aussi que George le Moine mentionne le créateur de cet objet
technique, qui s’accompagnait également d’autres trésors mécaniques — gardés
dans le Pentapyrgium — et de deux orgues. La chronique La Continuation de
Théophane est elle aussi bien informée. Cependant elle présente une tradition
différente, qui sert de modele aux ouvrages postérieurs (Georges Cédréne, Jean
Zonaras, Michel Glycas et Constantin Manasses)*#?. Le texte attire I'attention sur

le réle du successeur de Théophile, Michel 1l (842-867) :

Etant [Michel 1ll] un amoureux pervers du cirque et ayant gaspillé, en
trés peu de temps, beaucoup d'argent en représentations théatrales et
expositions obscénes, et étant donné que les jours fixés pour les
largesses impériales approchaient et il ignorait comment recueillir les
sommes d’argent pour les soldats qui avaient combattu avec
acharnement et défendu 'empire, il fit fondre le célébre platane doré, les
deux lions et les deux griffons, qui étaient également en or massif,
'orgue en or et aussi le reste des magnifiques ornements impériaux,
pesant pas moins de deux cents kenténaria ; il ordonna que l'or de ces

objets soit mis dans le trésor*43.

On constate que selon le texte Michel Il aurait coulé le trésor de son pére pour
faire face aux dépenses militaires. On y trouve également une référence explicite
a I'espece de l'arbre : il s’agissait d’'un platane. Une donnée cohérente avec la
longue tradition que nous avons eu l'occasion de mettre en évidence dans le

paragraphe qui précede. Il convient aussi de souligner une difféerence de La

442 Nous renvoyons a l'article de Brett (1954) pour de plus amples détails et pour les références aux
textes.
443 Texte grec en annex, p. 406. Notre traduction s’appuie sur celle de lafrate (2019, 67).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 298



Continuation de Théophane par rapport aux autres sources citées. Celle-ci ne
mentionne pas I'existence des oiseaux et certainement pas celle d'un mécanisme.
Les ouvrages postérieurs de Georges Cédrene, Jean Zonaras, Michel Glycas et
Constantin Manasses citent le platane, les lions et les griffons en excluant encore
les références aux oiseaux. Le récit de Constantin Manasses diverge un petit peu,
car parmi les objets fusionnés il mentionne aussi une horloge, qu’il attribue aux
compétences techniques de Léon le Mathématicien444. Ce n’est pas la seule source
a associer une des machines de Théophile a ce savant. Michel Glycas (1836, 543)
met en évidence que le platane d’or, coulé par Michel lll, était une création de Léon.
Si LipSic (1949, 134) soutient la paternité de Léon, Lemerle (1971, 154, n. 27) a en
revanche une opinion opposée. |l s’appuie en particulier sur le fait que George le
Moine et Léon le Grammairien attribuent ces objets mécaniques a un inventeur
anonyme, parent du patriarche Antoine Kassimatas. LipSic, en revanche, estime
qu’il s’agit d’'une simple erreur de cette tradition textuelle. En fait, Léon le

Mathématicien était parent du successeur d’Antoine, Jean VIl le Grammairien.

Ces considérations s’ajoutent a I'hypothése avancée ci-dessous sur
'anecdote qui se rapport a la personne de Léon le Mathématicien et peut-étre
l'intérét qu’aurait manifesté a son égard par le calife abbasside. Quoi qu’il en soit,
nous avons pu constater que les créations mécaniques de la Magnaura,
témoignées par des sources du X® siecle, avaient des antécédents dans les intéréts
de I'empereur Théophile. A ce propos, il y a lieu de souligner que plusieurs
spécialistes affirment que les créations de Théophile doivent étre rattachées la
mission envoyée a Baghdad, souvent en s’appuyant sur la supposée existence
d’une plante mécanique a la cour de al-Ma’'min en 827445, Cependant, aucune

référence explicite & cet automaton n’a pu étre trouvé.

444 \Voir le texte originel dans I'édition de Bekker (Constantin Manassés 1837, 29 : 224).

445 Parmi d’autres, on peut mentionner A. Grabar (1951, 56) et Truitt (2015, 20). Cette derniére fait
mention de I'arbre abbasside existant en 827, mais sans apporter les sources de son affirmation.
lafrate (2015, 85, n. 68) également se penche sur la possible existence de cet arbre mécanique.
Toutefois, elle aussi remarque que la référence aux Annales Moslemici édités par Johann J. Reiske
(Lipsiae: Prostant in officina Gleditschiana, 1789-1794, 5 vols.) est incompléte. De la méme maniére

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 299



L’existence d’'un artefact similaire a la cour d’al-Ma’'min nous semble
toutefois possible. Dans les sections précédentes, nous avons déja pu constater la
prouesse technique des savants de la cour abbasside. Souvenons-nous a cet
égard de I'horloge commandée par Harun al-Rasid et donnée a Charlemagne lors
de la mission diplomatique du 807 & Aix-la-Chapelle. A ce propos lafrate (2015, 86)
est d’avis que les exemplaires connus d’arbres mécaniques abbassides — que nous
allons analyser de plus prés — doivent étre considérés « a close imitation of the
Byzantine ones and not their model ». Compte tenu des données a notre
disposition, je suis de la méme opinion que la chercheuse. Il y a lieu de constater
que l'existence des machineries byzantines, bien avant le IX® siecle, est attestée
par plusieurs sources islamiques. Toutes celles-ci les mentionnent dans le cadre
des relations diplomatiques entre Byzance et 'empire sassanide. C’est notamment
le cas de la statue-carillon mentionnée dans I'ceuvre géographique Muhtasar Kitab
al-buldan (‘L’abrégé du Livre de Pays’) de Ibn al-Faqgih al-Hamadant (m. entre 941
et 951)*6. Comme on aura l'occasion de voir dans le paragraphe suivant, le
Sahnama de FirdawsT et le Kitab al-Musamma b al-Mahasin wa al-Addad (‘Le Livre
des Beautés et des Antithéses’) du pseudo-Jahiz introduit respectivement une fille
qui pleure et un joueur de polo. En dehors de cela, gardons a I'esprit que les
ouvrages islamiques insistent souvent sur la primauté des Byzantins dans les

techniques et les arts*¥. Il s’agit d’'un véritable topos littéraire, qui trouve une place

que lafrate, je n’ai pas été en mesure d’y trouver la référence. La recherche de cette information n’a
donné aucun résultat ni dans les sources primaires ni dans les sources secondaires.

448 || s’agit, celui-ci de la version abrégée de I'ouvrage volumineux en cing volumes Kitab al-buldan
(‘Livre des pays’), composé vers 903. Le résumé (muhtasar) fut rédigé par un certain ‘Al al-Sayzart
en 1022. Pour cet ouvre et son auteur on renvoie a Miquel (2001, 2.1 : 162-91), qui ne doute pas
de l'authenticité de I'ceuvre.

447 \oir a ce propos, la description minutieuse du peuple byzantin proposée par al-Jahiz dans sa
Risala fi manaqib al-Atrak wa ‘@mmat jund al-hilafa (‘Les exploits des Turcs et de 'armée du califat
en général’) (Harley-Walker 1915, 683-84). En effet, le savant souligne que les Byzantins étudient
les causes et les effets, qui créent des instruments et des jeux pour exercer la pensée ainsi que des
inventions précieuses telles que les balances, les horloges, les compas, les instruments musicaux
et les machines de guerre (le feu grégeois, les catapultes, les engins de siége). Enfin, il met en
évidence que leur ingéniosité est théorique plutdt que pratique.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 300



dans les textes de nombre d’auteurs*#. Pensons a titre d’exemple a I'ouvrage du
pseudo-Jahiz, le Kitab al-tabassur br al-tijara (‘De la clairvoyance en matiére
commerciale’), du IX¢ siécle**®. Parmi les produits, les marchandises rares et les
capacités des Byzantins figurent aussi « des ingénieurs hydrauliciens (muhandis
al-ma’), des experts agronomes, des marbriers et des eunugues ». Sans aucun
doute, la survivance et la force d’une telle convention dans la littérature islamique
est révélatrice d’'un aspect qui a une emprise sur le réel. Comme le résume
Brubaker (1989, 25), « clichés become clichés because they encapsulate some

deep-seated and more complex structure of thought particular to a given culture ».

Une source qui manifestement témoigne de la prouesse technique des
Byzantins est, encore une foi, 'ouvrage Muhtasar kitab al-buldan du géographe
persan Ibn al-Faqih al-Hamadani. Celui-ci, avant toute chose, déclare que les
Byzantins « sont gens d’art, de philosophie, de médecine ; ils sont les plus habiles
du monde pour les représentations figurées » (1973, 136). Dans un deuxiéme
temps, le géographe raconte le témoignage de ‘Umara ibn Hamza (m. 814), envoyé
pour le compte d’al-Mansir a Constantinople en 775%°. L’'ambassadeur abbasside
narre sa rencontre avec I'empereur Constantin V (741-775). Il décrit clairement le
spectacle mis en place, incluant des machineries et l'usage des fumées

colorées (lbn al-Faqth al-Hamadant 1973, 137-38):

Un des califes envoya en ambassade ‘Umara b. Hamza a 'empereur de
Byzance et lui écrivit une lettre le menacant de [dépécher la] cavalerie
et l'infanterie. Voici le récit de ‘Umara : Je parvins a un endroit dont
’homme était isolé a une grande distance par ses chambellans ; je

m’assis donc jusqu’a ce que vint l'autorisation [d’avancer] ; je passai

448 Sur le sujet on renvoie a l'article de Calzolaio (2018), qui offre une analyse détaillée de ce topos
dans la littérature persane. Celui-ci souligne la grandeur chinoise dans l'artisanat et le travail
manuel, a peine rivalisée par les Byzantins.

449 Sur I'histoire du texte, la supposée paternité attribuée a Jahiz et une traduction en francais, voir
Pellat (1954).

450 Miquel (2001, 2.1 : 9) justement signale que la distance temporelle entre ‘Umara ibn Hamza et
I'auteur impliquerait I'existence d’une source écrite.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 301



alors a un autre endroit et attendis l'autorisation ; [ce cérémonial se
répétal trois fois ; ensuite j'arrivai a sa demeure et fus introduit dans un
hoétel ; de part et d’autre de mon chemin se trouvaient deux lions, entre
lesquels j'étais obligé de passer. « Je ne vais pas échapper a la mort,
me dis-je, mais du moins je ne mourrai pas lachement ». Et je me donnai
du ceeur. Or, lorsque j'arrivai entre les deux lions, ils restérent immobiles.
Je passai donc et pénétrai dans un autre hétel. Voila que deux sabres
se croisaient sur mon chemin, et je conjecturai que si une mouche
passait entre eux ils la couperaient. Je me dis alors : « Celui qui m’'a
sauve des deux lions me sauvera des deux sabres » ; j'implorai la grace
divine et passai ; or, lorsque je me trouvai entre les deux sabres, ils
restérent immobiles. Ensuite, jentrai a son [de I'empereur] pavillon — il
se trouvait dans un pavillon spacieux — c’est a peine si je le vis par suite
de la grande distance qui nous séparait. Je m’avangai donc jusqu’a
réduire du tiers cette distance. Alors un nuage rouge me couvrit, de sorte
gue je ne vis plus rien. Je restai un moment a ma place ; ensuite, le
nuage se dissipa : je me levai et marchai. Lorsque j'eus atteint environ
les deux tiers de la distance, un nuage vert me couvrit et j'en fus aveuglé.
Je m’assis donc jusqu’a ce qu’il se dissipat. Ensuite, je me levai, marchai
et arrivai prés de I'empereur ; je le saluai, l'interpréte se trouvant entre

nous deux.

La narration poursuit avec le rencontré de ‘Umara ibn Hamza avec 'empereur. En
cette occasion il profita pour lui demander des éclaircissements concernant des
machineries (hiyal) présentes dans son palais. Il révele également d’en ignorer la

cause. Constantin V lui répond de cette maniere :

Les deux lions et les deux sabres, c’est une ruse machinée a l'usage
des ambassadeurs des souverains qui arrivent vers nous, afin de les
effrayer ; lorsque quelgu’un s’en approche, ils restent immobiles ainsi

que tu I'as vu.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 302


https://context.reverso.net/traduzione/francese-italiano/h%C3%B4tel
https://context.reverso.net/traduzione/francese-italiano/h%C3%B4tel

Le texte est trés clair : les machines présentes étaient expressément congues pour
effrayer et surprendre les visiteurs des autres pays. Les lions et les sabres ne sont
pas les seuls objets mécaniques a étre mentionnés dans I'ceuvre d’lbn al-Faqih.
En effet le récit de 'ambassadeur se concluait avec une référence a une autre ruse

de la salle de l'audience. Voila ce qu’écrit I'auteur (1973, 139):

Ce que jai vu de plus étonnant dans la grande salle de 'empereur, dit
encore ‘Umara, c’est que, quand il voulait congédier les gens, une main,
sortant du mur dans le dos de chaque personne, la poussait, de sorte

qu’elle savait qu'il lui était ordonné de se lever.

Bien évidemment, la rareté des données a notre disposition ne nous permet pas
d’affirmer avec certitude la réalité de ces machines*1. En particulier, la description
de ce dernier mécanisme nous semble trés complexe et peu crédible. Nous
sommes convaincus qu’il s’agit plutét d’un élément narratif ajouté pour exagérer
I'émerveillement ressorti par la vision des machines de I'empereur. D’une fagon
plus générale, il faut constater qu’lbn al-Faqith montre une tendance a exagérer les
données a sa disposition et a donner une place d’honneur au prodige. On remarque
ca dans ses descriptions, ou les données numériques sont souvent exagerées.
Pensons a titre d’exemple a la narration relative a Rome : alors qu’lbn Hurdadbih
dit qu’il se trouvait dans la ville 1200 églises, Ibn al-Faqih exagére le nombre en le

faisant accroitre jusqu’a 240004%? | Miquel (2001, 2.1 : 146) remarque a propos de

451 Gardons aussi a I'esprit ce qui écrit Miquel (2001, 2.1 : 145) a propos des résultats des visites et
des expéditions des ambassadeurs, prisonniers et voyageurs arabes : « C’est qu'en effet, si la
réalité de ces voyages peut étre a peu pres sirement affirmée, et tout autant celle des récits qui les
consignérent, le doute régne, en revanche, sur la forme et le contenu originels de ces récits, tant
les épaves conservées sont réduites, et grande la distance chronologique entre ces originaux et les
textes dans lesquels, aujourd’hui, nous les lisons ».

452 Sur l'usage du prodige et de I'exagération dans le Kitab al-buldan d’lbn al-Faqih, voir en
particulier Miquel (2001, 2.1 : 174-75).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 303



la narration de ‘Umara qu’il y a un véritable « envahissement du récit par le
prodige ». Comme il I'explicite en note (2001, vol. 2.1, n. 171), c’est en patrticulier
la maniere dont il présente la matiere comme étant extravagante, tandis que
I'élément prodigieux pouvait en principe exister a la cour byzantine. « Merveilles
peut-étre, mais merveilles réelles », résume de maniere significative Miquel (2013,
58). Encore, force est de constater le caractére méme de la mention, qui semble
décrire une condition réelle du palais impérial. Les dispositifs, bien qu’étant
stupéfiants aux yeux de I'envoyé abbasside, sont en fait une véritable création
humaine. C’est I'empereur lui-méme a le déclarer, en soustrayant ces objets a la
dimension du magique. Mais ce n’est pas tout : Constantin V révéle aussi I'objectif
de ces machines dans le cadre des cérémonielles diplomatiques. La source
confirme alors notre intuition, en accentuant encore une fois le réle politique de ces

appareils.

La description de ‘Umara ibn Hamza de la réception byzantine et de sa
conversation avec I'empereur révele aussi I'intérét de Constantin V pour I'alchimie.
Papathanassiou (2020, 487) a justement souligné que les sciences alchimiques a
Byzance étaient fortement liées a la technique, surtout a la métallurgie*>3. Nous
savons également que cet empereur pratiquait les techniques d’argenture et
dorure. On voit alors que I'existence de telles créations mécaniques pouvait aussi

concerner plus étroitement 'empereur lui-méme.

Le récit de ‘Umara ibn Hamza, bien qu’enrichi de nombreux détails
prodigieux, revét une importance particuliere pour les besoins de notre propos.
Effectivement, il témoigne de I'existence de certaines machineries a la cour
byzantine du VIII® siecle, donc plus ou moins cent ans avant les exemplaires de

Théophile !

453 Qutre l'article de Papathanassiou, voir aussi la contribution de Strohmaier (1991).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 304



2.3. Les jardins artificiels du calife

Les sources arabes attestent I'existence a la cour abbasside des modéles
d’automates, qui prenaient en particulier la forme d’éléments naturels, tels que des
arbres et des animaux“34. A I'occasion de I'enquéte sur les exemplaires des trones
abbassides décrits par les ouvrages islamiques, nous avons déja eu la possibilité
d’explorer les créations des ingénieurs arabes, dans les palais califaux de Baghdad
et de Samarra. Avant d’entrer dans le vif du sujet, nous voulons rappeler
brievement quelques éléments relatifs aux études techniques dans le monde
abbasside. Une petite remarque préliminaire s’impose, pour ce qui concerne la
période précédente. Comme I'a justement remarqué Gutas (1998, 23-24), un
courant réel de traduction du grec a I'arabe n’a pas eu lieu a I'époque omeyyade*°.
Il faudra attendre le tout début de I'époque abbasside pour assister a un
mouvement de traduction intentionnel et a grande échelle, dont la contribution a
été significative sur le plan historique, social et culturel. En particulier, 'ambiance
bagdadienne du IX® siécle était caractérisée par un climat culturel tres animé,
surtout grace a l'effort économique mis en champ par les califes et les mécénats

privés.

454 Au cours de la deuxiéme section de la présente étude, nous avons déja pu souligner que ce
genre des créations a inspiré les apparitions des automates dans la littérature de I'Occident chrétien.
En ce qui concerne le cas spécifique de I'arbre aux oiseaux, on renvoie a Méjean (1970).

4% Nous n’avons pas de références a des objets mécaniques omeyyades. Cependant, certaines
sources attestent la présence des antécédents mobiles des automates. Pensons, a titre d’exemple,
au récit mentionné dans le Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf d’'un anonyme du XI¢ siécle. On lit : « Al-
Mada’int réfere que le Roi de I'lnde dona a al-Junayd b. ‘Abd al-Rahman, dans la période de son
gouvernorat en Sind, pendant le régne du calife Hisam b. ‘Abd al-Malik, une chamelle (naga)
parsemée des pierres précieuses (jawhar). Ces mamelles (ahlafuha) étaient remplies de petites
perles (lu’'lu’), sa gorge (nahr) avec des rubis (yaqut ahmar) et [elle était fixée] sur des roues en
argent. Quand elle était posée sur le sol, les roues bougeaient et la chamelle bougeait avec eux. Al-
Junayd envoya ca a Hisam, qui I'apprécia. Quand celui qui 'accompagnait perfora ses mamelles,
les perles tombeérent [en imitation du lait] dans une petite boite d’or ( ‘ulba) que [’homme] avait avec
lui. Successivement il désassembla sa gorge et les rubis coulérent comme le sang. Hi§am et tous
ceux qui étaient en sa présence admirérent ¢a. [La chamelle] était gardée dans les trésors (haza'in)
des Omeyyades tant qu’elle passa aux Abbasides ». Texte arabe en annexe, p. 420.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 305



Pour ce qui est des ouvrages techniques, les premiers témoignages de
I'étude de I'ceuvre de Héron a Baghdad remontent au IX® siecle (Brett 1954, 480).
Le texte Mechanica a survécu dans quatre codices ; la version la plus célebre est
indubitablement celle conduite par Qusta ibn Laga (m.912), sur 'ordre du calife al-
Mu‘tasim (r. 833-842). En méme temps, un groupe de recherche guidé par les
freres Banu Masa travailla sur la traduction de I'ouvrage de mécanique de Pappus
(Abattouy 2001b, 14). Les mémes Bani Mdsa, comme nous avons eu l'occasion
de le souligner plusieurs fois, avaient mis par écrit leurs indications pour la
construction d’automata et d’'instruments musicaux. Presque a la méme période al-
Mutawakkil, un des patrons des Banu Muisa et possesseurs de certaines
machineries, s’était montré particulierement intéressé par les alat mutaharrika
(« machines mobiles »), les ceuvres de lingénierie de guerre (Leonardo

Capezzone 2007, 675).

Il convient également de mentionner Tabit ibn Qurra, auquel est attribué un
important traité sur la balance romaine (Kitab fr al-qarastin) — et qui doit beaucoup
a I'enseignement aristotélicien. Cet ouvrage, aux cétés d’un autre sur le méme sujet
des fréres Bani Misa, malheureusement perdu, constitue ce que Abattouy (2002,

110) définit « the theoretical foundation for the Arabic tradition in mechanics ».

L’analyse conduite dans le paragraphe sur les exemplaires des trénes
abbassides, attestés par les sources arabes, nous a montré le lien étroit entre les
automates et les ambiances des jardins palatiaux. A propos de ce lien, Ruggles
(2008, 83) a mis en lumiere comment les illustrations du traité des fréres Bani
Madsa, le Kitab al-hiyal, sont, encore aujourd’hui, trés utiles pour I'historien des
jardins. En effet, cette ceuvre décrit certains dispositifs hydrauliques, qui ont servi
de vrai modéle pour les éléments constitutifs des fontaines. Bien évidemment, les
automates font partie d’une riche tradition architecturale qui les englobait dans le
répertoire visuel des jardins palatiaux soit byzantins soit abbassides. Force est de
constater que ceux-ci étaient de véritables dépositaires d’idées politiques et des
acteurs dans le cadre des pratiques diplomatiques. Comme le souligne Maguire

(1994, 181), les jardins de la cour n’étaient pas de simples ornementes, mais

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 306



véhiculait des idées politiques qui « were associated with the rhetoric of imperial
renewal : the garden was a new bride, a new spring, a new creation, a new

paradise, a new world, a place of renewed victories over wild beasts »4%6.

Ces jardins sont porteurs d’'un symbolisme paradisiaque, dans le sens
d’abondance et richesse. Et ce n’est pas pour rien que ces produits mécaniques
sont normalement associés a une véritable fertilité naturelle — malgré la stérilité
intrinseque de la machine —, comme dans le cas du jardin palatial d’al-Muqtadir,
sur lequel on reviendra en quelques lignes. On a l'impression qu’un arbre
meécanique, a qui on donne une place d’honneur dans le paysage architectural du
palais royal ou califal, est porteur d’'une signification bien marquée qui differe de
celui de sa contrepartie naturelle. La conversion a la sphére artificielle contribue en
fait a consolider son pouvoir symbolique. Ce passage est bien illustré par Ruggles
(2008, 96), qui I'explique en référence aux mosaiques de la mosquée de Damas :
« The living tree is the referent that underlines the signifier that produces the
signified (paradise) ». De la méme maniére qu’une représentation picturale ou
mosaiquée, l'arbre artificiel est censé produire une manifestation visible et

reconnaissable du signe.

La théatralisation de la nature par le biais d’'un exemplaire d’arbre-machine
— normalement accompagnés par des oiseaux chantants, parfois par d’autres
bétes, ou encore par des figures humaines — visait surtout & évoquer un imaginaire
et défier la crédulité des visiteurs et spectateurs. Nous ne devons certainement pas
considérer ces objets comme une manifestation technique d’une volonté califale a
rivaliser avec la création primordiale d’Allah. Ces machineries étaient censées
plutét symboliser le role de représentant du calife sur terre. Elles sont en effet
porteuses d’'une notion de perpétuité et d’inaltérabilité, qui peut suggérer la
promesse de gloire et continuité du pouvoir califale, placée comme défense de

l'islam. Mais en méme temps en raison de leur stérilité d’artifice — aprés tout, il s’agit

456 | e discours de Maguire bien évidemment se référe au contexte byzantin ; néanmoins nous
trouvons de fortes parallélismes avec les traditions abbassides.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 307



d’'une plante qui ne pourra jamais donner de fruits —, elle ne pevent pas étre

considérées comme une menace pour la création divine.

Nous avons déja pu nous pencher sur les récits concernant la salle du tréne
d’al-Mutawwakil dans le palais d’al-Burj, a Samarra. Le Kitab al-Diyarat du fatimide
al-Sabustr décrit clairement un automate en forme d’arbre, placé dans une piscine
et enrichi d’oiseaux artificiels, capables de gazouiller. Souvenons-nous également
de la présence, sur les deux cétés du tréne, de deux statues de lions imposants,

dont I'éventuelle nature mécanique — au cas ou elle existait — n’est pas mentionnée.

La présence de I'automate participe au systéme visuel de la salle du tréne.
L’arbre-automate n’avait sirement pas strictement un rbéle ornemental, mais,
comme on I'a vu, il était un vecteur d’une propagande. On remarque aussi que les
premieres attestations de ce type d’objets a la cour abbasside sont associées a la
figure d’al-Mutawakkil. On a pu déja constater que ce calife avait montré un intérét
pour les machines de guerre. En outre, le méme Kitab al-hiyal des fréres Bani
Misa a été composé en 850, pendant son régne. Quant aux fortes références
salomoniennes, dans la troisieme partie nous avons déja souligné comment
'automate se donnait comme instrument de simulation du caractére spectaculaire
et exceptionnel du trébne du prophéte. En siégeant sur un trébne a caractére
salomonien, le calife pouvait revendiquer pour Ilui-méme les qualités

exceptionnelles du fils de David.

Il est également important de constater que presque une vingtaine d’années
plus tard, une structure similaire a celle de Samarra fut construite a al-Qata’i' dans
le palais du Humarawayh (m. 896), souverain de la dynastie toulunide d’Egypte®®’.
En effet, il y avait dans le site un grand bassin de 50 coudées (nommée birkat al-

Zi’baq), remplie de mercure, ou étaient déposés des matelas en cuir remplis d’air

457 Cette dynastie indépendante naquit par I'action de Ahmad ibn Taldn, fils d’'un esclave turc qui
avait été destiné au service de Bakbak, d’abord gouverneur abbasside de Buhara et ensuite de
I'Egypte. Bakbak ayant épousé la mére de Ahmad ibn Taldn, il avait décidé de confier au beau-fils
le poste de gouverneur. En une dizaine d’années, il fut capable de se déclarer indépendant du califat
abbasside.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 308



et liés a des piliers par le biais de cordes en soie*®®. La structure avait été congue
pour permettre au souverain de se détendre sur les matelas et vaincre ainsi ses
problémes d’'insomnie*®°. En outre, le jardin du palais était aussi embelli avec des
palmiers artificiels recouverts d’or, a propos desquels il n'est pas possible de
supposer une nature mécanique (Duggan 2009, 252). Il est cependant évident que
les intentions de Humarawayh étaient d’émuler les richesses califales et de batir un
espace du pouvoir qui pouvait surpasser le siége royal du calife abbasside (Krol
2016, 126).

Plusieurs chroniques, notamment en arabe et en syriaque, offrent une
description d’'une autre salle du tréne abbasside, emplie d’appareils automatiques.
Il s’agit du palais du calife al-Mugtadir (r. 908-932), dans la ville de Baghdad. La
mention de l'automate intervient a l'occasion de la narration des événements
survenus pendant 'ambassade byzantine de l'année 917. Les détails de la
réception arabe des ambassadeurs ne figurent pas dans les chroniques
byzantines ; cependant, les sources islamiques les citent, en particulier pour mettre
en évidence la requéte de paix soumise par Constantin Porphyrogénéte (Le

Strange 1897, 36)%¢°, Ces textes insistent en particulier sur les descriptions des

458 | ’existence d’'une structure similaire est soumise a une discussion par Krol (2016). Le premier
probléme concerne la quantitt méme de mercure nécessaire pour remplir un bassin de telles
dimensions : « According to al-Maqrizi, the pool had the dimensions of 50 x 50 cubits. Cubits of
different length were in use in Egypt in the Medieval period. Most likely in our case a regular cubit
(adh-dhira ashsharTya), which equals 49.8 cm, is implied.25 Therefore, the pool might have had the
approximate dimensions of 25 x 25 m. If the depth of the pool was a half meter, it would take 312
m3 of mercury to fill it. With the density of mercury reaching 13.6 g/cm,3 the amount of mercury
would weigh 4,250 tons. Even if we assume that the depth of the pool was 25 cm, the amount of
mercury needed (2,125 tons) still looks fantastic » (2016, 128). Bien évidemment, une deuxiéme
probleme concerne la haute toxicité du mercure, reconnue par les médecins de I'époque. Le
chercheur suggére enfin que le bassin était effectivement rempli de mercure, mais seulement dans
la parte inférieure ; le reste était probablement rempli d’eau.

459 Sur ce sujet, on renvoie a Hitti (1996, 452) et, plus spécialement, a I'article de Krol (2016), qui
présente les différentes sources primaires — lbn Dugmagq (m. 1406), al-Magqrizi (m. 1442), Ibn lyas
(m. 1524), Ishaqt (m. 1649 o 1650) — qui fournissent une description détaillée de cet espace.

460 | es sources islamiques qui mentionnent cet éveénement sont nombreuses. Nous citons, parmi
celles dont nous ne tiendrons pas compte dans le texte ci-dessus, le Tajarib al-Umam d’lbn
Miskawayh (Amedroz et Margoliouth 1920, 53-55), le Rusim Dar al-Hilafa de al-Sabi’ (al-Sabi’
1964, 11) et le al-Kamil fi al-ta’rih de lbn al-Afir (1862, 8 : 79). L’évenement se trouve mentionné

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 309



richesses exposées a l'occasion de la visite des émissaires étrangers, qui
séjournerent dans la capitale pour une période d’environ deux mois. Toutes ces
sources remarguent que les deux ambassadeurs furent conduits par un nombre
considérable des palais (selon certains récits, environ 23). Les narrations, qui
varient sur certains détails, énumerent le décorum et la prospérité du califat. Tout
participe a fonder une image de puissance de I'empire islamique : 'armée rangée
aux cotés de la rue qui amene de la résidence des ambassadeurs au palais
califale ; le déploiement des servantes et des eunuques; la manifestation
ostentatoire des objets précieux, tels que les tapis, les tissus en brocart d’or,
l'orfévrerie, les joyaux et les pierres précieuses, les automates. Mais encore : les
jardins, embellis des palmiers et autres arbres fruitiers ; les parcs avec des animaux
exotiques ; I'exposition des armes et objets défensifs. En un seul voyage, les
Byzantins doivent étre submergés par I'abondance et 'opulence califale. Mais ils
doivent aussi s’apercevoir des possibilités techniques et militaires, a t¢moigner une
fois de retour & Constantinople — apres tout, les ambassadeurs sont également des

espions !

Pour ce qui est de l'installation d’automates, plusieurs sources les décrivent:
Le Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf (‘Livre des dons et des raretés’), composé par un
anonyme du XI® siécle, le Ta'rih Bagdad (‘Histoire de Baghdad’) du Hatib al-
Bagdadr (XI® siecle), le Al-muntazam fi al-ta’rih al-multk wa al-’'umam (‘Livre bien-
organisé sur I'histoire des rois et des populations’) de lbn al-dJawzi (m. 1200), le
Kitab mu ‘jam al-buldan (‘Livre de Pays’) de Yaquat (m. 1229), le Ta rih al-Muhtasar
fi Ahbar al-Basar (‘Histoire abrégée du genre humain’) de I'historien Isma‘il ibn “Alt
Abu al-Fida’ (m. 1331) et, enfin, le Makhtevanut zavne men risha davrita ‘edama
la-shant (‘Chroniques des années depuis le début de la création jusqu’au an 1285’),

la chronigue syriaque de Bar Hebraeus (m.1286).

aussi dans les sources chrétiennes en langue syriaque. Pour les détails et les références voir la
note 8 de Vaiou dans son édition du Kitab Rusul al-Mulik de 1bn al-Farra™ (2015, 112-16).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 310



La narration de I'événement offerte par 'anonyme du Kitab al-Hadaya wa al-

Tuhaf est bien détaillée*5t. Voyons ce qui écrit & propos de la salle du trone :

Et quand [les deux émissaires] entrerent, ils embrassérent le sol, ils
saluerent et ils s’arrétérent dans le lieu indiqué par le chambellan Nasr.
Al-Mugtadir ordonna l'ouverture de la coupole et I'installation de I'arbre,
qui grace a des engrenages divers (wa fiha anwa " al-harakat) sortit du
sol et remplit la coupole. Furent ouvertes les fontaines, d’ou coulaient de
'eau de rose et de la mousse, et gazouillaient les figures (tamatil) des

oiseaux sur les arbres?62,

Comme nous avons pu le remarquer, la présence d’automates similaires dans le
cadre des rituels diplomatiques de 'année 917 est mentionnée également par Hatib
al-Bagdadi, dans son Ta'rih Bagdad. L’auteur fournit deux descriptions de

linstallation présente dans le jardin du Dar al-Sajara :

Lorsque 'ambassadeur entra dans le Palais de I'Arbre, et qu'il le vit, son
étonnement s’accrut. C’était un arbre d’argent avec un poids de 500 000
dirhams, sur lequel se trouvaient des oiseaux finement forgés en argent,
qui gazouillaient avec des mouvements automatiques. L’'ambassadeur
s’étonna beaucoup plus de cela que de tout ce dont il avait été témoin

[jusqu’a ce moment]*63.

Hatib al-Bagdadri offre des autres détails juste quelques lignes apres :

461 Hamidullah (1959) identifie 'auteur de I'ouvrage dans la personne de al-QadT al-Rasid Abd al-
Husayn Ahmad ibn al-QadT al-Rasid ibn al-Zubayr. Cependant, al-QadddmT (1996, 11-12) ne trouve
pas ses argumentations convaincantes.

462 Texte arabe en annexe, p. 420.
463 Texte arabe en annexe, p. 420-1.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 311



On conduisit ensuite [les ambassadeurs] de ce palais au palais de
I'Arbre. En ce lieu, au centre d’'une grande fontaine circulaire contenant
de I'eau limpide, se trouvait un arbre avec dix-huit branches. Chaque
branche de I'arbre portait de nombreux rameaux et oiseaux des espéces
diverses en or et argent. La plupart de branches de l'arbre étaient en
argent, quelques d’autres en or. A certains moments, elles ondulaient et
avaient des feuilles multicolores qui s’agitaient comme le vent agite les
feuilles des arbres, tandis que chacun de ces oiseaux sifflait et
gazouillait. Sur un c6té du palais, a droit de la fontaine, ils se trouvaient
les figures (tamatil) de quinze cavaliers, sur quinze chevaux, habillés de
brocart et d’autres tissus similaires et avec des lances dans leurs mains.
lls bougaient sur une seule liigne en formation de bataille (navard)*®*, en
trottant et en s’approchant ['un de l'autre], de sorte qu'on avait
l'impression que chacun d’entre eux se déplagait vers son camarade.

C’était la méme chose sur le coté gauche?%°.

Les descriptions de 'anonyme et de Hatib al-Bagdadi des dispositifs de al-Mugtadir
ne collent pas I'un avec l'autre. Elles se référent sirement a deux structures
mécaniques différentes. Tout d’abord, le premier mécanisme, décrit par 'anonyme,
se trouvait dans le palais al-Taj tandis que I'appareil décrit par Hatib al-Bagdadi se
trouvait dans le Palais de I'Arbre. Deuxiemement, les mécanismes de deux
appareils étaient différents. L’arbre et les oiseaux dans la salle du tréne
fonctionnaient sur la base d’un engrenage hydraulique tandis que les oiseaux sur
I'arbre du Palais de I'Arbre étaient mis en mouvement par le vent, comme a pu
'observer deux siécles plus tard le géographe al-Yaqut (XIlI® siecle). Voyons

comment il décrit la structure entiére :

464 1| s’agit d’'un terme persan.
465 Texte arabe en annexe, p. 421.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 312



Le Palais de I'Arbre était une des résidences califales les plus splendides
de Baghdad parmi les édifices de al-Mugqtadir bi-llah. C’était un palais
spacieux, doté de deux jardins agréables, mais il était connu avec ce
nom pour un arbre. Fait d’or et d’argent, il se trouvait au centre d’'une
grande fontaine circulaire, devant les pavillons et entre les deux jardins.
L’arbre avait dix-huit branches en or et argent et parmi toutes ces
branches il y avait beaucoup des rameaux ornés des pierres en forme
de fruits. Et sur les branches de l'arbre, il y avait des oiseaux divers en
or et argent. Si un courant d’air les traversait [leur nature relevant] de
curiosités (‘aja’ib) se manifestait par le biais des gazouillements et
roucoulements différents. A coté du palais, sur la droite de la fontaine, il
y a quinze figures (tamtal) de cavaliers, sur quinze chevaux ; la méme
chose sur le c6té gauche de la fontaine. lls portaient des vétements en
soie, ornés d’'un motif qu’imitent les sabres. Dans les mains ils portaient
des lances courtes ; ils bougent sur une ligne unique et on peut avoir

I'impression que chacun [bouge] vers son camarade?®®,

Remarquons aussi que les références aux automates sous forme des cavaliers
apparaissent dans les ouvrages de Hatib al-Bagdadi et de Yaqut. Il est possible
gue ce dernier e(t le Ta 'rih Bagdad en tant que source. Aucun des autres ouvrages

ne citent ces cavaliers mécaniques.

Des ouvrages plus tardifs attestent encore I'existence de ces machineries a
la cour d’al-Mugtadir. Le savant hanbalite Ibn al-Jawzi et le chroniquer et médecin

syriaque Bar Hebraeus ne différent pas du récit du Hatib al-Bagdadr®’. La méme

466 Texte originel en annexe, p. 421.

467 On lit dans I'ouvrage d’'lbn al-JawzT : « Ensuite ils [les ambassadeurs] furent conduits au Palais
de I'Arbre (Dar al-Sajara). Un arbre se trouvait au centre d’une fontaine d’eau limpide. L’arbre avait
dix-huit branches et chacun portait de nombreux rameaux et oiseaux des espéces diverses dorés
et argentés. Une bonne partie de la ramure de 'arbre était en argent, 'autre était doré. Il se trouvait
aussi des feuilles de divers couleurs. Les oiseaux sifflaient ». Texte arabe en annexe, p. 422. Pour
ce qui est de la chronique de Bar Hebraeus, voici ce qu'il écrit: « And when the ambassadors had
passed through all these courts, [the slaves] brought them out into a spacious garden wherein was
a fountain of water. This fountain was made of white tin which could not be distinguished from silver.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 313



chose est vraie pour la Chronique de I'historien damascéne Isma ‘1l ibn “AlT Aba al-
Fida’, qui ajoute seulement une référence plus explicite a la nature mécanique de

I'installation :

Dans I'ensemble des ornements, il se trouvait un arbre en or et argent
qui comprenait dix-huit branches. Sur les branches et sur les rameaux
plus courts, il y avait des oiseaux différents, d’or et d’argent. De la méme
maniere, les feuilles étaient en or et en argent et les branches
ondoyaient a travers des mouvements rythmés. Les oiseaux pipaient par

le biais des mouvements régulés*©,

Les ouvrages témoignent I'existence de trois diverses typologies des machineries
scénographiques : 1) 'arbre mécanique aux oiseaux gazouillant a la cour d’al-
Mutawwakil, & Samarra (récit d’al-Sabusti) ; 2) 'arbre sortant du sol, dans la salle
du tréne d’al-Mugtadir a Baghdad (Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf) et 3) encore I'arbre
avec les oiseaux sifflant a la cour de Baghdad (Hatib al-Bagdadrt ; Ibn al-dawzr ;
Yaqut Abd al-Fida’ ; Bar Hebraeus). Nous ne sommes pas en mesure d’établir la
véracité des tous ces récits. Néanmoins, nous ne doutons pas de I'existence de
ces types des mécanismes a la cour abbasside. La nature méme de la description
de ces machineries semble en attester 'authenticité. En effet, ces automates sont
décrits d’'une facon technique et réaliste. lls ne sont pas caractérisés par le biais
d’éléments fantastiques et des attributs merveilleux, comme on trouve souvent
dans les descriptions de ‘aja’ib. En revanche, on a pu constater I'attention des

chroniqueurs pour les aspects plus techniques de ces objets curieux. L’origine des

And above the fountain was a great tree of wrought silver, and many of its branches and leaves
were gilded, and they swayed about in the gentle wind which was blowing. And on the branches
were birds of the colour of gold and silver, and they flew about by means of underground strings,
and they emitted various kinds of sounds and sang and twittered. And there were very many palm-
tree in the garden which were inlaid with panels of acacia wood up to the places where their
branches sprang forth » (Bar Hebreus 1976, 156-57).

468 Texte arabe en annexe, p. 422.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 314



mouvements des machines est en fait reconnue par un principe pneumatique, qui
exploite le vent. A ce sujet, Legros (1992, 121) a mis en évidence que la
« domination sur les vents par I'emploi de procédés mécaniques rend tangible
'aspect cosmique de la royauté : qu’on songe a la valeur symbolique du ‘souffle’
comme principe de vie et source de création ». Un souffle qui, bien évidemment,
anime les objets sans chercher a rivaliser avec le souffle créateur qui anime les
étres. L'utilisation des machines sous forme d’arbres, oiseaux et autres créatures
servaient donc a développer le grand theme du paradis, créé par l'artifice et la
prouesse humains comme miroir terrestre du monde divin. Ces machineries étaient
censeées exprimer I'éternelle alliance du souverain et de la nature. On trouve alors
une complémentarité avec I'idéologie exprimée par les trénes, dont la mise en

scene affirmait la dimension cosmique de la figure royale.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 315



Chapitre 3.
EN GUISE DE CONCLUSION : MECANIQUE DIPLOMATIQUE

The Great King of Persia, who has never
before deigned to confess that he is but a
man, makes supplication to your brother
[Diocletian] and throws open the whole of
his Kingdom to him, if he should consider
it worthy to enter. He offers him, besides,
marvellous things of various kinds and
sends him wild beasts of extraordinary
beauty.

Panégyrique a Maximien

3.1. Les engins rivaux : dons d’ambassade pour gratifier (et défier)

La diffusion d’installations mécaniques pourvues d’'un arbre et d’oiseaux
chantants reposait certainement sur une tradition royale ancienne. Au cours de ce
chapitre, on a pu retracer ses antécédents dans les pratiques cérémonielles
assyriennes et achéménides. Dans ces contextes, la présence de spécimens
d’arbres artificiels — des palmiers, des platanes et des vignes — est effectivement
attestée. A bien des égards, ces arbres étaient des symboles royaux, porteurs d’un
éventail complexe des significations. Les arbres sacrés assyriens, des objets
composés par de divers éléments, font état de leur appartenance a la catégorie des
accessoires rituels. Offerts par le souverain comme dons aux temples, ils étaient
une manifestation concréte de la révérence religieuse du roi. En ce sens, ces
plantes artificielles étaient des appareils royaux, investis également d’une forte

charge symbolique et religieuse.

Mais l'analyse des attestations existantes autour de la présence d’arbres
artificiels — mécanique ou non — au Moyen-Orient dans I'Antiquité et I'’Antiquité

tardive a révélé un autre aspect digne d’intérét. Ce genre d’objets était également

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 316



fort attrayant dans I'économie des échanges diplomatiques. Au cours de ce
chapitre, nous avons été confrontés a nombre de données qui ont révelé I'existence
d’'une circulation d’arbres artificiels entre différents pays. En suivant la narration
d’Hérodote (7.27), on a vu que les célébres platane et vigne achéménides avaient
été offerts par une petite dynastie lydienne au roi perse. Nous sommes aussi
informés du fait que quelques siécles apres, en 140 avant notre ére, Simon le
Hasmonéen (m. 135), gouverneur de la Judée, envoya au séleucide Démétrios |l
(r. 147-139 ; 130-125) une branche de palmier en or (Low 1926, 1 : 182). Le Kitab
al-musamma bi al-mahasin wa al-addad du pseudo-Jahiz atteste de la circulation
d’un autre palmier artificiel a 'époque sassanide. Le texte mentionne la réception
d’'une plante richement ornée au palais de 'empereur byzantin Maurice, envoyée
par Husraw Il. Certes, 'usage attesté de ce symbole dans les pratiques d’échanges
de dons, dans une période chronologiquement si étendue, révele sa recevabilité
dans des contextes divers. La signification pouvait étre a chaque fois renégociée,
en s’adaptant au nouveau contexte de réception et d’intégration. Remarquons, a la

suite de ce qu’écrit fort justement lafrate (2015, 97), que :

The idea of the royal tree certainly belongs to that figurative repertoire
that was equally shared and appreciated by various audiences since
Late Antiquity, if not before, thus resulting in an immediate marker of
kingship whose cultural origin, if known, only added to the prestige it

already conveyed.

Certes, les arbres mécaniques et, plus généralement, les automates, étaient un
produit de la culture aulique internationale. En tant que tels, ces fruits de l'ars
mechanica trouvaient une place significative dans le systeme diplomatique
complexe des échanges de dons. Celui-ci constituait un moment crucial des
relations entre Byzantins et Sassanides dans un premier temps, et Byzantins et

Abbassides dans un second.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 317



Pour ce qui est des premiers, la pratique d’offrir de dons était déja centrale
a I'époque de Constantin | (306-337) et Sapur Il (309-379), comme attesté par
Eusébe de Césarée dans son ceuvre Vita Costantini (‘Vie de Constantin’, 4, 7-8)4°,
Au cours des derniers sieécles de la dynastie sassanide, l'intensification des
contacts diplomatiques entre ces deux cours produisit une assimilation du
cérémoniel protocolaire byzantin et sassanide. Cette assimilation se traduisit aussi
dans les formes de production artistique et technique, parmi lesquelles figurent les
créations machiniques*’®. Comme le rappelle avec justesse Canepa (2009, 187),
la tradition de I'échange de cadeaux facilita le déplacement d’'une quantité
importante de matériaux visuels. Ce processus, « encouraged the development of
a shared language with the result that, at the end of the sixth century, the two courts
formulated ritual and visual expressions of power in a strikingly similar way and
enjoyed some of the same activities, which is remarkable considering their nearly
constant enmity ». A cet égard, il peut étre pertinent de mentionner également les
réflexions d’Eva Hoffman a propos de ce qu’elle définit « pathways of portability »
(2007). Son expression condense en soi le phénoméne complexe d’interactions
culturelles, basé sur I'échange des biens transmissibles*’t. C’est la condition méme
de mobilité de ces objets qui fait d’eux des interlocuteurs actifs dans le dialogue
culturel et politique entre acteurs divers. Leur adaptabilité et recevabilité leur
permettent en fait de s’intégrer dans un langage visuel commun, qui dépasse les
frontiéres culturelles, politiques et religieuses. Comme I'écrit justement Hoffman
(2007, 325) :

469 | 'ouvrage reste vague sur le genre de richesses échangés : « (4.8) Lorsque le roi des Perses
chercha lui aussi a entrer en relation avec Constantin par une ambassade et lui envoya des
cadeaux, gages d'un traité d'amitié, I'empereur fit alliance avec lui et, débordant de générosité,
vainquit par la munificence des présents qu’il lui fit en retour celui qui lui avait fait honneur le
premier » (Eusébe de Césarée 2013, 465-66).

470 \oir a ce sujet Canepa (2009, 154-87). Nechaeva (2014, 163-206) offre une analyse approfondie
du rdle des dons dans les pratiques diplomatiques byzantines. Se référer également a Piras (2009)
pour ce qui est des pratiques de communication entre les deux cours.

471 |afrate (2015, 56) rappelle que la diffusion d’'une culture symbolique partagée se faisait aussi par
le biais de guerres, pillages et déportations de main-d’ceuvre.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 318



Possession of the object implied participation in that power, as well as
delineations of allegiance, alliance and hierarchy. Whether acquired as
gifts or as booty, the objects represented much more than their literal
selves. The objects may have referred to a ruler or, in some instances,
acted as nothing less than substitutes for the actual presence of the ruler
at the other end of the exchange. Above all, objects established and
stood for relationships between giver and recipient, engaging them in a
continuous flow of reciprocity, thereby cementing the bonds between

courts.

Le partage d’un répertoire visuel commun entre Byzance et Ctésiphon se révéle
également dans la production de machineries auliques. Les récits sur la circulation
d’appareils ingénieux entre les deux cours sont conservés dans certains ouvrages
en arabe et persan. En revanche, les chroniques byzantines ne semblent pas
préserver le souvenir de ces précieux dons mécaniques. Reste que les données
préservées par les sources islamiques confirment une nouvelle tendance dans les
pratiques protocolaires de deux empires dés la période sassanide tardive. La
majorité de récits qui attestent de la présence d’automates parmi les richesses
envoyées avec les ambassades soulignent leur origine byzantine. Par exemple,
'ceuvre géographique Mubhtasar kitab al-buldan (‘L’abrégé du Livre de Pays’) de

Ibn al-Faqih al-Hamadant témoigne un carillon byzantin, sous forme de jeune fille :

Lorsque Qubad et César, empereur de Byzance, se réconcilierent, ce
dernier offrit a 'autre de nombreux cadeaux. Il s’y trouvait, parmi ces
présents, une statue (timtal) en or de jeune fille (jariya). Or, a un certain
moment de la nuit, on I'entendait chanter et aucune oreille ne pouvait
I'écouter sans s’endormir ; [il y avait aussi] une grosse tente (fustaf) en

brocart (kimhar) et un écrin de joyaux*’2.

472 Texte originel en annexe, p. 422.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 319



Le géographe évoque cette anecdote dans le cadre de la présentation du pays des
Rum. En énumérant les caractéres les plus distinctifs de I'empire, Ibn Faqgih
observe que ses gens sont tres versés dans les sciences et les représentations
figurées (1973, 111; 2014, 136). La bréve référence a la statue-carillon s’inscrit
alors dans cette présentation synthétique du pays de Rum. Ainsi, elle sert a mettre
en valeur le niveau de raffinement des artisans byzantins. Pour ce qui est de
l'identité des deux souverains mentionnés dans ce passage, la seule cordonnée a
notre connaissance est le nom du Sassanide, Qubad, version arabe du moyen-
perse Kawad. En revanche, le texte se réfere a 'empereur byzantin avec le titre de
César (Qaysar), traditionnellement utilisé d’'une maniére générale dans les sources
islamiques. La dynastie sassanide a connu le régne de deux Kawad. Le premier,
pére du célébre Husraw I®", a eu son régne divisé en deux périodes, d’abord de 488
a 496 et, ensuite de 499 a 531. Le gouvernement de Kawad Il (alias Séroyé), fils et
assassin de Husraw ll, a été en revanche trés breve, seulement quelques mois de
'année 628. Le Muhtasar Kitab al-buldan donne encore une information : nous
savons en fait que 'empereur byzantin avait gratifi¢ Qubad de ce don particulier
aprés leur réconciliation. Cette information malheureusement n’ajoute rien d’utile.
En fait, autant Kawad [®" que Séroyé avait signé un traité de paix avec 'ennemi
byzantin, le premier avec Anastase | (491-518) et Justinien le Grand (527-565), le

second avec Héraclius (610-641).

La nature acoustique de cette statue ne doit pas remettre en question la
possible existence de ce genre d’objets techniques. Souvenons-nous de la lettre
envoyée par le roi ostrogot Théodoric au lettré Boéce, rédigée par Cassiodore
environ en 507 ou plus tard, selon la datation de Danuta Shanzer (1996, 233).
Comme on a eu 'occasion de le voir dans le chapitre 3.2, cette lettre avait le but de
répondre a la requéte de Gondebaud, roi des Burgondes, qui désirait posséder des

chefs-d’ceuvre techniques*’®. Ce document est une véritable exaltation de I'ars

473 Sur le sujet on renvoie a I'étude de Shanzer (1996).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 320



mechanica. Le souverain énumére divers types des fruits de cet art, parmi lesquels

figurent aussi des appareils sonores :

Objects of metal give out sounds: a bronze statue of Diomedes blows a
deep note on the trumpet; a bronze snake hisses; model birds chatter,
and those that had no natural voice are found to sing sweetly.
(Cassiodore 2006, 22)

La lettre atteste donc I'existence et diffusion d’appareils sonores dans les territoires
de 'Empire byzantin déja avant le VI® siecle. Le roi ostrogot célébre en réalité la
personne de Boece, qui avait pu étudier a Athénes et ensuite, traduire « Greek
theories into Roman teaching » (2006, 20). La formation du savant, révele la lettre,
avait également inclus les arts techniques, d’ou la requéte de lui construire des
dispositifs horaires a envoyer au roi des Burgondes. Pour ce qui est des automates
acoustiques, le document recense diverses typologies, déja attestées dans les
traités des ingénieurs hellénistiques. Il nomme une figure humaine qui sonne une
trompette par le biais d’un systéme pneumatique, des serpents qui sifflent, des
oiseaux qui jasent et, enfin, des statues qui n’avaient pas une voix naturelle, mais
gui malgré tout pouvaient chanter. Or, on constate a tout le moins que le précieux
cadeau de I'empereur byzantin aurait pu étre envoyé autant au premier Kawad
gu’au second. En effet, la lettre du souverain ostrogot révéle que des automates
sonores complexes étaient déja diffusés au début du VI® sieécle. Néanmoins, il nous
semble bien plus possible que ce genre de présent a été adressé a Kawad I*". En
premier lieu, celui-ci s’est trouvé plusieurs fois a devoir se réconcilier avec
Byzance*’*. En outre, il faut tenir compte du fait que la plupart des chroniques

arabes traite de la figure de Kawad Il en I'appelant par son nom personnel, Sirlya

474 Pensons par exemple au refus d’Anastase de préter de I'argent a Kawad I¢" pour faire face aux
invasions des peuples nomades dans la zone frontaliére nord oriental. Son rejet porta a I'incursion
des Persans dans les territoires byzantins et a la conquéte de certaines villes importantes, comme
Amida (Lee 2013, 169).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 321



(mp. Séroyé)*s. La désignation officielle prise avec l'intronisation est en fait
mentionnée dans ces sources comme information additionnelle, mais pas
régulierement utilisée pour se référer a sa personne. Il nous semblerait alors
inhabituel de trouver ce personnage appelé par son nom moins connu dans un récit
ainsi concis. Si effectivement il s’agissait de Kawad I¢", 'anecdote de Ibn al-Faqth
témoignerait la premiére véritable référence a un automate byzantin. Encore, il
s’agirait de la premiéere attestation a notre connaissance de la circulation de ce

genre d’objets entre les Empires byzantin et sassanide.

Avant de prendre en compte une deuxiéme source qui atteste I'importance
des automates dans les cadres des relations diplomatiques, il faut remarquer un
autre détail qui émerge de la lettre du roi Théodoric. En effet, lui-méme met en relief
le réle stratégique de ces dispositifs, qui souvent peuvent se révéler des
instruments plus utiles des armes. Dans le but de convaincre Boece a lui envoyer

des appareils horaires a destiner au roi des Burgondes, il éclaire que :

For sweetness and pleasure many times produce what weapons fail to
do. May it then serve the state, even when | seem to play. For it is for
this reason that | am looking for toys, to achieve a serious purpose by
their means. (Cassiodore 2006, 20)

Quelques lignes plus tard, il conclut la lettre en affirmant :

May the foreign tribes realise, thanks to you, that my noblemen are
famous authorities. How often will they not believe their eyes? How often
will they think this truth the delusion of a dream? And, when they have

turned from their amazement, they will not dare to think themselves the

475 Cela est vrai pour les historiens majeurs, tels que al-Dinawarl, Hamza al-Isfahani, Ahmad al-
Ya‘qlb1 — auteur de la premiére chronique universelle en arabe survécu jusqu’au nos jours —, al-
Tabarf, al-Mas‘adT et al-Ta“alibr.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 322



equals of us, among whom, as they know, sages have thought up such
devices. (Cassiodore 2006, 23)

Cette source est donc pour nous un document doublement intéressant. Les finalités
du souverain y sont en fait bien manifestes. Il reconnait officiellement la valeur
stratégique, voire politique, des dispositifs ingénieux, tels que les horloges
hydrauliques. La prouesse technologique est, selon lui, une arme qui peut étre
facilement utilisée pour convaincre les adversaires et les peuples vassaux de la

suprématie culturelle, scientifique et militaire.

Le Kitab al-musamma bi al-mahasin wa al-addad du pseudo-Jahiz
mentionne une autre machinerie byzantine tres raffinée. Celle-ci accompagne une
deuxiéme référence a un autre probable automate — cette fois d’origine persane —
qu’on a déja eu la possibilité d’explorer. Il s’agit du palmier en or, don envoyé par
Husraw Il a Maurice comme remerciement pour sa contribution dans la lutte contre
I'usurpateur Wahram Cabin. La source informe que I'année suivante, & I'occasion
de la féte du Nawrdz, Maurice fait don a Husraw Il d’'un précieux automate, sous la
forme d’un joueur de polo*’®. Il est méme possible que les Byzantins envoyassent
un objet si complexe comme réponse a l'arbre artificiel sassanide. Ainsi, ils
pouvaient gratifier la personne du souverain étranger et en méme temps lui montrer

la primauté technique de leur empire. Voici ce qu’on peut lire dans le texte :

L’année suivante, le jour de Nawrtiz, le roi de Rim remercia [Husraw II]

avec un cavalier en or sur un cheval en argent. Les yeux du cheval

476 Aucune source byzantine ne mentionne ce don précieux, mais ¢a ne doit pas nous surprendre.
Nechaeva (2014, 175) souligne en fait que les auteurs byzantins citaient rarement les cadeaux
envoyés aux souverains sassanides avec 'ambassade. Théophylacte Simocatta (5.3.7, 1986, 135)
mentionne en revanche une autre ambassade byzantine pour Husraw Il, qui comprenait, parmi les
autres choses, une ceinture et une couronne royale, symboles de vassalité et d’investiture
(Nechaeva 2014, 176). Il nous semble qu’en ce cas-la I'objectif de I'historien byzantin c’était plutot
celui de souligner la dépendance du roi des rois sassanide par rapport a 'empereur byzantin.

Sur le rapport entre Maurice et Husraw Il nous renvoyons a Goubert (1949).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 323



étaient en onyx blanc avec les pupilles noires ; son toupet, sa criniere et
sa queue étaient des crins noirs. Dans la main du cavalier, il y avait un
maillet en or (sawlajan) et, prés de lui, un hippodrome en argent
(maydan). En son centre se trouvait une balle d’agate rouge. Deux
bceufs en argent soutenaient hippodrome. Le cheval urinait et, comme
résultat de [I'écoulement] d’urine, le maillet descendait sur la balle et la
guidait vers I'extrémité opposée de I'hippodrome. Avec son action, il
mettait en mouvement les bceufs et I'hippodrome. Le cavalier

rapidement galopait dessous (?) les sabots du cheval*’’.

L’automaton décrit en cet extrait était un objet de grande valeur, concu
spécifiguement pour les souverains sassanides. Nous savons en effet que le jeu
du polo (mp. ¢awgan) était une des activités principales dans la formation des
jeunes cavaliers et nobles persans (Inostrantsev 1926, 41-47)*'8, |l faisait surement
partie du programme d’éducation (frahang) des jeunes nobles, qui incluait

également la chasse, I'équitation, les échecs ainsi que les activités intellectuelles.

Quelques siécles plus tard, le polo devint central aussi dans la vie politique
et culturelle byzantine, ou il était connu sous le nom emprunté de tlvkaviov. Il est
probable que le jeu atteignit 'Empire byzantin durant le Ve siécle*’®. En tant
qu’allégorie de la guerre, le polo rencontra un grand succés chez les Sassanides,
les Byzantines et, plus tard, chez les Arabes. Ce succes s’explique par le fait qu’il
s’agissait d’'une forme de sport qui permettait aux cavaliers de s’entrainer dans l'art

équestre, en simulant les actions de la bataille. Le polo était donc un point d’union

477 Texte arabe en annexe, p. 423. On renvoie également a Inostrantsev (1926, 41-47).

478 Sur le jeu du polo voir en particulier A. Azarnouche (2011; 2013). Le terme ¢awgan pour « polo »
est cité dans deux textes moyen-perse, respectivement Karnamag 1 Ardax3ér i Pabagan (‘Le geste
d’Ardadir, fils de Pabag’, 2.11,12,21 ; 14.3,6) et Husraw T Kawadan ud rédag-€ (‘Husraw fils de
Kawad et un page’, 12). S. Azarnouche (2013, 86) retient 'nypothése que des textes destinés aux
instructions a 'égard du polo (régles du jeu, formation des équipes, choix de la monture, type de
terrain, etc.) existait dans le genre littéraire du éwén-namag sassanides.

479 |e pseudo-Codinus mentionne que les Byzantins érigérent le premier stade de polo pendant le
regne de Théodose Il (408-450) (Azzara 1996, 20-21).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 324



fort entre Sassanide et Byzantins. A ce sujet Canepa (2009, 167-82) a aussi bien
montré le rdle de l'espace de I'hippodrome dans le cadre des interactions
protocolaires de deux pays. Il a aussi bien mis en évidence comment le paysage
architectural et visuel de I'hippodrome — soit byzantin soit sassanide — participait a
un discours politique visant a souligner, encore une fois, la grandeur a la fois de
'empereur et du roi des rois. Celui-ci pouvait donc émerger comme un véritable
kosmokrator dans son microcosme, symboliquement représenté par les remparts

de I'hippodrome.

Pour en revenir au texte, ceci utilise des termes techniques en arabe pour
se référer aux éléments caractéristiques du polo. Le maillet est appelé sawlajan,
terme arabe qui dérive du moyen-perse ¢awgan*®® et qui indiguait soit le jeu lui-
méme soit la longue canne en bois utilisée par les joueurs. Il nous semble
intéressant de remarquer que le terme arabe sawlajan trouve également sa place
dans le vocabulaire technique employé par l'ingénieur artugide al-Jazari. Celui-ci
I'utilise largement pour indiquer des composants de ses automates, tres
semblables a un maillet de polo*®l. Néanmoins, le terme est souvent utilisé dans
les descriptions de plusieurs appareils avec le sens générique de « canne ». Pour
illustrations, considérons la présentation de I'’horloge hydraulique du joueur de
tambour (Jazari 1974, 42-50). Dans ce cas, on le trouve employé pour désigner les
baguettes du joueur placé dans la position centrale (figure 24). En revanche,
l'installation avec le cavalier au sommet d’une coupole et les musiciens, utilisée
pendant les fétes comme jeu libatoire, mentionne une composante du mécanisme,

dénommé sawlajan car elle posséde la forme d’'un maillet de polo (figure 30).

Pour ce qui concerne l'aspect purement technique, le texte suggére un

principe de fonctionnement hydraulique. Le mécanisme est mis en mouvement par

480 S, Azarnouche (2013, 85-86) explique que I'étymologie du terme moyen-perse « demeure
contestée, notamment en raison de la forme empruntée en arabe dés I'époque sassanide, sawlajan,
et en syriaque, sawlagan, ou I'insertion de la syllabe -la- est inexpliquée, & moins que I'on considére
le mot comme un dérivé de pers. chil/chawl « courbé ». Pourtant 'emprunt du grec byzantin
tzoukanion (5¢™e siecle) fait écho au terme moyen-iranien ».

481 Voir en particulier la description de I'horloge avec les musiciens (Jazari 1974, 42-50) et I'horloge
avec le cavalier au galop (99-106).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 325



I'écoulement d’eau du cheval, qui déclenche toutes les actions successives. La
derniére phrase de I'extrait du pseudo-Jahiz, dont le sens n’est pas évident, pourrait
se faire référence au retour du cavalier a sa place, pour revenir au point de départ.
Nous pouvons formuler deux hypotheses a ce propos : soit le cavalier recule sur le
plateau de I'hippodrome, avec un mouvement peu naturel pour un cheval, soit il
pivote sur lui-méme et revint au point de départ, peut-étre en faisant a nouveau le
méme mouvement en sens inverse. Cependant, 'auteur a transmis peu d’indices
et il est donc impossible de spéculer sur le fonctionnement de cet automate.
Néanmoins, il est quasiment sir qu’il s’agissait d’'un objet de proportion réduite
semblable aux exemplaires présentés par les ingénieurs alexandrins et
musulmans. A ce propos, la particuliére complexité de I'artefact décrit ne doit pas
nous surprendre. Les traités techniques des Philon, Héron ainsi que ces des Banu
Misa et de al-JazarT montrent plusieurs modéles complexes d’automates,
fonctionnant par le biais d’'un principe hydraulique. Ces dispositifs impliquent un
certain nombre des figures de forme humaine ou animale. Nous avons déja pu
considérer certains automates complexes mentionnés dans le traité de Héron
d’Alexandrie (figures 18 et 19). A ceux-ci s’ajoutent d’autres créations, telles que
'automate avec deux figures humaines qui offrent des libations sur un autel, ou un
serpent qui siffle grace a l'action d’'un feu (Héron d’Alexandrie 1851, 83-84).
L’ceuvre de Philon de Byzance montre également des exemplaires d’automates qui
justifient la complexité du don offert par Maurice a Husraw Il. Un de ces objets et la
fontaine a intermittence ayant la forme d’une servante (figure 31). L'objet est censé
servir de I'eau par une carafe qu’elle tient dans une des deux mains. Philon
mentionne également d’autres structures avec une personne et un animal (un
cheval ou un taureau) ou une béte mythique (par exemple, un dragon) qui

effectuent différentes actions simultané#82,

Nous pouvons également citer d’autres exemplaires d’automates sous forme

humaine, dont I'existence est attestée quelques siécles plus tard par rapport a la

482 Nous renvoyions a la traduction arabe du traité de Héron lui-méme pour la description de ces
objets (1902, 142-46; 173-75).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 326



création byzantine. A ce titre, on peut évoquer une anecdote qui concerne le poéte
abbasside al-Mutannabt (m. 965), compagnon de boisson de Badr ibn ‘Ammairr,
seigneur de Damas. Le poéte narre dans un de ses poemes du Diwan qu’un autre
compagnon de Badr ibn ‘Ammar, un certain Karawwas, jaloux des capacités
d’'improvisation poétique de al-Mutannabi, avait congu une machine pour I'humilier
(al-Mutannabt 1944, 146-47)*3, Dans la composition, il explique que Karawwas
avait construit une poupée sous la forme d’'une danseuse, avec un bouquet de
fleurs dans une main et une des deux jambes vers le haut. La poupée pivotait
jusqu’a ce qu’elle s’arrétat devant un des invités. Ce dernier était alors censé boire
une coupe de vin et improviser des vers. Al-Mutannabt n’apporte pas de précision
a propos de cet automate. Néanmoins, nous avons connaissance du
fonctionnement qui réglait les dispositifs savants utilisés pour les fétes grace au

traité de al-Jazart (1974, 95-126)484,

D’autres exemplaires d’automates humains proviennent de I'environnement
aulique fatimide. Plusieurs sources attestent de I'existence de ce genre d’objets
précieux, dont la création était étroitement liée au nom d’un souverain ou d’'un
personnage politique renommé. Prenons par exemple en considération les
automates du vizir al-Afdal Sahansah (m. 1121), déposés dans son palais. |l
s’agissait des huit images de femmes (siwar), bien habillées et ornées de joyaux,
qui s’inclinaient a son entrée. Lorsque le vizir siégeait a sa place, les statues se
levaient en pieds. L’action de se prosterner était probablement mise en marche par
un systeme caché dans le sol ; il est donc aussi possible que les poupées prenaient
la position verticale par le biais d’'un mécanisme attaché au siége du vizir, qu’il

déclencha avec son poids corporel (Duggan 2009, 253)485,

483 A ce sujet, on renvoie également & Rice (1958, 37-38) et Duggan (2009, 251).

484 Parmi les différents modeles présentés par I'ingénieur, les plus proches concernent des figures
sous forme humaine, telle que celles d’un servant et des compagnons de boisson (Jazari 1974,
115-26)

485 \Voir la description qu’en fait Ibn al-Muyassar (m. 1278) dans son Ahbar Misr (1919, 58).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 327



3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions
sassanides

L’empereur byzantin Maurice et le sassanide Husraw |l sont les
protagonistes d’'un deuxiéme récit qui concerne un objet particulier. Ce récit
provient de la section sur le régne de Husraw Il du Sdhnama de FirdawsT. Le poéte
persan narre un épisode déroulé ala cour de 'empereur Maurice, apres les accords
militaires siglés entre les deux. Maurice ordonna a ses créateurs des stratagemes
(p. nirang-saz*8®) de lui construire « un talisman (talasim) malin, / Qu’'on le confonde
avec un corps humain » (FirdawsT 2019, 1538). Un point important mérite toute
notre attention : en ce cas, I'objet se manifeste comme un produit de la magie. Ca
est explicité par Firdawsi (2019, 1539), qui raconte la stupeur de I'empereur
Maurice devant la statue : « Il alla voir cette image magique a linstant, / Il fut
stupéfait par cette ceuvre de magie (an jadu ") ». Nous avons déja pu constater
que l'automate tend a se manifester dans la littérature et la poésie comme un
appareil magique, en vertu du stratagéme qui assure son fonctionnement. Ses
attributs talismaniques sont normalement censés protéger du danger, défier
'ennemi ou, comme dans notre cas, démontrer la valeur d’'une personne et, en
méme temps, se moquer de quelqu’un. Maurice avait en fait demandé a ses
constructeurs des stratagemes un talisman en forme de jeune fille en pleurs pour
mettre a I'épreuve les champions du roi Husraw Il envoyé a la cour byzantine :
Gustahm, Bally, accompagné d’Andyan et Sapur et, enfin, Harrad Burzin. Les
artisans de I'empereur produisent une grande figure de femme, qui pleure et qui
par moment léve sa main pour essuyer une larme sur son visage. La femme est
censeée se faire passer pour la fille de Maurice, en deuil pour la mort de son jeune

mari. L’empereur demande a chaque chevalier d’'y aller parler avec sa fille, pour

486 Comme l'indique le dictionnaire Dihhuda, le mot nirang-saz se référe soit au magicien, soit a
linventeur des stratagémes et artifices. Comme nous avons déja eu la possiiblité de le montrer au
cours de la deuxieme section, 'ambiguité entre machine et talisman se traduit aussi sur le plan
lexical.

487 Nous nous referons pour le texte persan a Khaleghi-Motlagh (Firdaws1 2007, 8 : 106).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 328



tenter de trouver le moyen de la réconforter. Si Gustaham et Baluy ne s’apergoivent

de l'artifice, en revanche Harrad dévoile I'astuce :

Il regarda cette femme de la téte aux pieds,
Et les servantes dont elle était entourée,
Mais on ne répondait pas a ses questions,
Cet homme noble concgut des soupcons,

Il se dit : Si ce pénible chagrin I'arréte,
Pourquoi ses servantes sont-elles muettes ?
Si les larmes lui remplissaient les yeux,

Il faudrait qu’elle se sente bien mieux,

Les pleurs tombent droit sur sa poitrine,

Mais dans aucun sens elle ne se dandine,
Ces larmes coulent seulement d’un cété,

Sa main est toujours sur la cuisse posée,

Si cette figurine avait un principe vivant,

Le corps bougerait, pas la main seulement,
Son sang s’écoulerait de chaque coté,

Une main irait |1a, 'autre de 'autre coté,

Je ne vois en elle aucun mouvement réel,

Un savant a créeé la un talisman artificiel [failasafi-yi tilism].
Il vint pres du Qaysar qui lui dit en riant :
C’est un artifice, les Roumis I'ont congu,

Ni Balouy ni Gostaham ne s’en sont apergus,
Tu avais voulu te moquer des Iraniens,

Ou mettre sur nos yeux quelque lien,

Quand le roi 'apprendra, alors souriant,

Il ouvrira la bouche avec ses dents d’argent. (Firdaws1 2019, 1540)

Harrad révele la nature d’artifice de la jeune fille, en soulignant qu’elle n’est pas

capable de mouvement réel. S’il s’agit vraiment d’'un automate, il est possible qu’il

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 329



s’appuie sur un systéme hydraulique, qui permet a la statue de déplacer la main et,
en méme temps, de produire de fausses larmes. Comme dans I'automate du joueur
de polo, il y a une émission de liquide qui fait basculer 'ensemble de l'installation.
Néanmoins, nous ne sommes pas en mesure d’affirmer si ce genre d’appareil a
réellement existé. Il est possible que FirdawsT raconte un fait qui a effectivement eu
lieu, mais il est également possible qu'il s’agisse d’'une narration fictive, fruit du
talent poétique de I'auteur. Toutefois, nous sommes convaincus que les caractéres
spécifiques de cette histoire s’expliquent sur la base du fait que le poete en trouva
les détails dans une de ses sources. En tout état de cause, il est assez surprenant
de constater que l'automate intervient encore une fois dans les relations entre
Maurice et Husraw II, déja concepteur du trone mobile. Il nous semble alors
plausible que tous ces extraits, réels ou imaginaires, témoignent de I'importance
qui était attribuée aux automates et aux machines d’autre type dans les rapportes
diplomatiques entre les cours et, plus en particulier, entre ces deux souverains. Il
est également intéressant de relever que le chapitre successif du Sahnamah
mentionne une autre information digne d’attention. L’empereur Maurice révéle

ceci:

J’ai au palais une chambre mystérieuse,
On ne peut voir chose plus merveilleuse,
On y voit quelque chose de prodigieux,
Tel un talisman ou une créature de Dieu,
Quand Kharrad Barzine entendit cela,

Il se rendit aussitot en cet antique endroit,
Il vit Ia, suspendu en lair, un cavalier,

Il revint vite auprés du Qaysar distingué,
[l lui dit : « Ce cavalier est tout en acier,
La coupole est d’'une matiére appréciée,
Les savants I'appellent pierre magnétisée,

Un Roumi I'a mise au-dessus du cavalier. (2019, 1540)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 330



L’empereur byzantin révéle donc de posséder une chambre ou il garde toutes ses
autres merveilles. FirdawsT nous offre assez peu de détails, mais il laisse entendre
que I'étonnement suscité d’un des objets y présent, avait une origine magnétique.
Il est fort probable qu’il s’agissait du phénomene qui, gradce aux propriétés
magnétiques, permettait la Iévitation statique de certains objets*®. A ce propos,
FirdawsT fait référence a la présence d’un matériel spécial, la pierre magnétisée,
placée sur la volte. Les forces magnétiques autour de la statue du cavalier

s’annulaient, en lui permettant ainsi de rester suspendu dans le vide.

D’ailleurs, nous remarquons que l'information du poéte souligne l'intérét
qu’un monarque pouvait avoir pour des phénoménes scientifiques et des objets
curieux. Cette information nous rappelle donc comment le sentiment de merveilleux
pouvait avoir son origine dans des manifestations de I'ingéniosité humaine ou de
phénomeéne scientifique inconnu, tel que le magnétisme. L’intérét du souverain était
de nature a encourager la création d’'une chambre spécialement congue pour
accueillir des merveilles de la nature ou de la prouesse humaine®. Bien
évidemment, en absence de tout type de données, nous ne pouvons pas confirmer
que lI'existence d’une telle chambre était liee a la personne de I'empereur Maurice.
Cependant, nous n’avons pas raison de douter si on tient compte du fait que le
collectionnisme a été toujours une pratique trés commune parmi les souverains et,

en général, l'aristocratie.

Comme nous avons eu la possibilité de le montrer dans les chapitres
précédents, de nombreux objets comme des horloges hydrauliques, des arbres
artificiels et des dispositifs ingénieux étaient congus comme objets précieux, pour

étre donner en qualité de dons précieux aux souverains étrangers. Nous avons

488 Ce genre d'illusion était exploitée dans I'Antiquité et & 'époque médiévale. A ce sujet, se référer
a Lowe (2016), qui fournit plusieurs exemples du phénoméne ainsi que son explication.

489 A 'époque moderne, ce genre de collection était encore beaucoup appréciée. Pour illustration,
considérons le cabinet de curiosités dans le palais du Golestan ou le roi qajar entreposait tous ses
trésors avec, entre autres, des horloges envoyées par le reine Victoria et des machines de mesures
envoyés par le Tsar russe.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 331



également mis I'accent sur l'origine de cette pratique, qui remonte a 'antiquité. En
effet, nous avons évoqué les célébres vigne et platane achéménides artificiels, dont
les sources grecques parlent largement. Ceux-ci semblent avoir été les cadeaux
d’'un petit dynaste lydienne, un certain Pythios. Nous avons également cité
'exemple d’un objet similaire, sous forme de palmier, donné par Husraw Il a
'empereur Maurice comme signe de remerciement pour son soutien militaire et
économique dans la lutte contre Wahram Cobin. A l'aune des considérations
présentées dans le chapitre précédent, il est vraisemblable qu’il s’agissait d’'un
arbre artificiel ou, peut-étre, d’'un automate, tel que ceux figurant dans les
environnements palatiaux byzantin et abbasside. En réalité, tous les objets
évoqués dans le courant de cette thése sont chargés d’un réle fortement politique
dans le cadre des rapports diplomatiques. Nous pouvons en fait imaginer que le
trone du Sassanide Husraw Il avait aussi la tache de surprendre et, peut-étre,
effrayer les émissaires et nobles étrangers. Mais plus que tout, la prouesse
technique, observée par des yeux étrangers, devait convaincre de la puissance du
souverain et de son regne, ainsi que des possibilités techniques et scientifiques de
leurs ingénieurs. Si ceux-ci étaient capables de ce genre d’invention, ils pouvaient
également créer de nouvelles machines de guerre et de défense raffinées et
dangereuses. En ce sens, les appareils ingénieux se présentaient en méme-temps
en qualité d’objets précieux et luxueux, dignes d’'un monarque, soit comme symbole
de l'ingéniosité de I'empire rival. Plus tard, 'empereur byzantin et le calife
abbasside adhérerent a cet enseignement, en incluant trénes mobiles et automates

dans I'environnement de leurs cours.

Pour ce qui est des objets échangés entre les cours sassanide et byzantine,
nous avons pu constater que les détails sur les dons n’abondent pas, surtout dans
la littérature grecque. Nechaeva (2014, 175) explique que le manque de ce genre
d’informations est lié au fait que ce genre d’arguments ne suscitait pas un grand
intérét parmi les intellectuelles byzantins. Comme nous I'avons montré, la plupart
de ces informations dérive des littératures arabe et persane. On pourrait
certainement douter de la véracité de ces récits. Pourtant, il est possible que celles-

ci soient les seules données écrites & nous témoigner une « unique image of

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 332



precious rarity, which could have been a gift of a superior royal level » (Nechaeva
2014, 180).

Nous avons aussi pu considérer que les Abbassides, a leur tour, ont fait
cadeau le roi Charlemagne d'une horloge hydraulique complexe. Ce genre
d’appareils était particulierement apprécié par les monarques de divers pays.
Presque trois siécles avant, le roi ostrogot Théodoric recut la requéte du roi des
Burgondes de lui envoyer certains instruments horaires (cadran solaire et horloge
a eau). Comme nous l'avons vu, Théodoric répondit favorablement, conscient du
prestige apporté par la prouesse de ses ingénieurs dans les relations diplomatiques
avec les autres réalités politiques. Ce don devait étre encore plus spectaculaire si
on tient compte du fait que la société carolingienne ne connaissait pas ce genre
des machineries. A cet égard, il nous semble encore plus intéressant de remarquer
que Hardn al-Rasid avait fait don Charlemagne d’un autre cadeau spectaculaire,
lors de 'ambassade de I'an 802 (Pertz 1895, a. 802)°°. Il s’agit d’un éléphant blanc,
nommé Abid al-'Abbas, encore une fois un présent qui pouvait étre apprécié en
vertu de sa nature exotigue et merveilleuse. Cependant, les Francs, convaincus du
fait que Abl al-'Abbas était le seul exemplaire d’éléphant du calife, interprétérent
le don comme un geste de reconnaissance du pouvoir carolingien (Nelson 2014,
134; Brubaker 2004, 176)*91. On comprend bien que si I'intention de Haran al-Rasid

était similaire a celle de 'ostrogot Théodoric, il avait échoué dans son but ultime.

Les relations diplomatiques des Francs avec les Byzantins furent
particulierement propices pour la circulation d’objets raffinés entre cours*%2. Nous
savons que les Francs recurent des orgues de la part des Byzantins. Il s’agissait
d’'instruments particulierement appréciés a la cour carolingienne, car leur prestige
était lié a 'imaginaire de la souveraineté impériale byzantine (Perrot 1971, 212-13).

Nous rappelons surtout 'ambassade du 757, a Compiégne. L’émissaire de

4% pPour la traduction anglaise voir Scholz et Roger (1972, 82-83).

491 Sur la construction de la propagande carolingienne, on renvoie la lecture a Latowsky (2005).

492 | a littérature scientifique a propos des rapports diplomatiques entre Carolingiens, Byzantins et
Abbassides est trés riche. Nous renvoyons en particulier a Grabois (1981), Herrin (1992),
McCormick (1994) et Ottewill-Soulsby (2018).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 333



Constantin V Copronyme fait don & Pépin le Bref de nombreux présents. Parmi
ceux-ci, figuraient aussi un orgue, un objet jusqu’alors inconnu dans I'empire des
Francs, et des experts pour montrer au roi le fonctionnement de l'instrument (Pertz
1895, an 757; Brubaker 2004, 175)*°3. Comme pour le cas du roi ostrogot
Théodoric, il est possible que les intentions de I'empereur byzantin fussent de
rendre manifeste aux Francs l'inégalité existante entre les deux empires. Il nous
semble remarquable de rappeler que le nom du byzantin Constantin V est
également lié a plusieurs créations mécaniques décrites par ‘Umara ibn Hamza,
émissaire du calife al-Mansdr. Il s’agit, bien évidemment, d’'une confirmation du fait
que cet empereur était particulierement intéressé a I'ars mechanica et, comme

nous lI'avons déja évoqué, a l'alchimie.

Quelgues années plus tard, en 826, le fils de Charlemagne, Louis | le Pieux,
recut la visite d’'un mystérieux moine, nommé George, qui lui construisit un autre
exemplaire d’orgue (Pertz 1895, an 826)*%4. L’identité de ce moine n’est pas connue
et il est certain qu’il ne s’agissait pas d’'un émissaire politique. Néanmoins, cet
épisode confirme le prestige dont ce genre d’instruments bénéficiait. Ce prestige
dérivait clairement du fait que I'orgue était un des protagonistes du cérémoniel

politique byzantin.

Venons-en maintenant aux relations entre Byzantines et Abbassides. Nous
savons que I'Empire byzantin a été pour longtemps le majeur rival du califat
abbasside. Les deux se sont combattus avec force, mais, malgré les guerres
continues, leur relation a été caractérisée aussi par d’intenses activités
diplomatiques. Les Abbassides avaient abandonné I'aspiration des prédécesseurs
a conquérir 'Empire byzantin. A ce point, les activités de guerre entre les deux pays
se limitaient a des expéditions rapides contre les territoires byzantins et des
combats sur les frontieres. Il est évident que les actions de guerre étaient suivies

d’échanges diplomatiques. La communication entre les deux empires a suivi un

493 Nous renvoyons a Scholz et Roger (1972, 42) pour la traduction anglaise.
494 \Voir aussi Perrot (1971, 210-15), qui mentionne plusieurs sources qui décrivent cet événement
et sa portée politique. Pour la traduction anglaise voir encore Scholz et Roger (1972, 118-19).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 334



ensemble des régles codifiées qui, a bien des égards, partageaient beaucoup
d’aspects avec les rituels diplomatiques qui avaient déja régulé les rapports entre
les Sassanides et les Byzantines. L’échange de dons était une partie centrale de
ces cerémoniels et, en ce contexte, nous avons pu également considérer la place
significative des automates et d’autres typologies d’instruments complexes. En tant
qu’objets techniques et raffinés, ceux-ci se présentaient comme un cadeau parfait,
un don digne d’'un roi, luxueux et également capable d’inspirer merveille grace au
secret de ses mécanismes cachés. Il apparait clairement que la place occupée par
les dispositifs ingénieux de différent type était reconnue par les élites des deux

empires.

Au cours de cette section, nous avons eu l'occasion de nous pencher
longuement sur la question de la compétition scientifique et technique entre les
deux empires. Ainsi, hous avons pu montrer que les données a notre disposition
semblent confirmer que les Byzantins regurent et intégrerent les connaissances
des Anciens dans le domaine de la techniqgue. En méme temps, nous avons
examiné le supposé rapport de dépendance scientifique des Abbassides envers
les Byzantins, dans 'optique de recentrer le discours et montrer les failles d’'une
vision qui considére la primauté culturelle des Byzantins au détriment des
spécificités abbassides. Pourtant, au cours des paragraphes précédents, on a pris
en compte des sources diverses qui esquissent un cadre plus complexe des
relations existantes entre les deux pays ainsi que la nature de la compétition nourrie
par les deux parties. Nous nous sommes alors penchés sur I'épisode concernant
le calife al-Ma'min (a la fois son frére et successeur, al-Mu‘tasim), qui aurait
démontré son intérét pour un scientifique byzantin, Léon le Mathématicien, peut-
étre justement pour ses connaissances techniques. Selon les narrations, le calife
apprit I'existence de ce savant, consacré en particulier a I'étude de la géométrie,
de la mathématique et de la technique, par un prisonnier de guerre. Puis, il chercha
par tous les moyens de le recevoir a sa cour, pour pouvoir profiter de son
expérience dans le domaine des sciences. Cependant, 'empereur byzantin ne
permettra pas a Léon de se rendre chez le calife. Mais, nous avons vu qu’a leur

tour les empereurs byzantins pouvaient se trouver en compétition avec les rivaux

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 335



abbassides. Tel est le cas de I'empereur Théophile (829-842), qui en 835 ordonna
la construction du palais de Bryas, dans les environs de Constantinople. Ce palais
fut construit a I'image du siége califale de Baghdad, qui avait été observé
personnellement par 'ambassadeur byzantin Jean le Grammairien. Nous avons pu
remarquer, en suivant les considérations de A. Grabar (1951, 56), qu’il est
également possible que la méme installation des automates dans la salle
d’audience du palais de Constantinople, fit partie du projet de renouvellement voulu
par Théophile. En ce sens, il aurait été une réponse aux créations ingénieuses

observées a la cour abbasside.

L’intérét paralléle pour la tradition technique des automates dans les deux
milieux de Constantinople et de Baghdad nous indique que des échanges culturels
concernant ce genre d’objets luxueux avaient souvent lieu dans le cadre des
rapports diplomatiques. lls pouvaient étre échangés comme dons, mais aussi
exhibés dans des endroits clés du palais ou de la ville. Du c6té byzantin, pensons
a 'exemple significatif des statues de I'hippodrome de Constantinople, ainsi qu’aux
automates et fontaines présents dans les palais impériaux. Rappelons également
gue des installations complexes et merveilleuses comme celles de Baghdad et
Samarra avaient été appréciées par les émissaires étrangers lors de leur visite
officielle. Avec ces données en main, nous avons reconnu la possible primauté de
I'utilisation politique de ce genre d’objets par les Byzantins. Il faut également
considérer que I'empire abbasside était un état bien plus jeune, qui était encore en
train de forger son idéologie politique, en conformité avec les préceptes religieux
islamiques. Comme nous I'avons mis en évidence, la négociation d’un systéme de
pouvoir conduisit aussi & la reconnaissance du prestige du modéle sassanide. A ce
point, nous nous demandons si le recours aux dispositifs ingénieux dans les
pratiques visuelles et diplomatiques abbassides ne faisait partie d’'un programme
voue au rétablissement d’une tradition qui était déja sassanide, mais qui était aussi
légitimée par le succés dont elle bénéficiait dans le milieu byzantin. A ce propos,
nous avons pu constater que les Abbassides gardaient en considération les
pratiques visuelles et artistiques de |égitimation politique des Sassanides. En

méme temps, ils connaissaient trés bien les récits a propos des trésors somptueux

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 336



de Husraw II, parmi lesquels figurait aussi le trone mobile. Il nous semble donc trés
probable que le prestige dont les merveilles techniques bénéficiaient aurait pu étre
un élément dirimant. Ainsi, a y regarder de plus pres, les Abbassides se seraient
présentés comme les héritiers Iégitimes des Sassanides, en prenant en charge la
compétition avec les Byzantins, qui pouvait s’exprimer aussi a I'aide de la prouesse

technologique.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 337



CONCLUSION

Engrenages politiques et politiques de la machine

Qu’est-ce que c’est un dispositif savant? Quels sont les caracteres
essentiels de ces appareils ? A quoi servent-ils ? La machine, a-t-elle une valeur
politique et idéologique ? Ces questions ont guidé nos réflexions tout au long de la
thése, en nous obligeant a regarder au-dela du rbéle de divertissement qui
traditionnellement lui a été attribué. En réunissant un catalogue de dispositifs
savants corrélés aux environnements auligues sassanides et abbassides, nous
avons réalisé une étude comparée de différentes contributions de la machine a la

définition de I'espace de la cour.

La thése se proposait deux objectifs majeurs. D’une part, il était question de
saisir les réles idéologiques et symboliques de ces artefacts techniques dans les
contextes perse et islamique. D’autre part, il s’agissait de mettre en lumiére, a I'aide
de la machine, linterrelation entre le portrait califal élaboré dans la premiere
époque abbasside et son modéle sassanide. En effet, les regnes de premiers
califes — a savoir al-Mansdr, al-Mahdi, Hartin al-Rasid et al-Ma'min - se
caractériserent par la récupération et la valorisation de la tradition royale perse. Les
Sassanides s’affirmérent comme paradigme de la royauté idéale. En s’appuyant
sur cet héritage, les Abbassides se présentaient comme leurs héritiers |égitimes,

en acquérant leurs caracteres et qualités politiques et idéologiques.

L’automate a longtemps occupé une place d’élection dans les espaces du
pouvoir, en prenant part au langage visuel et artistique de la cour. Son succes a
I'époque abbasside a été possible grace a la large circulation de ce langage dans
des sociétés diverses. A la veille de la montée au pouvoir des Abbassides, la
machine était désormais devenue un véritable topique visuel a 'aune de son
association étroite avec la sphere de la royauté. En conséquence, la valorisation

de la tradition royale sassanide dans la premiére époque abbasside a permis la

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 338



récupération de cette pratique, encouragée par la rivalité et la compétition

technique entre les califes et les empereurs byzantins.

Les dispositifs savants étaient, a tous égards, un élément fort important dans
le vocabulaire visuel du milieu palatial depuis I'’Antiquité. En effet, au cours de la
thése, nous avons pu apprécier un nombre considérable d’exemples, qui révelent
la place privilégiée des automates dans les cultes religieux et dynastiques. Cela
ressort clairement du contexte hellénistique de la cour lagide, qui avait financé a de
nombreuses occasions la réalisation de créations machiniques pour le culte des
divinités et des souverains. L’événement le plus éclatant concerne une procession
somptueuse, organisée a l'occasion de la mort de Ptolémée I® par son fils,
Ptolémée II. L’historiographe et poéete Callixene de Rhodes témoigne de la
participation des statues mobiles, qui étaient en mesure d’accomplir certaines
actions. Pour illustration, rappelons-nous la figure de Nysa, la nourrice du dieu
Dionysos, qui, grace a une machinerie cachée, était en mesure de se lever et de
s’asseoir aprés avoir versé une libation de lait. Son possible créateur, I'ingénieur
Ctésibios, qui était trés proche a la famille royale de Ptolémée I, congoit nombre
des machineries pour les temples et la cour (Callixene de Rhodes 1983, 63). Celui-
ci semble avoir été un des premiers savants a rédiger des traités sur la mécanique.
Mais Ctésibios et ses collegues ont eu le mérite de jeter les bases pour le
développement d’'une nouvelle branche du savoir, aux applications pratiques
multiples. Pour cette raison, la science de la mécanique s’avéra étre dés le début

un art sensible pour le pouvoir.

En nous penchant en détail sur la question du développement de la
technologie dans le monde ancien, nous avons montré dans quelle mesure
I'Antiquité tardive et le Moyen Age ont hérité de la science grecque et romaine. Cela
est évident pour les contextes byzantin et islamique, qui ont manifestement accueilli
les connaissances théoriques et pratiques des Anciens. Les enseignements de la
tradition hellénistique ont largement contribué aux successives élaborations

théoriques et aux applications pratiques dans d’autres secteurs ou la technologie

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 339



pouvait apporter de grands changements, tels que l'agriculture, I'art de la guerre,

les techniques de construction et la science du calcul du temps.

Dans ce cadre, 'automate s’offre comme une étude de cas optimale, car il
révéle clairement les enjeux politiques et idéologiques a la base de ses conception
et construction. Ainsi, les études hellénistiques sur la pneumatique sont a l'origine
des installations de jardins fantastiques byzantines et abbassides, avec leurs
oiseaux chantants, animaux et bétes mythiques. A leur tour, ces successives
théorisations et applications pratiques auraient atteint 'Europe de la Renaissance.
Pour illustration, considérons-nous les études menées par Galileo Galilei et par son
éleve, Evangelista Torricelli, sur la question de [I'existence du vide, dont
'expérimentation avait déja intéressé les ingénieurs alexandrins (Di Pasquale
2019, 216).

Certes, la valorisation des enseignements techniques anciens est beaucoup
moins visible dans le contexte sassanide. A ce stade, la rareté des données
archéologiques et des évidences littéraires ne permet pas de saisir 'ampleur du
phénomene de circulation des connaissances techniques grecques en contexte
perse. Malgré l'insuffisance de données, pourtant, nous avons plusieurs raisons de
croire qu’'un transfert d’idées et de notions ait eu lieu, au moins dans I'époque
sassanide tardive. Il nous semble vraisemblable que cette transmission a été
facilitée par les Byzantins, qui étaient I'intermédiaire privilégié de la diffusion de ces

savoirs en terres perses.

Mais nous avons également souligné que la relation entre la technigue et le
pouvoir n’était pas une prérogative des régions de la Méditerranée orientale et du
Moyen-Orient. En effet, comme nous I'avons montré, cette tendance intéressait
également le monde chinoise depuis I'Antiquité. L’enjeu de notre discussion était
alors d’illustrer le contexte global dans lequel s’inséra la production technique
sassanide. En effet, méme si 'on accorde une attention majeure aux relations
intellectuelles entretenues avec les régions occidentales et indiennes, il est évident
que l'lran dialogua avec le monde chinois, a la pointe des connaissances

technologiques. Comme nous 'avons mis en évidence, ce dialogue était facilité par

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 340



I'existence de rapports et échanges étroits entre les deux régions, notamment dans

les domaines diplomatiques, commercial, et religieux.

Une seule machine, plusieurs résultats

En évoquant les mots de Beaune (1980, 10), « 'automate est une machine
philosophique avant d’étre un modeéle scientifique, rationnel ». Sur cette base, le
catalogue de machines présenté dans notre thése a montré qu’aux automates était
principalement attribuée la fonction d’exposition publique de l'autorité et de la
puissance royale et califale. D’ailleurs, il s’agissait d’'instruments complexes et tres
raffinés d’'un point de vue technique. En tant que tels, ils étaient accessibles
seulement a ceux qui avaient les ressources économiques et logistiques pour en
financier la conception et la réalisation. En effet, tous les différents exemplaires
d’automate que nous avons considérés dans le cadre de notre recherche avaient

été concus uniquement pour des princes et des souverains.

Les dispositifs ingénieux étaient également des objets a grand impact visuel
et a la forte portée symbolique. Dans cette optique, les machines offraient aux
souverains et aux califes I'occasion unique de projeter leur pouvoir a travers des
appareils dont le mouvement était apparemment perpétuel et reproductible. Le
mouvement potentiellement impérissable des automates devait alors refléter le

souhaité pouvoir éternel d’'une dynastie et de son empire.

A partir de ces réflexions sur la machine, il y a été possible de démontrer
que la typologie d’automate recherchée dans I'environnement de la cour révéle la
facon dont le roi sassanide et le calife abbasside voulaient étre pensés et congus.
Deux typologies majeures se distinguent clairement : d’un coté, les dispositifs pour
le calcul du temps, tels que trbnes astronomiques et horloges hydrauliques. De
'autre, les automates qui reproduisent la nature, telle que les jardins luxuriants,
pourvus d’oiseaux, animaux et bétes mécaniques. Le contrdle et patronage royal

et califal de ces machineries, stratégiqguement placées dans des environnements

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 341



clefs de la cour, révélent I'intention du chef politique de se présenter a la fois comme

maitre du temps et maitre de la nature.

Notre these a également mis en évidence que les cours les plus importantes
des régions moyen-orientales dans I'Antiquité tardive et la premiere époque
mediévale ont cherchée d’affirmer leur suprématie I'une sur l'autre a travers la
construction des machines et des dispositifs complexes. La compétition entre cours
s’alimenta a travers les échanges fréquents d’ambassades et, par conséquent, de
dons précieux. Ces échanges de cadeaux ont eu pour conséquence la définition
d’un répertoire d’expressions rituelles et visuelles du pouvoir partagé par des cours
différentes. Dans ce cadre, les automates faisaient partie de I'inventaire de cadeaux
circulant entre cours différentes. De plus, les cours s’ingéniérent pour réaliser des
automates de plus en plus raffinés, en apportant ainsi une incitation supplémentaire
a leur production. En cette optique, on a donc pu remarquer que ces dispositifs

étaient le produit d’'une culture aulique internationale.

Les considérations sur les phénomenes de valorisation du modele de
souveraineté sassanide a I'époque abbasside se greffent sur cette étude comparée
du réle politique de la machine. Nous avons déja mis en lumiére que 'appréciation
de I'héritage perse a la toute premiere époque abbasside est un constat sur lequel
normalement les spécialistes du domaine conviennent. Néanmoins, cette question
n’a pas encore fait 'objet d’'une étude systématique, visant notamment a analyser
les modalités de la construction du profile califal sur le modéle sassanide. Le travail
de rédaction d’une thése est inévitablement soumis a des contraintes de temps et
d’espace. La nécessité de les respecter nous a empéché d’aborder cette question
de maniére complete dans le cadre de notre theése. Nous nous sommes par
conséquent limités a faire un premier pas en cette direction, en I'espoir d’en avoir
éclairé I'importance et la pertinence. Il demeure impossible, nous semble-t-il, de
pleinement saisir la diffusion de la pensée politique sassanide dans la premiéere

époque abbasside sans aborder ce sujet.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 342



Vers une histoire des techniques

Or, le projet n'est pas asséché pour autant et les pistes de recherche
demeurent nombreuses. En effet, bien qu’il soit centré sur une question plus
restreinte, il n’a pas la présomption d’épuiser définitivement ce théme. En ce cadre,
nous avons poursuivi un objectif plus praticable, proposant un premier catalogue
de références aux automates, qui les encadre dans les systemes cérémoniels des
cours sassanide et abbasside. Dés lors, il reste encore beaucoup a faire, en
particulier sur le c6té sassanide, ou les données restent, a I’heure actuelle, limitées.
A ce propos, il serait opportun de prolonger la réflexion par une étude centrée sur
la pénétration des savoirs techniques étrangers en contexte perse depuis
I’Antiquité. En particulier, nous sommes convaincus qu’une analyse approfondie et
systématique de la littérature moyen-perse puisse révéler I'intégration des concepts
et notions sur la géométrie et la technique élaborées par les savants grecs,
hellénistiques, aussi bien qu’indiens et chinois. Certes, un tel projet s’avére pourtant
tres ambitieux et nécessité d'un long travail de dépouillement d’'un corpus de
sources hétérogene en plusieurs langues (grec, moyen-perse, arabe, persan et
syriague). De plus, ce travail oblige a consulter des ouvrages en moyen-perse dont
une édition critique n’existe toujours pas. Tel est le cas du quatrieme livre du
Dénkard (420.9-17), qui consacre une section importante aux sciences, parmi
lesquelles la géométrie (zamig paymanih), aux cotés de l'astrologie et de la
médecine*®®. En outre, le Dénkard (428.10-15) dédie un bref extrait aux livres des
autres pays qui furent intégrés au savoir perse, tel que des ceuvres sur la logique,
la rhétorique et l'astrologie indienne bien que le Magistig grec, c’est-a-dire
'Almageste de Ptolémée (Cereti 1995a, 120-21). Nous proposons pourtant de
suivre cette piste dans I'avenir proche. Ce faisant, 'étude en question pourra
donner au monde iranien l'attention qu'’il mérite pour saisir sa contribution dans le

développement des études scientifiques et technologiques.

495 Cet extrait du Dénkard 4 a attiré I'attention de Bailey (1943, 82; 91), de Menasce (1958, 23-29)
et Cereti (1995a, 116-17).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 343



Cette remarque en améne une derniére. Le monde iranien ancien a été
caractérisé par I'effort d’élaborer une théorie en marge aux activités techniques et
scientifiques. La prouesse technologique des Sassanides ressort d’'un éventail de
différents processus de production, tels que les systémes d’irrigation (les ganat),
I'architecture, la construction des machines de guerre et des instruments agricoles.
Néanmoins, nos connaissances sur le domaine sont encore limitées. Par
conséquent, notre compréhension de I'histoire des sciences dans I'’Antiquité tardive
ne peut pas faire abstraction d’'une enquéte systématique sur les cadres de la
production technique. Pour que cela soit possible, il y a donc lieu de dialoguer avec
les données archéologiques, épigraphiques et iconographiques, dans le but de
rassembler un ensemble d’informations concernant les plusieurs catégories
professionnelles impliquées dans les activités techniques, ainsi que les détails des
opérations, de l'outillage et des créations techniques. Ces résultats seront ensuite
a croiser avec les témoignages provenant des sources primaires en langues
différentes. En effet, des ouvrages produits en contextes et avec des intentions
différentes souvent mentionnent des informations cruciales qui nous aident a avoir

une image plus compléete de la réalité.

Au final, nous avons pu constater que le monde des automates perses et
abbassides est loin d’étre aride. La richesse des découvertes que nous pouvons y
faire ne laisse pas détonner et nous révéle plutdt I'étendue de nos
meéconnaissances. Tous les éléments montrent que I'étude de la prouesse
technologique de I'Antiquité tardive et le Moyen Age arabes et persans n’est encore
gu’a son début. C’est en suivant ces pistes de recherche, nous semble-t-il, que les
études suivantes pourraient apporter une contribution, et ce sont bien ces pistes

gue nous nous proposons de suivre dans I'avenir proche.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 344



Références bibliographiques

Corpus de sources

Abil Ma‘Sar. 2000. On Historical Astrology : the Book of Religions and Dynasties
(on the Great Conjunctions). Texte établi et traduit par Charles Burnett et
Keiji Yamamoto. 2 vol. Leiden ; Boston : Brill.

. 2018. The Great Introduction to Astrology. Texte établi et traduit par
Charles Burnett et Keiji Yamamoto. 2 vol. Leiden ; Boston : Brill.

Agathias. 2007. Histoires : guerres et malheurs du temps sous Justinien. Texte
traduit par Pierre Maraval. Paris : Les Belles Lettres.

Agostini, Domenico. 2013. Ayadgar T Jamaspig : un texte eschatologique
zoroastrien. Texte traduit et commenté par Domenico Agostini.
Roma : Gregorian & Biblical Press.

Aristote. 2010. The Earliest Syriac Translation of Aristotle’s Categories: Text,
Translation, and Commentary. Texte établi, traduit et commenté par Daniel
King. Leiden ; Boston : Brill.

Asadi Tusi. 1951. Le Livre de Gerchasp. Traduit par Henri Massé. Vol. 2. Paris :
Imprimerie Nationale.

Athénée de Naucratis. 2001. | Deipnosofisti: i dotti a banchetto. Traduit et
commenté sous la direction de Luciano Canfora. Vol. 3. Roma : Salerno
Editore.

Aulu-Gelle. 1978. Les Nuits attiques. Tome Il, Livres V-X. Texte établi et traduit par
René Marache. Vol. 2. Paris : Les Belles Lettres.

Azarnouche, Samra. 2013. Husraw i Kawadan ud Rédag-€. Khosrow fils de Kawad
et un page. Traduit et commenté par Samra Azarnouche. Paris : Association
pour 'avancement des études iraniennes.

. 2014-2018. « Traduction et commentaire du texte du BundahiSn ».
Séminaire de I'Ecole pratique des hautes Etudes, inédit.

. A paraitre. L’image du monde dans la religion zoroastrienne. Traduction
commenteée du traité de cosmologie et de cosmogonie du Bundahisn.

al-Bal‘ami, Aba “Alt Muhammad b. Muhammad. 1869. Chronique de Abou-Djafar-
Mo ‘hammed-Ben-Djarir-Ben-Yezid Tabari. Traduit par Hermann Zotenberg.
Vol. 2. Paris : Imprimerie Nationale.

Bant Misa. 1979. The Book of Ingenious Devices. Traduit et commenté par Donald
R. Hill. Dordrecht; Boston; London : Reidel Publishing Company.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 345



Bar Hebreus. 1976. The Chronography of Gregory Abu’l Faraj, the Son of Aaron
the Hebrew Physician Commonly Known as Bar Hebraeus Being the First
Part of his Political History of the World. 1: English translation. Traduit par
Ernest A. W. Budge. Amsterdam : Apha - Philo Press.

Becker, Adam H. 2008. Sources for the History of the School of Nisibis. Textes
traduits par Adam Becker. Liverpool : Liverpool University Press.

Bekker, Immanuel. 1838. Theophanes Continuatus, John Kaminiates, Symeon
Magister ‘the Logothete’, George the Monk. Traduit par Immanuel Bekker.
Bonn : E. Weber.

al-Birtni, Abl al-Rayhan Muhammad ibn Ahmad. 1910. Alberuni’s India. An
Account of the Religion, Philosophy, Literature, Geography, Chronology,
Astronomy, Customs, Laws and Astrology of India about A.D. 1030. Traduit
par Edward C. Sachau. Vol. 1. 2. London : Trubner&Co., Ludgate Hill.

Boyce, Mary. 1968b. The Letter of Tansar. Texte traduit par Mary Boyce.
Roma : Istituto italiano per il Medio ed Estremo Oriente.

Brooks, Ernest W. 1936. lohannis Ephesini Historiae ecclesiasticae. Pars tertia.
Traduit par Ernest Brooks. Louvain : Ex Officina Orientali et Scientifica.

Callixene de Rhodes. 1983. The Grand Procession of Ptolemy Philadelphus.
Traduit par Ellen E. Rice. Oxford ; New York : Oxford University Press.

Carra de Vaux, Bernard. 1902. Philon de Byzance. Le Livre des appareils
pneumatiques et des machines hydrauliques. Traduit par Bernard Carra de
Vaux. Paris : Imprimerie Nationale.

Cassiodore. 2006. Selected Variae of Magnus Aurelius Cassiodorus Senator.
Traduit par S. J. B. Barnish. Liverpool : Liverpool University Press.

Cereti, Carlo G. 1995b. The Zand i Wahman Yasn: a Zoroastrian Apocalypse. Texte
établi, traduit et commenté par Carlo Cereti. Roma : Istituto italiano per il
Medio ed Estremo Oriente.

Constantin VII. 2017. The Book of Ceremonies. Traduit par Ann Moffatt et Maxeme
Tall. Leiden ; Boston : Brill.

Constantin Manasseés. 1837. Constantini Manassis Breviarium historiae metricum.
Traduit par Immanuel Bekker. Bonn : E. Weber.

Danis-Pazuh, Muhammad Taqi. 1997. Nihayat al-Irab fi Ahbar al-Furs wa al-"Arab.
Texte établi par Muhammad Taqi Danis-Pazuh. Tehran : Anjuman-i Atar wa
Mufahir-i Farhang.

Daryaee, Touraj. 2002. Sahrestaniha i Eransahr. A Middle Persian Text on Late
Antique Geography, Epic and History. Texte traduit en anglais et persan et
commenté par Touraj Daryaee. Costa Mesa : Mazda Publishers.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 346



al-Dinawart, Aba Hanifa Ahmad ibn Dawad ibn Wanand. 1888. Kitab al-Ahbar al-
tiwal. Texte établi par Vladimir Guirgass. Leiden : Brill.

Diodore de Sicile. 1846. Bibliothéque historique de Diodore de Sicile. Traduit par
Ferdinand Hoefer. Paris : Charpentier.

Dorothée de Sidon. 1976. Dorothei Sidonii Carmen Astrologicum. Sous la direction
de David Pingree. Leipzig : De Gruyter.

Eusebe de Césarée. 2013. Vie de Constantin. Traduit par Friedhelm Winkelmann,
Luce Pietri, et Marie-Josephe Rondeau. Paris : Les Editions du Cerf.

al-Farabt, Aba Nasr Muhammad ibn Muhammad ibn Tarhan. 1968. lhsa’ al- ‘Ulim.
Texte établi par ‘Utman Amin. Al-Qahira: Maktabat al-anjlG al-misriyya.

al-Fida’, Isma‘l ibn "All Abld. 1968. Al-Muhtasar fi ahbar al-baSar. Vol. 1.
Baghdad : Maktabat al-Mutanna.

FirdawsT, Abi al-Qasim. 2007. Sahnama. Texte établi par Jalal Khaleghi-Motlagh.
Vol. 8. Tehran : Da’irat al-Ma‘arif-i Buzurg-i Islami.

. 2019. Shahnameh : le Livre des rois. Traduit par Pierre Lecoq. Paris : Les
Belles Lettres ; Geuthner.

Gautier d’Arras. 1976. Eracle. Traduit par Guy Raynaud de Lage. Paris : Librairie
Honoré Champion.

al-Gazalt, Abd Hamid Muhammad ibn Muhammad al-TasT. 1964. Ghazalr's Book of
Counsels for Kings. Traduit par Frank R.C. Bagley. London : Oxford
University Press.

. 1972. Nasihat al-mulik. Texte établi par Jalal al-Din Huma‘1. Tehran :
Anjuman-i atar-i millt.

Georges le Moine. 1904. Georgi Monachi Chronicon. Texte établi par Carl de Boor.
Leipzig : Teubner.

Gignoux, Philippe. 1984. Le livre d’Arda Viraz. Translittération, transcription et
traduction du texte pehlevi. Traduit par Philippe Gignhoux. Paris : Editions
Recherche sur les Civilisations.

Grenet, Frantz. 2003. La geste d’Ardashir fils de Pabag : Karnamag 1 ArdaxSér 1
Pabagan. Traduit par Frantz Grenet. Die : Ed. A Die.

Gushtasp, Farzanih, et Nadia Hajipour. 2018. Farhang-e Oim Ewak. Kuhan-tarin
farhang-i dizabanih-yi irani. Matn, avaniwisi, tarjumih-yi farsi, yaddast wa
wazih-nameh. Texte établi, traduit en persan et commenté par Farzanih
Gushtasp et Nadia Hajipour. Tehran : Pazdhisgah-i ‘Ulim-i Insant wa
Mutali‘at-i Farhang.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 347



Hamidullah, Muhammad. 1959. Kitab al-daha’ir wa al-tuhaf. Texte établi par
Muhammad Hamidullah. Kuwayt : Da’irat al-Matbi at wa al-Nasr.

Hamza al-Isfahani. 1844. Hamzae Ispahanensis Annalium Libri X. Textus Arabicus.
Texte établi et traduit en latin par J.M.P. Gottwald. Saint-Pétersbourg ;
Leipzig : In commissis apud Leopoldum Voss.

Hatib al-Bagdadi. 2001. Ta'rih Madinat al-Salam. Texte établi par Basar Ma 'rif,
vol. 1. Beirut : Dar al-Garb al-Islam.

Hérodote. 2003. Histoires. Livre VII: Polymnie. Traduit par Philippe-Ernest
Legrand. Vol. 7. Paris : Belles Lettres.

Héron d’Alexandrie. 1851. The Pneumatics of Hero of Alexandria. Texte traduit par
Bennet Woodcroft. London : Taylor Walton and Maberly.

1899. Heronis Alexandrini. Opera quae supersunt omnia. Vol. 1:
Pneumatica et automata. Texte établi par Wilhelm Schmidt. Leipzig : B.G.
Teubner.

Hill, Donald R. 1976. On the Construction of Water-Clocks. Traduit par Donald Hill.
London : Turner & Devereux.

Hippocrate. 1996. Airs, eaux, lieux. Traduit par Jacques Jouanna. Paris : Les Belles
Lettres.

Honoré d’Autun. 1854. Patrologiae cursus completus. Series Latina. T. 172.
Seculum IX. Usuardi Martyrologium ex recensione R. P. Sollerii et ad
editionem benedictinam collatum praemittuntur Sancti Adonis Opera. Sous
la direction de Jacques P. Migne. Vol. 172. Paris : Garnier.

al-Ka'bt, Nasir. 2016. A Short Chronicle on the End of the Sasanian Empire and
Early Islam 590-660 A.D. Texte et traduction par Nasir al-Ka‘b1. Piscataway,
NJ : Gorgias Press.

al-Kisa’'l, Muhammad ibn ‘Abdallah. 1978. The Tales of the Prophets of al- Kisa’;
Traduit par Wheeler M. Thackston. Boston : Twayne Publications.

Ibn AbT Usaybi‘a. 2020. A Literary History of Medicine - The ‘Uydn al-anba’ fi
fabaqat al-atibba’ of Ibn Abr Usaybi’a. Texte édité, traduit et commenté par
Emilie Savage-Smith, Simon Swain et Geert van Gelder et Ignacio Sanchez
Rojo. Leiden ; Boston : Brill. https://brill.com/view/db/Ihom.

Ibn ‘Asakir, ‘All ibn al-Hasan. 1954. Tarih madinat Dima$q. Texte établi par Salah
al-Din Munaijjid, vol. 2. Al-Dima$q : Matbu‘at al-Majma“ al-"limt al-"Arabr.

Ibn al-Atir. 1862. Al-Kamil f al-ta’rih. Texte établi par Carl J. Tornberg. Vol. 8. Brill :
Leiden.

Ibn al-Balht. 2007. Fars-nama. Texte établi par de Guy Le Strange. Tehran : Asatir.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 348


https://brill.com/view/db/lhom

Ibn al-Fagrth al-Hamadant, Ahmad ibn Muhammad. 1973. Abrégé du livre des pays.
Traduit par Henri Massé. Al-Dimasq : Presses de ['lfpo.

. 2014. Mubptasar kitab al-buldan. Texte établi par Michael J. de Goeje.
Leiden : Brill.

Ibn al-Farra’, al-Husayn ibn Muhammad. 2015. Diplomacy in the Early Islamic
World: a Tenth-Century Treatise on Arab-Byzantine Relations: The Book of
Messengers of Kings (Kitab Rusul al-Muldk) of Ibn al-Farra’. Traduit par
Maria Vaiou. London ; New York : I.B. Tauris.

Ibn al-Mugaffa’, Abd Muhammad ‘Abd Allah Razbih ibn Daddya. 1980. Le livre de
Kalila et Dimna. Traduit par André Miquel. Paris : Klincksieck.

Ibn al-Nadim, AbG al-Faraj Muhammad ibn Ishaq ibn Abt Ya“quab Ishaq al-Warraq.
1871. Kitab al-Fihrist. Vol. 1. Texte établi par Gustav L. Fligel. Leipzig.

. 1970a. The Fihrist of Ibn al-Nadim. Traduit par Bayard Dodge. Vol. 1.
London ; New York : Columbia University Press.

. 1970b. The Fihrist of Ibn al-Nadim. Traduit par Bayard Dodge. Vol. 2.
London ; New York : Columbia University Press.

Ibn al-QiftT, Jamal al-Din Abd al-Hasan. 1903. Kitab ihbar al-'ulama’ br ahbar al-
hukama’. Sous la direction de Julius Lippert. Berlin : Dieterich.

Ibn al-Tigtaga, Muhammad ibn ‘Al ibn Tabataba. 1910. Al-Fakhri: histoire des
dynasties musulmanes ; depuis la mort de Mahomet jusqu’a la chute du
khalifat ‘Abbaside de Baghdadz (11-656 de I'hégire = 632-1258 de J.-C.).
Traduit par Emile Amar. Paris : Ernest Leroux.

. s.d. Fahri fi al-Adab al-Sultaniyya wa al-Duwal al-Islamiyya. Al-Qahira:
Maktabat ‘Izz IT al-Tawridat.

Ibn Battita. 1926. Voyages d’lbn Batoutah. Traduit par Charles Defrémery et
Beniamino R. Sanguinetti. Paris : Imprimerie Nationale.

Ibn Halddn, Abl Zayd ‘Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn Khalddn al-Hadramr.
1958. The Mugaddimah. An Intoduction to History. Traduit par Franz
Rosenthal. Vol. 3. New York : Princeton University Press.

Ibn Hallikan, Sams al-Din Aba al-'Abbas Ahmad Ibn-Muhammad. 1968. Wafayat
al-a‘yan wa anba’ abna’ al-zaman. Texte établi par Ihsan ‘Abbas. Vol. 5.
Bayrat : Dar al-tagafa.

Ibn al-Jawz1, Abl al-Faraj ‘Abdallah al-Rahman ibn ‘All ibn Muhammad. 1938. Al-
muntazam fT al-ta’rih al-mulik wa al-’'umam. Texte établi par Fritz Krenkow,
vol. 6. Haydarabad : al-'Utmaniyya.

Ibn Miskawayh. 1914. Tajarib al-Umam. Texte établi par David S. Margoliouth et
Henry F. Amedroz. Vol. 1. Al-Qahira: Imprimerie Nationale.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 349



Ibn Muyassar, Taj al-Din AbG ‘Abdallah Muhammad. 1919. Al-Juz’ al-tani min
ahbar Misr. Texte établi par et Henri Masse. al-Qahirah : Matba'at al-Ma"had
al-‘llm1 al-Faranst li al-Atar al-Sargiyya.

Ibn ‘Abd Rabbih, Ahmad ibn Muhammad. 2006. The Unique Necklace. Al-‘Iqd al-
farid. Vol. 1. Traduit par Issa J. Boullata. Reading : Garnet Publishing.

. 2011. The Unique Necklace. Al-‘lqd al-farid. Vol. 3. Traduit par Issa J
Boullata. Reading : Garnet Publishing.

Ibn Qutayba, Abd Allah ibn Muslim. 1925. Kitab ‘uyan al-ahbar. Vol. 1. Al-
Qahirah : Dar al-Kutub al-Misriya.

Isfizart, Abd Hatim Muzaffar ibn-Isma‘1l. 2013. The Mechanical Corpus of al-/sfizari
in the Sciences of Weights and Ingenious Devices. Sous la direction de
Mohamed Abattouy et Salim Hasani. Vol. 1. London : Mu’assasat Furgan li
al-Turat al-Islam1, Markaz Dirasat al-Mahtatat al-Islamiya.

Jacoby, Felix. 1923. Die Fragmente der griechischen Historiker. 16 vol. Berlin;
Leiden : Weidmannsche Buchandlung ; Birill.

Jacques de Voragine. 1910. La légende dorée / le bienheureux Jacques de
Voragine ; traduite du latin d’aprés les plus anciens manuscrits avec une
introduction, des notes, et un index alphabétique, par Teodor de Wyzewa.
Texte traduit et commenté par Théodore de Wyzewa. Paris: Librairie
académique.

al-Jahiz, Abt ‘Utman ‘Amr ibn Bahr. 1898. Al- Kitab al-musamma bi al-Mahasin wa
al-addad [Le livre des beautés et des antithésis attribué a Abu Ohtman Amr
Ibn Bahr al-Djahiz de Basra]. Texte établi par Gerlof van Vloten. Leiden :
Brill.

. 1938. Kitab al-hayawan. Texte établi par Hartn ‘Abd al-Salam Muhammad.
Vol. 2. Misr : Maktabat Mustafa al-Babrt al-Halabt wa Awladuh.

. 1954, Livre de la couronne. Traduit par Charles Pellat. Paris : Les Belles
Lettres.

. 1994. Risa’il al-Jahiz, Texte établi par ‘Abd al-Salam Muhammad Hardn,
vol. 1. Al-Qahira: Maktabat al-HanjT.

al-JahSiyart, Aba ‘Abd Allah Muhammad ibn ‘AbdUs. 1988. Kitab al-wuzara’ wa al-
kuttab. Texte établi par Hasan al-Zayn. Bayrat : Dar al-Fihr al-Hadit.

al-Jassas, Ahmad ibn ‘All. 1992. Kitab ahkam al-Qur’an. Texte établi par
Muhammad al-Sadiq Qamhawi. Vol. 1. Bayrit : Dar al-Kitab al-‘Arabr.

al-Jazart, Aba al-‘lzz ibn Isma‘Tl ibn al-Razzaz. 1974. The Book of Knowledge of
Ingenious Mechanical Devices. Texte traduit et commenté par Donald R.
Hill. Dordrecht : D. Reidel Publishing Company.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 350



Kennedy, Edward S, et David Pingree. 1971. The Astrological History of
Masha’allah. Texte traduit et commenté par Edward Kennedy et David
Pingree. Cambridge, Mass. : Harvard University Press.

Lecoq, Pierre. 2016. Les Livres de I'Avesta. Les textes sacrés des Zoroastriens ou
Mazdéens. Traduit par Pierre Lecoq. Paris : Les Editions du Cerf.

Léon le Grammairien. 1842. Leonis Grammaticus Chronographia. Texte établie par
Immanuel Bekker. Bonn : Impensis Ed. Weberi.

Liudprand. 2007. The complete works of Liudprand of Cremona. Sous la direction
de Paolo Squatriti. Washington, D.C : Catholic University of America Press.

al-Maqqart, Abu al-"‘Abbas. 1995. Nafh al-tib min gusn al-Andalus al-rafib wa dikr
waziriha Lisan al-Din b. al-Hafib. Texte établi par Maryam Q. Tawil et YUsuf
Tawil. Vol. 2. Bayrat : Dar al-Kutub al-‘limiya.

al-Mas‘adt, Abd al-Hasan ‘All ibn al-Husayn. 1861. Les Prairies d’or. Traduit par
Charles Barbier de Meynard et Pavet De Courteille. Vol. 1. Paris : Imprimerie
Impériale.

. 1863. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard et Abel
Pavet de Courteille. Vol. 2. Paris : Imprimerie Impériale.

. 1869. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 5.
Paris : Imprimerie Impériale.

. 1871. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 6.
Paris : Imprimerie Impériale.

. 1873. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 7.
Paris : Imprimerie Impériale.

1893. Kitab al-Tanbih wa al-ISraf. Texte établi par Michael J. de Goeje.
Leiden : Brill.

. 1897. « Le livre de l'avertissement et de la révision ». Traduit par Bernard
Carra de Vaux. Paris : Imprimerie Nationale.

Mathers, Edward Powys, et Joseph C. Mardrus. 1986. The Book of the Thousand
Nights and One Night. Vol. 2. Traduit par Edward Powys Mathers, et Joseph
C. Mardrus. London : Routledge.

al-Mawardt, Ablu al-Hasan “Alt ibn Muhammad. 1989. Al-Ahkam al-sultaniyya wa
al-wilayat al-diniyya. Texte établi par Ahmad Mubarak al-Bagdadt. Kuwait :
Maktabat Ibn Qutaiba.

Menasce, Jean de. 1945. Skand-Gumanik Vicar : la solution décisive des doutes :

une apologétique mazdéenne du 9. siecle. Traduit par Jean de Menasce.
Fribourg : Librairie de I'Université.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 351



. 1973. Le Troisiéme Livre du Dénkart. Traduit par Jean de Menasce.
Paris : Klincksieck.

Michel Glycas. 1836. Michaelis Glycae annales. Texte traduit par Immanuel
Bekker. Bonn : E. Weber.

Michel le Syrien. 1901. Chronique de Michel le Syrien. Traduit par Jean-Baptiste
Chabot. Vol. 2. Paris : Ernest Leroux.

Migne, Jacques Paul. 1852a. Patrologiae cursus completus. Series Latina. 123.
Seculum [IX. Usuardi Martyrologium ex recensione R. P. Sollerii et ad
editionem benedictinam collatum praemittuntur Sancti Adonis Opera. Vol.
123. Sur la direction de Jacquel P. Migne. Paris : Garnier.

——— 1852b. « Homilia LXX, Reversio Sanctae atque gloriosissimae Crucis
Domini Nostri Jesu Christi. », dans Patrologiae cursus completus, series
latina. Vol. 110, Beati Rabani Mauri Fuldensis Abbatis et Moguntini
Archiepiscopi operum omnium pars secunda sive scripta ab ipso edita post
relictam abbatialem curam, vol. 110, 132-34. Paris : Garnier.

al-Mutannabt, Ablu al-Tayyib Ahmad. 1944. Diwan Abad al-Tayyib al-Mutannabi.
Texte établi par ‘Abd al-Wahhab ‘Azzam. Al-Qahira : Matba‘at Lajnat al-
Ta’'lif wa al-Tarjama wa al-Nasr.

Naudé, Gabriel. 1625. Apologie pour tous les grands personnages qui on ésté
faussement supconnez de magie. Paris : Frangois Targa.

Nisard, Désiré. 1864. Les agronomes latins : Caton, Varron, Columelle, Palladius :
avec la traduction en frangais. Traduit par Désiré Nisard. Paris : Firmin-Didot
et C.ie.

Nizam al-Mulk. 1893. Siasset Nameh. Traité de gouvernement. Traduit par Charles
Schefer. Paris : Ernest Leroux.

Nizami, Jamal al-Din Aba Muhammad llyas ibn Yasuf ibn-Zakr. 19?0. Le Roman
de Chosroes et Chirin. Traduit par Henri Massé. Paris : Editions G. P.
Maisonneuve & Larose.

Panaino, Antonio C. D. 1999b. La novella degli Scacchi e della Tavola Reale:
un’antica fonte orientale sui due giochi da tavoliere piu diffusi nel mondo
eurasiatico tra Tardoantico e Medioevo e sulla loro simbologia militare e
astrale. Texte traduit et commenté par Antonio Panaino. Milano : Mimesis.

Pertz, Georg H. 1895. Annales Regni Francorum inde ab A. 741 usque ad A. 829
qui dicuntur Annales Laurissenses Maiores et Einhardi. Texte établi par
Georg Pertz. Hannover : Impensis Bibliopol Hahniani.

Philon de Byzance. 1902. Le livre des appareils pneumatiques et des machines
hydrauliques. Traduit par Carra Bernard De Vaux. Paris: Imprimerie
Nationale.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 352



. 2016. Philo Mechanicus : On Sieges: Translated with Introduction and
Commentary. Texte traduit et commenté par David Whitehead. Stuttgart :
Franz Steiner Verlag.

Philostrate. 1862. Apollonius de Tyane. Sa vie, ses voyages, ses prodiges. Livre I:
Jounesse d’Apollonius. Séjour a Babylone che le roi Vardane. Traduit par
Alexis Chassang. Vol. 1. Paris : Didier et Cie Libraires Editeurs.

Pierre Chrysologue. 1997. Sancti Petri Chrysologi Collectio Sermonum. Sermones
[LXXII-CXXIV]. Texte établi et étudié par Alexander Olivar. Roma; Milano :
Mediolani.

Pontani, Filippo Maria. 1980. Antologia palatina. Vol. 3. Traduit par Filippo Maria
Pontani. Torino : Einaudi.

Priscian. 2016. Answers to King Khosroes of Persia. Traduit par Pamela M. Huby,
Sten Ebbesen, David Langslow, Donald Russell, Carlos Steel, et Malcolm
Wilson. London ; New York : Bloomsbury.

Procope de Césarée. 2014. Procope de Gaza. Discours et fragments. Sous la
direction de Eugenio Amato. Traduit par Pierre Maréchaux. Paris : Les
Belles Lettres.

Ptolémée, Claude. 1993. Manuel d’astrologie : la Tétrabible. Traduit par Claude
Bourdin et Alain Verse. Paris : Les Belles lettres.

Qadduamt, Ghadah Hijjawi. 1996. Book of Gifts and Rarities. Kitab al-hadaya wa al-
tuhaf: Selections Compiled in the Fifteenth Century from an Eleventh-
Century Manuscript on Gifts and Treasures. Texte traduit et commenté par
Ghadah Qaddim1. Cambridge, Mass. : Harvard University Press.

al-Qazwini, Abu Yahya Zakariyya' ibn Muhammad. 1848. Kitab atar al-bilad wa
ahbar al-‘ibad. Die Denkmaler der Lander. Texte établi par Ferdinand
Wistenfeld. Gottingen : Druck und verlag der Dieterichschen Buchhandlung.

, Atar al-bilad wa ahbar al- ‘ibad. S.d. Bayrat : Dar Sadir.

al-Razi, Fahr al-Din. 1987. Al-Matalib al-‘aliya min al-‘ilm al-ilahi. Texte établi par
Ahmad Hijazr al-Saqga. Vol. 8. Bayrat : Dar al-Kitab al-‘Arabr.

al-Sabi’, Hilal ibn al-Muhassin. 1964. Rusim Dar al-Hilafa. Texte établi par Miha'l
‘Awwad. Baghdad : Matba‘at al-"An1.

al-Sabusti, Abi al-Hasan ‘Al ibn Muhammad. 1982. Kitab al-Diyarat. Texte établi
par Kurkis Awwad. Bayrt : Dar al-Ra’id al-"Arabr.

al-Sams. 1989. Fara’id al-sulik fi faza'il al-muliik. Texte établi par Naranr Visal.
Tehran : Pazhang.

Sauvaget, Jean. 1948. Ahbar as-Sin wa I-Hind. Relation de la Chine et de I'Inde.
Traduit par Jean Sauvaget. Paris : Les Belles Lettres.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 353



Scher, Addai. 1950. Histoire nestorienne (Chronique de Séert). Seconde partie.
Traduit par Addai Scher. Paris : Firmin-Didot et C.ie.

Scholz, Bernhard W., et Barbara Rogers. 1972. Carolingian Chronicles: Royal
Frankish Annals and Nithard’s Histories. Traduit par Bernhard Scholz et
Barbara Rogers. Ann Arbor : University of Michigan Press.

Sirafl, Abd Zayd Hasan ibn Yazid, et Ahmad ibn Fadlan. 2014. Two Arabic Travel
Books. Accounts of China and India, Aba Zayd al-Sirafi. Mission to the Volga,
Ahmad ibn Fadlan. Traduit et commenté par Tim Mackintosh-Smith et James
E. Montgomery. New York : New York University Press.

Skylitzes, Jean. 2003. Empereurs de Constantinople. Traduit par Bernard Flusin et
annoté par Jean-Claude Cheynet. Paris : Lethielleux.

Sophocle. 1962. Antigone. Traduit par Paul Mazon. Paris : Les Belles Lettres.

Suétone. 1832. Suétone. Traduit par Philip A. de Golbéry. Vol. 2. Paris : C.F.L.
Panckoucke.

al-Suydatr, Jalal al-Din. 1947. Sawn al-mantiq wa al-kalam ‘an fann al-mantiq wa-al-
kalam. Texte établi par ‘All SamTt al-NasSar. Al-Qahira: Maktabat al-Hanij.

al-Tabar, AbG Ja‘far Muhammad ibn Jarir. 1893. Annales quos scripsit Abu Djafar
Mohammed ibn Djarir at-Tabari. Sous la direction de Michael J. de Goeje.
Vol. 5. 1. Leiden : Brill.

. 1894. Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari.
Sous la direction de Michael J. de Goeje et Victor R. Rosen. Vol. 5. 3.
Leiden : Brill.

. 1989a. The History of al-Tabari. (Ta'rih al-rusul wa al mulik). Incipient
Decline. The Caliphates of al-Wathiq al-Mutawakkil and al-Muntasir. Traduit
par Joel L. Kraemer. Vol. 34. Albany : State University of New York Press.

. 1989b. The History of al-Tabari. (Ta rih al-rusul wa al mulik). The conquest
of Irag, Southwestern Persia, and Egypt. Traduit par Gualtheris H. A.
Juynboll. Vol. 13. Albany : State University of New York Press.

. 1990. The History of al-Tabari. (Ta'rih al-rusul wa al mulik). The Crisis of
the Early Caliphate. Traduit par Stephen Humphreys. Vol. 15. Albany : State
University of New York Press.

. 1992. The History of al-Tabari. (Ta'rih al-rusul wa al mulik). The battle of
al-Qadisiyyah and the conquest of Syria and Palestine: A.D. 635-637/A.H.
14-15. Traduit par Yohanan Friedmann. Albany : State University of New
York Press.

. 1999. The History of al-Tabari. (Ta rih al-rusul wa al mulik). The Sasanids,
the Byzantines, the Lakhmids, and Yemen. Traduit par Clifford Edmund
Bosworth. Vol. 5. Albany : State University of New York Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 354



al-Ta‘alibt, Abd Mansidr ‘Abd al-Malik ibn Muhammad ibn Isma’1. 1900. Ghurar
akhbar muldk al-Furs wa-siyarihim. Histoire des Rois des Perses. Texte et
traduction par Hermann Zotenberg. Paris : Imprimerie Nationale.

Théophane. 1997. The Chronicle of Theophanes Confessor: Byzantine and Near
Eastern history, AD 284-813. Traduit et commenté par Cyril A. Mango et
Roger Scott. Oxford; New York : Clarendon Press ; Oxford University Press.

Théophylacte Simocatta. 1986. The History of Theophylact Simocatta. Traduit et
commenté par Michael Whitby et Mary Whitby. Oxford : Clarendon Press.

Xénophon. 1936. Helléniques. Tome Il. Livre IV-VII. Texte établi et traduit par Jean
Hatzfeld. Vol. 2. Paris : Les Belles Lettres.

al-Ya‘qubi, Ahmad ibn Abt. 2018. The works of Ibn Wadih al-Ya ‘qdabr: an English
translation. Sous la direction de Matthew Gordon, Chase F. Robinson,
Everett K. Rowson, et Michael Fishbein. Vol. 1. Leiden ; Boston : Brill.

Yaquat, Ya'qub ibn ‘Abdallah. 1867 Jacut’s Geographisches Wobérterbuch. Texte
établi par Ferdinand Wustenfeld. Vol. 2. Leipzig : F.A. Brockhaus.

Ouvrages critiques et études historiques

Abattouy, Mohammed. 1999. « The Arabic Tradition of Mechanics : Historical and
Textual Characterisation ». Majallat kulliyyat al-adab wa al-‘ulum al-
‘insaniyya bi-Fas 12 (1) : 75-109.

. 2000. « Sur quelques démonstrations grecques et arabes de la loi du
levier : transmission et transformation ». Dans Aliyyat al-istid/al fi al-‘ilm.
Sous la direction de Abdessalam Benmaissa, 7-43. Rabat : Publications de
la Faculté des Lettres.

. 2001a. « Greek Mechanics in Arabic Context: Thabit ibn Qurra, al-Isfizart
and the Arabic Traditions of Aristotelian and Euclidean Mechanics ».
Science in Context 14 (1-2) : 179-247.

. 2001b. « La transmission gréco-arabe des sciences : Essai sur son
contexte culturel et politique ». Etudes Maghrébins 14 : 5-22.

. 2002. « The Aristotelian Foundations of Arabic Mechanics: From the Ninth
to the Twelfth Century ». Dans The dynamics of Aristotelian natural
philosophy: from antiquity to the seventeenth century. Sous la direction de
Cees Leijenhorst, Christoph Luthy, et Hans Thijssen, 109-40. Leiden : Brill.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 355



Abattouy, Mohammed, Jirgen Renn, et Paul Weinig. 2001. « Transmission as
Transformation: The Translation Movements inthe Medieval East and West
in a Comparative Perspective ». Science in Context 14 (1/2) : 1-12.

Abbott, Nadia. 1968. « Appendix: Jundt Shahpr: A Preliminary Historical Sketch ».
Ars Orientalis 7 : 71-73.

Acerbi, Fabio. 2020. « Logistic, Arithmetic, Harmonic Theory, Geometry, Metrology,
Optics and Mechanics ». Dans A companion to Byzantine science. Sous la
direction de Stavros Lazaris, 105-59. Leiden ; Boston : Birill.

Ackerman, Phyllis. 1937. « The Throne of Khusraw (The Takht-i Taqdis) ». Bulletin
of the American Institute for Iranian Art and Archaeology 5 (2) : 106-9.

. 1946. « An Unpublished Sasanian Silk ». Bulletin of the Iranian Institute
6/7 : 42-50.

Agha, Salih Said. 2003. The revolution which toppled the Umayyads: neither Arab
nor Abbasid. Leiden ; Boston : Birill.

Agostini, Domenico. 2019. « Non-lranian historical lands in Pahlavi literature ».
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 82 (3) : 453-472.

Agostini, Domenico, et Soren Stark. 2016. « Zawulistan, Kawulistan and the Land
Bosi it — On the Question of a Sasanian Court-in-Exile in the Southern
Hindukush ». Studia Iranica 45 (1) : 17-38.

Aiardi, Alessandro. 1978. « Per un’interpretazione della Domus Aurea ». Parola del
Passato 33 : 90-103.

Akasoy, Anna A., et Alexander Fidora. 2016. « The Structure and Methods of the
Sciences ». Dans The Routledge companion to Islamic philosophy. Sous la
direction de Richard C. Taylor et Luis Xavier L6pez Farjeat, 105-14. London ;
New York : Routledge ; Taylor & Francis Group.

Alertz, Ulrich. 2015. « The Horologium of Harun al-Rashid Presented to
Charlemagne: An Attempt to Identify and Reconstruct the Clock Using the
Instructions Provided by al-Jazari ». Dans Allah’s automata: artifacts of the
Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski
et Peter Weibel, 116-23. Ostfildern : Hatje Cantz.

Ali, Samer M. 2004. « Praise for Murder? Two odes by al-Buhturi surrounding on
Abbaside parricide ». Dans Writers and Rulers. Perspectives on their
relation from Abbasids to Safavid times. Sous la direction de Beatrice
Grundler et Louise Marlow, 1-38. Wiesbaden : Reichert Verlag.

. 2005. « Singing Samarra (861-956). Poetry and the burgeoning of
historiography upon the murder of al-Mutawakkil ». Journal of Arabic and
Islamic Studies 6 : 1-23.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 356



. 2006. « Reinterpreting al-BuhturTs “Iwan Kisra Ode”: Tears of Affection for
the Cycles of History ». Journal of Arabic Literature 37 (1) : 46-67.

Amedroz, Henry Frederick, et David S. Margoliouth, dir. 1920. The eclipse of
the Abbasid caliphate; original chronicles of the fourth Islamic century.
Oxford : Basil Blackwell.

Amir-Moezzi, Muhammad Ali, et Guillaume Dye, dir. 2019. Le Coran des historiens.
Vol. 1. Paris : Les éditions du Cerf.

Amir-Moezzi, Muhammad Ali, et Christian Jambet. 2004. Qu’est-ce que le
shi’isme ? Paris : Fayard.

Anderson, Benjamin. 2014. « Public clocks in late antique and early medieval
Constantinople ». Jahrbuch der dsterreichischen Byzantinistik 64 : 23-32.

Arberry, Arthur J. 1965. Arabic Poetry: A Primer for Students. Cambridge :
Cambridge University Press.

Askari, Nasrin. 2016. The medieval reception of the Shahnama as a mirror for
princes. Leiden ; Boston : Brill.

Asmussen, Jes P. 1971. « Einige Bemerkungen zur sassanidischen Handarz-
Literatur ». Dans La Persia nel Medioevo. Atti del convegno internazionale
(Roma -31 marzo - 5 aprile 1970), 269-77. Roma : Accademia Nazionale dei
Lincei.

. 1983. « Christians in Iran ». Dans Cambridge History of Iran. The Seleucid,
Parthian and Sasanian Period. Sous la direction de Ehsan Yarshater. Vol.
3.2, 924-48. Cambridge : Cambridge University Press.

Aytes, Ayhan. 2015. « Divine Water Clock: Reading al-Jazari in the Light of al-
Ghazali's Mechanistic Universe Argument ». Dans Allah’s automata:
artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de
Siegfried Zielinski et Peter Weibel, 100-106. Ostfildern : Hatje Cantz.

Azarnouche, Azartash. 2011. « Cuwgén ». Dans Da’irat al-Ma ‘rif-i Buzurg-i Islami.
Vol. 19, 407-434.

. 2013. Tarih-i ¢uwgén dar Iran wa sarzaminha-yi Arabi. Tehran : Nasr-i
Manhr.

Azarnouche, Samra. 2012. « Séjour de Jam en enfer ». Dans Yama/Yima:
Variations indo-iraniennes sur la geste mythique. Sous la direction de Samra
Azarnouche et Céline Redard, 29-44. Paris : De Boccard.

. 2015. « La geste zoroastrienne de Husraw I¢" selon la littérature moyen-
perse ». Dans Husraw [°: Reconstructions d’un regne. Sources et
Documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 235-55. Paris:
Association pour I’Avancement des Etudes Iraniennes.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 357



. 2019. « Arabes et Iraniens avant et au début de l'islam ». Dans Le Coran
des historiens. Sous la direction de Muhammad Ali Amir-Moezzi et
Guillaume Dye. Vol. 1, 155-82. Paris : Les éditions du Cerf.

Azarnouche, Samra, et Olivia Ramble. 2020. « La Vision zoroastrienne, les yeux
dans les yeux Commentaire sur la Dén selon Dénkard 111.225 ». Revue de
I'histoire des religions 237 (3) : 331-95.

Azarnouche, Samra, et Céline Redard, dir. 2012. Yama-Yima : variations indo-
iraniennes sur la geste mythique/ Variations on the Indo-lranian myth of
Yama-Yima. Paris : College de France.

al-Azmeh, Aziz. 1992. « Barbarians in Arab Eyes ». Past & Present 134 (1) : 3-18.

. 2001. Muslim kingship : power and the sacred in Muslim, Christian, and
pagan polities. London : Tauris.

Azzara, Claudio. 1996. « Tzukanion. Un gioco equestre con la palla alla corte di
Bisanzio ». Ludica. Annali di storia e civilta del gioco 2 : 20-26.

A‘lam, HOSang. 1994. « Date Palm ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 4
mars 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/date-palm.

Bailey, Harold W. 1943. Zoroastrian Problems in the Ninth-century books. Oxford :
Oxford University Press.

Baldwin, Barry. 1990. « The epigrams of Leo the Philosopher ». Byzantine and
Modern Greek Studies 14 : 1-18.

Barrett, Timothy H. 1993. « Lieh tzu 4|+ ». Dans Early Chinese texts: a
bibliographical guide. Sous la direction de Michael Loewe, 298-308.
Berkeley : Society for the Study of Early China.

Battisti, Eugenio. 1989. L’antirinascimento: con un’appendice di testi inediti. Vol. 1.
Milano : Garzanti.

Baumgartner, Emmanuéle. 1988. « Le Temps et ses automates ». Dans Le hombre
du temps. Hommage a Paul Zumthor, 15-21. Paris : H. Champion.

Baumstark, Anton. 1922. Geschichte der syrischen Literatur, mit Ausschluss der
christlich-paléstinensischen Texte. Bonn : A. Marcus und E. Webers Verlag.

Beaune, Jean-Claude. 1980. L’automate et ses mobiles. Paris : Flammarion.

Becker, Adam H. 2006. Fear of God and the beginning of wisdom: the School of
Nisibis and Christian scholastic culture in late antique Mesopotamia.
Philadelphia : University of Pennsylvania Press.

Bennison, Amira K. 2007. « The Almohads and the Qur’an of ‘Uthman: The Legacy
of the Umayyads of Cordoba in the Twelfth Century Maghrib ». Al-Masaq:
Journal of the Medieval Mediterranean 19 (2) : 131-54.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 358



Berger, Albrecht. 2006. « Die akustische Dimension des Kaiserzeremoniells.
Gesang, Orgelspiel und Automaten». Dans Visualisierungen von
Herrschaft : frUhmittelalterliche Residenzen-Gestalt und Zeremoniell;
Internationales Kolloquium 3./4. Juni 2004 in Istanbul. Byzas. Sous la
direction de Franz A. Bauer, 63-77. Istanbul : Ege Yayinlari.

Bernand, André. 1995. Alexandrie des Ptolémées. Paris : CNRS éditions.

Berryman, Sylvia. 2003 « Ancient Automata and Mechanical Explanation ».
Phronesis 48, 4 : 344-69.

. 2007. « The Imitation of Life in Ancient Greek Philosophy ». Dans Genesis
redux: essays in the history and philosophy of artificial life. Sous la direction
de Jessica Riskin, 35-45. Chicago : University of Chicago Press.

. 2009. The mechanical hypothesis in ancient Greek natural philosophy.
Cambridge : Cambridge University Press.

Bettiolo, Paolo. 1989. « Lineamenti di patrologia siriaca ». Dans Complementi
Interdisciplinari di Patrologia. Sous la direction de Antonio Quacquarelli,
503-603. Roma : Citta Nuova.

Bivar, Adrian D. H., et M. Boyce. 1998. « Estakr ». Dans Encyclopaedia Iranica
online. Consulté le 12 juin 2018. http://www.iranicaonline.org/articles/estakr-

Bladel, Kevin van. 2012. « The Arabic history of science of Abu Sahl ibn Nawbaht
(fl. ca 770-809) and its Middle Persian Sources ». Dans Islamic philosophy,
science, culture, and religion: studies in honor of Dimitri Gutas. Sous la
direction de Felicitas Meta Maria Opwis et David Reisman, 41-62. Leiden;
Boston : Brill.

Blockley, Roger C. 1980. « Doctors as Diplomats in the Sixth Century A.D ».
Florilegium 2 : 89-100.

Blois, Francois de. 1990. Burzoy’s voyage to India and the origin of the book of
Kalilah wa Dimnah. London : Royal Asiatic Society.

. 1996. « The Persian Calendar ». Iran 34 : 39-54.

Bloom, Jonathan M. 1993. « The “Qubbat al-Khadra™ and the Iconography of
Height in Early Islamic Architecture ». Ars Orientalis 23 : 135-41.

Bongianino, Umberto. 2012. « Al-Hadra al-Ruggariyya. Arabismo e propaganda
politica alla corte di Ruggero Il di Sicilia ». Arte medievale, 4, 95-120.

Bonnin, Jérébme. 2015. La mesure du temps dans I'’Antiquité. Paris : Les Belles
Lettres.

Borgehammar, Stephan. 2009. « Heraclius Learns Humility: Two Early Latin
Accounts Composed for the Celebration of Exaltatio Crucis ». Millennium 6 :
145-201.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 359


http://www.iranicaonline.org/articles/estakr-

B6rm, Henning. 2007. Prokop und die Perser: Untersuchungen zu den romisch-
sasanidischen Kontakten in der ausgehenden Spéatantike. Stuttgart : Franz
Steiner Verlag.

Borroni, Massimiliano. 2017. Il nuovo giorno dell'impero. Il capodanno solare dei
califfi abbasidi. Venezia : Edizioni Ca’ Foscari.

Borroni, Massimiliano, et Simone Cristoforetti. 2016. An Index of Nayriz
occurrences in Abbasid literary sources. Firenze : Phasar edizioni.

Bosworth, Clifford E. 1988. « Baladori ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le
5 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/baladori-abul-hasan.

. 2012. « Nasthat al-Muldk ». Dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition.
Consulté le 24 mai 2020. http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-
3912_islam_COM_0850.

Boyce, Mary. 1968a. « Middle Persian Literature ». Dans Handbuch der
Orientalistik. Vol. 4.2, 31-66. Leiden : KdlIn.

. 1975. A history of Zoroastrianism. Volume One: The Early Period. Leiden :
Brill.

. 1984. « On the Antiquity of Zoroastrian Apocalyptic ». Bulletin of the School
of Oriental and African Studies 47 : 57-75.

. 2000a. « Ganzak ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 30 octobre
2019. http://www.iranicaonline.org/articles/ganzak-.

. 2000b. « Nowruz i. In the Pre-Islamic Period ». Dans Encyclopaedia
Iranica. Consulté le 21 juillet 2019.
http://www.iranicaonline.org/articles/nowruz-i.

Boyce, Mary, et Frantz Grenet. 1989. A history of Zoroastrianism. Volume Three:
Zoroastrianism Under Macedonian and Roman Rule. Leiden; New York :
Brill.

Brentjes, Sonja. 2017. Teaching and learning the sciences in Islamicate societies
(800-1700). Turnhout : Brepols.

Brett, Gerard. 1954. « The Automata in the Byzantine “Throne of Solomon” ».
Speculum 29 (3) : 477-87.

Briant, Pierre. 1982. Rois, tributs et paysans. Etudes sur les formations tributaries
du Moyen-Orient ancien. Besancon : Université de Franche-Comté.

. 2003. « A propos du roi-jardinier: remarques sur I'histoire d’un dossier
documentaire ». Dans A Persian Perspective. Essays in memory of Heleen
Sancisi-Weerdenburg. Sous la direction de Wouter F.M. Henkelman et
Amélie Kuhrt, 33-49. Leiden : Nederlands Instituut voor het Nabije Oosten.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 360



Brock, Sebastian. 1983. « Towards a History of Syriac Translation Technique ».
Dans Il1° Symposium Syriacum 1980. Les contacts du monde syriaque avec
les autres cultures. Sous la direction de René Lavenant, 1-14. Roma:
Pontificio Istituto Orientale.

. 1984a. « From Antagonism to Assimilation: Syriac Attitudes to Greek
Learning ». Dans East of Byzantium: Syria and Armenia in the Formative
Period. Sous la direction de Nina Garsoian, Thomas Mathews, et Robert
Thompson, 17-34. Washington, D.C : Dumbarton Oaks.

1984b. « Greek into Syriac and Syriac into Greek ». Dans Syriac
Perspectives on Late Antiquity. Vol. 2, 1-17. London : Variorum Reprints.

—— 1993. «The Syriac commentary tradition ». Dans Glosses and
commentaries on Aristotelian logical texts. The Syriac, Arabic and medieval
Latin traditions. Sous la direction de Charles Burnett, 3-18. London:
Warburg Institute.

. 2018. « Ephrem ». Dans The Oxford Dictionary of Late Antiquity. Sous la
direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 542-43. Oxford : Oxford
University Press.

Brockelmann, Carl. 2012. « Kallla Wa-Dimna ». Dans Encyclopaedia of Islam,
Second Edition. Consulté le 4 novembre 2018.
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0427>.

Brown, Brian. 2010. « Kingship and Ancestral Cult in the Northwest Palace at
Nimrud », Journal of Ancient Near Eastern Religions 10 (1) : 1-53.

Brown, David. 2010. « The Cuneiform Conception of Celestial Space and Time ».
Cambridge Archaeological Journal 10 (1) : 103-22.

Brown, John P. 2001. Israel and Hellas. lll: The legacy of Iranian imperialism and
the individual: with cumulative indexes to vols. | - Ill. Vol. 3. Berlin: de
Gruyter.

Brubaker, Leslie. 1989. « Perception and conception: art, theory and culture in
ninth-century Byzantium ». Word & Image: A Journal of Verbal/Visual
Enquiry 5 (1) : 19-32.

. 2004. « The Elephant and the Ark: Cultural and Material Interchange across
the Mediterranean in the Eighth and Ninth Centuries ». Dumbarton Oaks
Papers 58 : 175-95.

Bruce, J. Douglas. 1913. « Human Automata in Classical Tradition and Mediaeval
Romance ». Modern Philology 10 (4) : 511-26.

Brunner, Christopher, et David Pingree. 2011. « Astrology and astronomy in Iran ».

Dans Encyclopaedia Iranica online. Consulté le 4 mai 2019.
http://www.iranicaonline.org/articles/astrology-and-astronomy-in-iran-.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 361



Bulliet, Richard W. 1979a. « Conversion to Islam and the Emergence of a Mus-lim
Society in Iran ». Dans Conversion to Islam. Sous la direction de Nehemia
Levtzion, 30-51. New York; London.

. 1979b. Conversion to Islam in the medieval period: an essay in quantitative
history. Cambridge, Mass. : Harvard University Press.

Burkert, Walter. 1963. « Iranisches bei Anaximandros ». Rheinisches Museum fir
Philologie 106 (2): 97-134.

Buser, Pierre, et Claude Debru. 2011. Le Temps, instant et durée: De la
philosophie aux neurosciences. Paris : Odile Jacob.

Caiozzo, Anna. 2003. Images du ciel d’Orient au moyen &ge : une histoire du
zodiaque et des représentations dans les manuscrits du Proche-Orient
musulman. Paris : Presses de I'Université de Paris-Sorbonne.

. 2010. « Entre prouesse technique, cosmologie et magie ». Dans La
fabrique du corps humain : la machine modéle du vivant. Sous la direction
de Véronique Adam et Anna Caiozzo, 43-79. Grenoble : Publications de la
MSH-Alpes.

Calasso, Giovanna. 1991. « Les remparts et la loi, les talismans et les saints : la
protection de la ville dans les sources musulmanes médiévales ». Bulletin
d’études orientales 44 : 83-104.

Calzolaio, Francesco. 2018. « China, the Abode of Arts and Crafts: Emergence and
Diffusion of a Persian Saying on China in Mongol Eurasia ». Ming Qing
Yanjiu 22 : 136-154.

Cameron, Alan. 1969. « The last days of the academy at Athens ». Proceedings of
the Cambridge Philological Society 15 (195) : 7-29.

Cameron, Averil. 1969. « Agathias on the Sassanians ». Dumbarton Oaks Papers
23/24 : 67-183.

Campanini, Massimo. 2004. « Il buon governo nel pensiero islamico della
decadenza ». Dans Nel pensiero politico moderno. Sous la direction de
Alessandro Pandolfi, 119-51. Roma : Manifestolibri.

. 2015. Islam e politica. Bologna : 1l Mulino.

Canavas, Constantin. 2003. « Automaten in Byzanz. Der Thron von Magnaura ».
Dans Automaten in Kunst und Literatur des Mittelalters und der frithen
Neuzeit. Sous la direction de Klaus Grubmiller et Markus Stock, 49-72.
Wolfenbuttel : Wiesbaden.

. 2010. « Archimedes Arabicus. Assessing Archimedes’ Impact on Arabic
Mechanics and Engineering ». Dans The Genius of Archimedes -- 23
Centuries of Influence on Mathematics, Science and Engineering
Proceedings of an International Conference held at Syracuse, Italy, June 8-

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 362



10, 2010. Sous la direction de Stephanos Paipetis et Marco Ceccarelli,
207-12. Dordrecht ; New York : Springer.

Canepa, Matthew P. 2009. The two eyes of the earth: art and ritual of kingship
between Rome and Sasanian Iran. Berkeley : University of California Press.

. 2010. « Preface. Theorizing Cross-Cultural Interaction among the Ancient
and Early Medieval Mediterranean, Near East and Asia ». Sous la direction
de Matthew P. Canepa. Ars Orientalis 38 : 7-30.

Cantera, Alberto, dir. 2012. The transmission of the Avesta. Wiesbaden :
Harrassowitz.

Capezzone, Leonardo. 2007. « Scienza e tecnologia nello spazio mediterraneo
medievale ». Dans Storia d’Europa e del Mediterraneo. Dal Medioevo all’eta
della globalizzazione. IX: Strutture, preminenze, lessici comuni. Sous la
direction de Sandro Carocci, 633-82. Roma : Salerno Editrice.

. 2010. « Ritratti, iscrizioni, presagi. Su certe tentazioni romanzesche in
Mas udi ». Dans Sdzisat-i mu'ellefe. Contaminazioni e spigolature
turcologiche in onore di Giampiero Bellingeri. Sous la direction de Vera
Costantini et Matthias Kappler, 115-22. Venezia : Terra Ferma.

Capezzone, Leonardo, et Marco Salati. 2006. L’lslam sciita: storia di una
minoranza. Roma : Lavoro.

Carile, Antonio. 2001. « Le cerimonie musicali alla corte di Bisanzio ». Dans |l
piacere del testo: saggi e studi per Albano Biondi. Sous la direction de
Adriano Prosperi, 2 : 779-811. Roma : Bulzoni.

Carile, Maria Cristina. 2009. « Imperial palaces and heavenly Jerusalems: real and
ideal palaces in Late Antiquity ». Dans New Jerusalems. Hierotopy and
Iconography of Sacred Spaces / Novye lerusalimy : ierotopija i ikonografija
sakral’nych prostranstv. Sous la direction de Aleksey M. Lidov, 78-102.
Moscow : Indrik.

. 2013. « Il Sacrum Palatium risplendente di luce: immagine e realta del
palazzo imperiale di Costantinopoli ». Dans Polidoro. Studi offerti ad Antonio
Carile. Sous la direction de Giorgio Vespignani, 305-28. Spoleto :
Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo.

Caseau, Béatrice. 2007. « Le cérémonial impérial ». Dans Economie et société a
Byzance (VIlIe-XIIe siecle) ; textes et documents. Sous la direction de Sophie
Métivier, 19-32. Paris : Publications de la Sorbonne.

Cazzato, Silvia V. 2013. « Idéologie royale iranienne au debut de I'lslam ». These
de doctorat, Ecole Pratique des Hautes Etudes et Universita di Bologna.

Cereti, Carlo G. 1995a. « Prolegomena allo studio del quarto libro del Dénkard ».
Studi orientali e linguistici 5 : 107-29.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 363



. 2001. La letteratura pahlavi: introduzione ai testi con riferimenti alla storia
degli studi e alla tradizione manoscritta. Milano : Mimesis.

2004. « Middle Persian Geographic Literature: The Case of the
Bundahisn ». Dans Contributions a l'histoire et la géographie historique de
I'empire sassanide, 11-36. Bures-sur-Yvette : Groupe pour I'étude de la
Civilisation du Moyen-Orient.

. 2007. « Middle Persian Geographic Literature II: Chapters X and XII of the
Bundahisn ». Dans Des Indo-Grecs aux Sassanides : données pour l'histoire
et la géographie historique, 55-64. Bures-sur-Yvette : Groupe pour étude de
la Civilisation du Moyen-Orient.

Chegini, Naser N., et Alexander B. Nikitin. 1996. « Sasanian Iran — economy,
society, arts and crafts ». Dans History of civilizations of Central Asia. Vol.
3: The crossroads of civilizations: A.D. 250 to 750. Sous la direction de Boris
Anatol’evic Litvinskij, 35-78. Paris : UNESCO.

Cheikho, Louis. 1906. « Al-Ala allati tuzammir bi-nafsiha ». Al-Masriq, 444-58.
Chen, Ming. 2007. « The Transmission of Foreign Medicine via the Silk Roads in

Medieval China: A Case Study of Haiyao Bencao ». Asian Medicine 3
(2) : 241-264.

. 2018. « Fanciful Images from Abroad: Picturing the Other in Bencao Pinhui
Jingyao AER=EFRE ». Dans Imagining Chinese Medicine. Sous la
direction de Vivienne Lo et Penelope Barrett, 305-313. Leiden; Boston :
Brill.

Chen, Sanping. 2002. « Son of Heaven and Son of God: Interactions among
Ancient Asiatic Cultures regarding Sacral Kingship and Theophoric
Names ». Journal of the Royal Asiatic Society 12 (3) : 289-325.

Chiala, Sabino. 2013. « Lettura e cultura negli ambienti monastici siro-orientali ».
Dans Le vie del sapere in ambito siro-mesopotamico dal Il al IX secolo. Atti
del convegno internazionale tenuto a Roma nei giorni 12-13 maggio 2011.
Sous la direction de Carla Noce, Massimo Pampaloni, et Claudia Tavolieri,
177-190. Roma : Pontificio Istituto Orientale.

Christensen, Arthur. 1930. « La légende du Sage Buzurjmihr ». Acta Orientalia 8 :
81-128.

. 1932. « Abarsam et Tansar ». Acta Orientalia 10 : 43-53.

. 1936a. Les Gestes des rois dans les traditions de I'lran. Paris : Geuthner.

. 1936b. L’Iran sous les Sassanides. Copenaghen : Ejnar Munksgaard.

Cipriano, Palmira. 1985. « Individuo e autorita politico-religiosa nel Dénkard ».
Dans | diritti fondamentali della persona umana e la liberta religiosa. Atti del

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 364



V colloquio giuridico (8-10 marzo 1984). Sous la direction de Franco Biffi,
291-308. Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana ; Roma: Libreria
Editrice Lateranense.

Compareti, Matteo. 2003. « The Last Sasanians in China ». Eurasian Studies 2 (2) :
197-213.

Cottrell, Emily, et Micah T. Ross. 2019. « Persian Astrology: Dorotheus and
Zoroaster according to the Medieval Arabic Sources (8th-13th c.) ». Dans
Proceedings of the 8th European Conference of Iranian Studies, 2019. Held
on 14-19 September 2015 at the State Hermitage Museum and Institute of
Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences, in St Petersburg. Sous
la direction de Pavel L. Lurje. Vol. 1. Studies on Pre-Islamic Iran and on
Historical Linguistics: 87-105. Saint Petersburg: The State Hermitage
Publishers.

Coyle, Kevin. 1999. « Healing and the “Physician” in Manichaeism ». Dans Healing
in Religion and Society. From Hippocrates to the Puritans. Sous la direction
de Steven C. Muir et Kevin Coyle, 135-58. New York : Edwin Mellen Press.

Cristoforetti, Simone. 2003. « Tempo rubato e tempo addizionato: il tredicesimo
mese dei persiani ». Viator 7 : 191-204.

Crone, Patricia. 1974. The Mawali in the Umayyad Period. Thése de doctorat,
University of London (School of Oriental and African Studies.

. 1987. « Did al-Ghazalr write a Mirror for Princes? On the authorship of
Nasthat al-muldk ». Jerusalem Studies in Arabic and Islam 9 : 167-91.

. 2005. « Mawali and the Prophet’'s Family: An Early Sht'ite View ». Dans
Patronate and Patronage in Early and Classical Islam. Sous la direction de
Monique Bernards et John A. Nawas, 167-94. Leiden; Boston: Birill.

. 2012. The nativist prophets of early Islamic Iran. Cambridge, New York :
Cambridge University Press.

Crone, Patricia, et Martin Hinds. 2003. God'’s caliph: religious authority in the first
centuries of Islam. Cambridge : Cambridge University Press.

Daffina, Paolo. 1983. « La Persia sassanide secondo le fonti cinesi ». Rivista degli
studi orientali 57 : 121-70.

Dagron, Gilbert. 1984. Constantinople imaginaire. Etudes sur le recueil des Patria.
Paris : Presses Universitaires de France.

. 2012a. « L’cecuménité politique. Droit sur I'espace, droit sur le temps ».
Dans ldées byzantines. Vol. 2, 405-14.

. 2012b. « Trébnes pour un empereur ». Dans Idées byzantines. Vol. 2,
487-5009.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 365



Dan, Anca. 2017. « Les Solutiones ad Chosroem de Priscien de Lydie et les
transferts de savoirs pendant I'’Antiquité tardive et le Moyen Age ». Dans
Orbis disciplinae. Hommages en I'honneur de Patrick Gautier Dalché. Sous
la direction de Nathalie Bouloux, Anca Dan, et Georges Tolias, 557-607.
Turnhout : Brepols.

D’Ancona, Cristina. 2011. « Translations from Greek into Arabic ». Dans
Encyclopedia of Medieval Philosophy. Sous la direction de Henrik
Lagerlund, 1318-1333. Dordrecht : Springer.

Daniel, Elton L. 2011. « Conversion ii. Of Iranians to Islam ». Dans Encyclopaedia
Iranica. Consulté le 15 ao(Qt 2020.
https://iranicaonline.org/articles/conversion-ii.

Darmesteter, James. 1894. « La Lettre de Tansar au roi de Tabaristan ». Journal
Asiatique 3, série IX, 185-250.

Daryaee, Touraj. 2003. « The Ideal King in the Sasanian World: Ardaxsir T Pabagan
or Xusrd AnuSag-ruwan? ». Name-ye Iran-e Bastan: The International
Journal of Ancient Iranian Studies 3-4 : 33-46.

Daudpota, ‘Umar M. 1932. « The Annals of Hamzah al-Isfahani ». Journal of the
Cama Oriental Institute 22 : 58-120.

De Blois, Francois. 1996. « Persian Calendars ». Iran 34 : 39-54.

. 2011. « Divan ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 17 ao(t 2018.
https://iranicaonline.org/articles/divan.

De Gandt, Frangois. 2007. « Tecnologia ». Dans Il sapere greco: dizionario critico.
Sous la direction de Jacques Brunschwig et Geoffrey Ernst Richard Lloyd,
560-573. Torino : Einaudi.

Debié, Muriel. 2010. « Livres et monasteres en Syrie-Mésopotamie d’aprés les
sources syriaques ». Dans Le monachisme syriaque. Sous la direction de
Florence Jullien, 123-168. Paris : Geuthner.

Delaini, Paolo. 2014. Medicina del corpo, medicina dell’anima: la circolazione delle
conoscenze medico-filosofiche nell’lran sasanide. Milano : Mimesis.

. 2018a. « Conoscenza medica dei meccanismi della percezione, del sogno
e dei fenomeni dispercettivi nel mondo iranico di eta tardoantica ». Dans
Esperienze e tecniche dell’estasi tra Oriente e Occidente. Sous la direction
de Luigi Canetti et Andrea Piras, 72-98. Brescia : Morcelliana.

. 2018b. « Conoscenze mediche sulla fisiologia della gravidanza nel mondo
iranico di eta tardoantica ». Dans Studi Iranici Ravennati. Sous la direction
de Antonio Panaino, Andrea Piras, et Paolo Ognibene. Vol. 2, 307-26.

. 2018c. « Understanding the Role and Seat of Semen in Sasanian Iran
during Late Antiquity ». Dans Pregnancy and Childbirth. History, Medicine

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 366



and Anthropology. Sous la direction de Costanza Gislon Dopfel, 81-94.
Longmont : Steuben Press.

. 2019. « Pregnancy in Middle-Persian Zoroastrian Literature: The Exchange
of Knowledge between India, Iran, and Greece in Late Antiquity ». Dans
Pregnancy and Childbirth in the Premodern World. European and Middle
Eastern Cultures, from Late Antiquity to the Renaissance. Sous la direction
de Costanza Gislon Dopfel, Alessandra Foscati, et Charles Burnett, 29-52.
Turnhout : Brepols.

Delpech, Francois. 2012. « Souveraineté cosmocratique, fiction météorologique et
imposture royale. Notes sur la Iégende médiévale du trone de Chosroes ».
Journal Asiatique 300 (2) : 709-60.

Dessus Lamare, Alfred. 1938. « Le mushaf de la mosquée de Cordoue et son
mobilier mécanique ». Journal Asiatique 230 : 551-75.

Devereaux, Rima. 2012. Constantinople and the West in medieval French
literature: renewal and utopia. Cambridge ; Rochester, NY : D.S. Brewer.

Diderot, Denis, et Jean Le Ronde d’Alembert, dir. 1751. L’Encyclopédie ou
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Vol. 1. Paris :
Briasson ; David I'ainé ; Le Breton ; Durand.

Di Pasquale, Giovanni. 2007. « Una enciclopedia delle tecniche nel Museo di
Alessandria ». Dans Il giardino antico da Babilonia a Roma. Sous la direction
de Giovanni Di Pasquale et Fabrizio Paolucci, 58-71. Livorno : Sillabe.

. 2012. Le strade della tecnica: tecnologia e pratica della scienza nel mondo
antico. Firenze : Centro Di.

. 2019. Le macchine nel mondo antico: dalle civilta mesopotamiche a Roma
imperiale. Roma : Carocci editore.

Diez, Martino. 2007. « Armonia e unita nella poesia abbaside: il caso della sTniyya
di al-Buhturt ». L’analisi linguistica e letteraria 15 : 351-78.

Dolby, William. 1978. « The Origins of Chinese Puppetry ». Bulletin of the School
of Oriental and African Studies 41 (1) : 97-120.

Donner, Fred McGraw. 1981. The early Islamic conquests. Princeton, N.J:
Princeton University Press.

. 2010. Muhammad and the believers: at the origins of Islam. Cambridge,
Mass. : The Belknap Press of Harvard University Press.

Drachmann, Aage G. 1948. Ktesibios Philon and Heron. A Study in Ancient
Pneumatics. Copenhagen : Munksgaard.

. 1963. The Mechanical Technology of Greek and Roman Antiquity: A Study
of the Literary Sources. Madison : University of Wisconsin Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 367



Drocourt, Nicolas. 2006. « Ambassadeurs étrangers a Constantinople : moyens de
contacts, d’échanges et de connaissances partielles du monde byzantin
(VIIIE-X11® siecles) ». Dans Espaces d’échanges en Méditerranée Antiquité
et Moyen Age. Sous la direction de Francois Clément, John Tolan, et Jérdme
Wilgaux, 107-34. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

. 2012. « Quelques aspects du réle des ambassadeurs dans les transferts
culturels entre Byzance et ses voisins (VII® =XII® siecle) ». Dans Acteurs des
transferts culturels en Méditerranée médiévale. Sous la direction de Rania
Abdellatif, Yassir Benhima, Daniel Konig, et Elisabeth Ruchaud, 31-47.
Minchen : Oldenbourg.

Duchesne-Guillemin, Jacques. 1962. « Fire in Iran and in Greece ». East and West
13, 2/3 : 198-206.

. 1966. « D’Anaximandre a Empédocle: contacts gréco-iraniens ». Dans La
Persia e il mondo greco-romano. Atti del convegno, Roma (11-14 aprile
1965), 423-31. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei.

Duggan, Mikail P. 2009. « Diplomatic Shock and Awe: Moving, Sometimes
Speaking, Islamic Sculptures ». Al-Masaq 21 (3) : 229-67.

Echols, Charles L. 2020. « The Tree of Life in Ancient Near Eastern Literature ».
Dans The tree of life. Sous la direction de Douglas Estes, 5-31. Leiden;
Boston : Brill.

Ecsedy, Ildiko. 1979. « Early Persian Envoys in Chinese Courts ». Dans Studies in
the Sources on the History of Pre-Islamic Central Asia. Sous la direction de
Janos Harmatta, 153-62. Budapest : Akadémiai Kiado.

El-Cheikh, Nadia M. 2004. Byzantium viewed by the Arabs. Cambridge, Mass :
Harvard University Press.

Erdmann, Kurt. 1951. « Die Entwicklung der sassanidischen Krone ». Ars Islamica
15/16 : 87-123.

Estes, Douglas, dir. 2020. The tree of life. Leiden ; Boston : Brill.

Faral, Edmond. 1913. Recherches sur les sources latines des contes et romans
courtois du moyen age. Paris : Librairie Honoré Champion.

. 1920. « D’un passionnaire latin a un roman frangais ; quelques sources
immeédiates du roman d’Eracle ». Romania : recueil trimestriel consacré a
I'étude des langues et des littératures romanes 46 . 512-36.

Farmer, Henry G. 1931. The Organ of the Ancients. From Eastern Sources
(Hebrew, Syriac and Arabic). William Reeves.

Ferraro, Giovanni. 2008. Bernardino Baldi e il recupero del pensiero tecnico-
scientifico dell’antichita. Alessandria : Edizioni dell’Orso.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 368



Fiaccadori, Gianfranco. 1985. « Cassiodorus and the School of Nisibis ».
Dumbarton Oaks Papers 39 : 135-37.

Field, Judith V., et Michael T. Wright. 1985. « Gears from the Byzantines: A
Portable Sundial with Calendrical Gearing ». Annals of Science 42 : 87-138.

Finn, Jennifer. 2011. « Gods, Kings, Men: Trilingual Inscriptions and Symbolic
Visualizations in the Achaemenid Empire ». Ars Orientalis 41 : 219-75.

Fiori, Emiliano. 2011. « Translations from Greek into Syriac ». Dans Encyclopedia
of Medieval Philosophy. Sous la direction de Henrik Lagerlund, 1333-1335.
Dordrecht : Springer.

2012. « La cultura filosofica e scientifica greca nella Chiesa siro-
occidentale (VI-VIII secolo): un tentativo di interpretazione e uno sguardo
d’'insieme ». Dans Atti del 6° Incontro sull’Oriente Cristiano di tradizione
siriaca. Sous la direction de Emidio Vergnani, 117-44. Milano : Centro Studio
Ambrosiano.

Fiori, Emiliano, et Henri Hugonnard-Roche, dir. 2019. La philosophie en syriaque.
Paris : Geuthner.

Flood, Finbarr Barry 1993. « Palaces of Crystal, Sanctuaries of Light: Windows,
Jewels and Glass in Medieval Islamic Architecture ». Thése de doctorat,
Edinburgh : University of Edinburgh.

. 1999. « From the Golden House to ‘A’isha’s House. Cosmic Kingship and
the Rotating Dome as Fact, Fiction, and Metaphor ». Dans Bamberger
Symposium: Rezeption in der islamischen Kunst. Sous la direction de
Barbara Finster, Christa Fragner, et Herta Hafenrichter, 97-128. Stuttgart :
Steiner.

2001. The Great Mosque of Damascus: studies on the makings of an
Umayyad visual culture. Leiden ; Boston : Brill.

Flusin, Bernard. 2007. « La cultura scritta ». Dans L’impero romano d’Oriente (330-
641). Sous la direction de Cécile Morrisson et Silvia Ronchey. Vol. 1: I
mondo bizantino. Torino : Einaudi.

Fouchécour, Charles-Henri de. 2009. Le sage et le prince en Iran médiéval. Morale
et politique dans les textes littéraires persans, Xe-XllI¢ siecle. Paris:
L’Harmattan.

Freeth, Tony. 2014. « Eclipse Prediction on the Ancient Greek Astronomical
Calculating Machine Known as the Antikythera Mechanism ». Plos one 9
(7) : 1-15.

Gabrieli, Francesco. 1912. « Nota bibliografica su Qusta ibn Lliga ». Rendiconti
della reale Accademia dei Lincei 21 (5/6) : 341-382.

. 1924. « Hunayn ibn Ishaq ». Isis 6 : 282-92.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 369



. 1932. « L’opera di Ibn al-Muqaffa® ». Rivista degli studi orientali 13 (3) :
197-247.

. 2012. « Ibn al-Mukaffa® ». Dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition.
Consulté le 3 mai 2020. http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-
3912 islam_SIM_330.

Gardiner, Noah. 2016. « The occult sciences ». Dans Encyclopedia of Islam and
the Muslim world. Sous la direction de Richard C. Martin, 815-817. San
Francisco : Encyclopaedia of Islam and the Muslim world.

Gariboldi, Andrea. 2004. « Astral Symbology on Iranian Coinage ». East and West
54 (1/4) : 31-53.

. 2006. Il regno di Xusraw dall’anima immortale : riforme economiche e
rivolte sociali nell’lran sasanide del V| secolo. Milano : Mimesis.

Garrison, Mark B. 1991. « Seals and the Elite at Persepolis: Some Observations on
Early Achaemenid Persian Art ». Ars Orientalis 21 : 1-29.

Garrison, Mark B., et Margaret Cool Root, dir. 2001. Seals on the Persepolis
Fortification Tablets. Vol 1: Images of Heroic Encounter. Part 1. Texts.
Chicago : The Oriental Institute of the University of Chicago.

Gibb, Hamilton A. R. 1962. « The social significance of the Shu‘lbiya ». Dans
Studies on the Civilization of Islam. Sous la direction de Stanford Shaw et
William R. Polk, 62-73. Princeton : Princeton University Press.

Gignoux, Philippe. 1986. « Sur linexistence d’'un Bahman Yasht avestique ».
Journal of Asian and African Studies 32 : 53-64.

. 2001. « On the notion of Good measure (payman) and other related
philosophical concepts from the Dénkard Ill ». Dans K.R.Cama Oriental
Institute, Third International Congress (6th to 9th January, 2000), 278-86.
Mumbai : The K. R. Cama Oriental Institute and Library.

. 2010. « Le noms de plantes médicinales et autres dans les sources
pehlevies. En hommage au Professor Jacques Duchesne-Guillemin pour
son centieme anniversaire ». Studia Iranica 39 (2) : 163-70.

Gille, Bertrand. 1978. Histoire des techniques. Paris : Gallimard.

. 1980. Les mécaniciens grecs. La naissance de la technologie. Paris : Seuil.

Giovino, Mariana. 2007. The Assyrian sacred tree: a history of interpretations.
Fribourg : Academic Press ; Gottingen : Vandenhoek & Ruprecht.

Gnoli, Gherardo. 1980. Zoroaster’s Time and Homeland. A Study on the Origins of
Mazdeism and Related Problems. Napoli : Istituto Universitario Orientale.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 370



. 1989. « On Kushan and Avestan Yima ». Dans Archaeologia Iranica et
Orientalis. Miscellanea in honorem Louis Vanden Berghe. Sous la direction
de Leon De Meyer et Ernie Haerinck. Vol. 2, 919-27.

. 1999. « Farr(ah) ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 septembre
2020. https://iranicaonline.org/articles/farrah.

Godwin, R. Todd. 2018. Persian Christians at the Chinese court: the Xi’an Stele
and the early medieval Church of the East. London ; New York : I.B. Tauris.

Goldziher, I. 1901. « Islamisme et parsisme ». Revue de l'histoire des religions 43 :
1-29.

Goubert, Paul. 1949. « Les rapports de Khosrau Il roi des rois sassanide avec
'empereur Maurice ». Byzantion 19 : 79-98.

Grabar, André. 1951. « Le succes des Arts Orientaux a la Cour Byzantine sous les
Macédoniens ». Minchner Jahrbuch der bildenden Kunst 2 : 32-60.

Grabar, Oleg. 1954. « The Painting of the Six Kings at Qusayr 'Amrah ». Ars
Orientalis 1 : 185-87.

Grabois, Aryeh. 1981. « Charlemagne, Rome and Jerusalem ». Revue belge de
Philologie et d’Histoire 59 (4) : 792-809.

Grenet, Frantz. 2014. « Religions du monde iranien ancien ». Annuaire de I'Ecole
pratigue des hautes études (EPHE), Section des sciences religieuses [En
ligne] 121. http://journals.openedition.org/asr/1230.

. 2018. « The circulation of astrological lore and its political use between the
Roman East, Sasanian Iran, Central Asia, India and the Turks ». Dans
Empires and Exchanges in Eurasian Late Antiquity. Rome, China, Iran, and
the Steppe, ca. 250-750. Sous la direction de Nicola Di Cosmo et Michael
Maas, 235-52. Cambridge ; New York : Cambridge University Press.

Grenet, Frantz, Pénélope Riboud, et Junkai Yang. 2004. « Zoroastrian Scenes on
a newly discovered Sogdian Tomb in Xi’an, Northern Chin ». Studia Iranica
33 (2) : 273-84.

Grignaschi, Mario. 1965. « Les ‘Rasa’il 'Aristatalisa 'lla-I-Iskandar’ de Salim Aba-I-
‘Ala" et lactivité culturelle a I'époque omayyade ». Bulletin d’études
orientales 19 : 7-83.

. 1966. « Quelques spécimens de la littérature sassanide conservés dans
les bibliothéques d’Istanbul ». Journal Asiatique 254, 1-142.

. 1973. «Les Régles d'Ardasir b. Babak pour le gouvernement du
royaume ». Islam Tetkileri enstittisi dergisi (Review of the Institute of Islam
Studies) 5 (1/4) : 95-112.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 371



Guizot, Francgois. 1824. Collection des mémoires relatifs a l'histoire de France :
depuis la fondation de la monarchie francgaise jusqu’au 13¢ siecle ; avec une
introduction, des suppléments, des notices et des notes. Paris : J.L.J. Briere.

Gutas, Dimitri. 1983. « Paul the Persian on the classification of the parts of
Aristotle’s philosophy: a milestone between Alexandria and Baghdad ». Der
Islam 60 : 231-67.

. 1998. Greek thought, Arabic culture: the Graeco-Arabic translation
movement in Baghdad and early ‘Abbasid society (2nd-4th/8th-10th
centuries). London ; New York : Routledge.

. 2012. « Arabic into Byzantine Greek: Introducing a Survey of the
Translations ». Dans Knotenpunkt Byzanz: Wissensformen und kulturelle
Wechselbeziehungen. Sous la direction de Andreas Speer et Philipp
Steinkriiger, 246-62. Berlin ; Boston : De Gruyter.

Gutschmid, Alfred von. 1892. Kleine Schriften von Alfred von Gutschmid. Sous la
direction de Franz Ruhl. Vol. 3. Leipzig : Teubner.

Haarmann, Ulrich. 1988. « Ideology and History, Identity and Alterity: The Arab
Image of the Turk from the Abbasids to Modern Egypt ». International
Journal of Middle East Studies 20 (2) : 175-96.

Habib, Muhammad, et Afsar Umar Salim Khan, dir. 1960. The Political Theory of
the Delhi Sultanate. With an English translation of Fatawa-i Jahandari by
Afsar Begum. Allahabad ; Bombay ; Delhi : Kitab Mahal.

Hadot, Pierre. 1980. « Philosophie, dialectique, rhétorique dans I’Antiquité ». Studia
Philosophica 39 : 139-66.

Haggag, Mahmoud. 2018. « Magie im theologisch-rechtlichen Diskurs der
arabisch-islamischen Gelehrsamkeit ». Dans Die Geheimnisse der oberen
und der unteren Welt: Magie im Islam zwischen Glaube und Wissenschaft.
Sous la direction de Sebastian Gunther et Dorothee Anna Maria Pielow,
135-54. Leiden ; Boston : Brill.

Hameen-Anttila, Jaakko. 2018. Khwadaynamag: the Middle Persian Book of kings.
Leiden ; Boston : Brill.

Hannah, Robert. 2009. Time in antiquity. London ; New York : Routledge.

Harley-Walker, C.T. 1915. « Jahiz of Basra to al-Fath Ibn Khagan on the “Exploits
of the Turks and the Army of the Khalifate in General” ». The Journal of the
Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 32 : 631-97.

Harrington, Karl Pomeroy, et Joseph Michael Pucci, dir. 1997. Medieval Latin.
Chicago : University of Chicago Press.

al-Hasan, Ahmad Yisuf, et Donald Routledge Hill. 1992. Islamic technology: an
illustrated history. Cambridge : Cambridge University Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 372



Hau, Friedrun R. 1979. « Gondeschapur: eine Medizinschule aus dem 6.
Jahrhundert n. Chr ». Gesnerus 36 (1/2) : 98-115.

Hawting, Gerald R. 2012. « Yazid (lll) b. al- Walid (I) ». Dans Encyclopaedia of
Islam, Second Edition. Consult¢é le 9 novembre 2020.
http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-3912_islam_SIM_8002.

Hees, Syrinx von. 2005. « The Astonishing: a critique and re-reading of ‘Aga’ib in
literature ». Middle Eastern Literatures, 8 (2) : 101-20.

Helmolt, Hans F. 1903. The history of the world. A survey of a man’s record. New
York : Dodd, Mead and Company.

Henning, Walter B. 1942. « An Astronomical Chapter of the Bundahishn ». Journal
of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 3 : 229-48.

Hermans, Erik. 2018. « A Persian Origin of the Arabic Aristotle? The Debate on the
Circumstantial Evidence of the Manteq Revisited ». Journal of Persianate
Studies 11 : 72-88.

Herrin, Judith. 1992. « Constantinople, Rome and the Franks in the Seventh and
Eight ». Dans Byzantine diplomacy. Sous la direction de Jonathan Shepard
et Simon Franklin, 91-108. Aldershot: Variorum.

Herzfeld, Ernst. 1920. « Der Thron des Khosro: quellenkritische und
ikonographische Studien Uber Grenzgebiete der Kunstgeschichte des
Morgen-und Abendlande ». Jahrbuch der Preuf3ischen Kunstsammlungen
41 :1-24; 103-47.

Hill, Donald. 1979. « Medieval Arabic Mechanical Technology ». Dans Proceedings
of the First International Symposium for the History of Arabic Science,
Aleppo, April 5-12, 1976. . Aleppo : Institute for the History of Arabic Science.

. 1981a. Arabic Water-clocks. Aleppo : University of Aleppo; Institute for the
History of Arabic Science.

. 1981b. « The Pseudo-Archimedes Treatise ». Dans Arabic Water-clocks,
15-35. Aleppo : University of Aleppo; Institute for the History of Arabic
Science.

. 1987. « Islamic Fine Technology and its Influence on the Development of
European Horology ». Al-Abhath 35 : 9-28.

. 1990. « Mathematics and Applied Science ». Dans Religion, Learning and
Science in the ‘Abbasid Period. Sous la direction de Robert B. Serjeant,
John D. Latham, et M.J.L. Young, 248-73. Cambridge : Cambridge
University Press.

. 1991. « Arabic Mechanical Engineering: Survey of the Historical Sources ».
Arabic Sciences and Philosophy 1 : 167-86.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 373



. 1993. « Science and Technology in Ninth-Century Baghdad ». Dans
Science in Western and Eastern Civilization in Carolingian Times. Sous la
direction de Paul L. Butzer et Dietrich Lohrmann, 485-502. Basel ; Boston :
Birkhauser Verlag.

. 1994. « Arabic Fine Technology and Its Influence on European Mechanical
Engineering ». Dans The Arab Influence in Medieval Europe. Sous la
direction de Dionisius A. Agius et Richard Hitchcock, 25-43. Reading : Ithaca
Press.

. 1996. A history of engineering in classical and medieval times. London;
New York : Routledge.

. 1998. « Les ceuvres de Héron et leur contexte historique ». Dans Studies
in medieval Islamic technology: from Philo to al-Jazari, from Alexandria to
Diyar Bakr. Sous la direction de David A. King. Aldershot; Brookfield ;
Singapore; Sydney : Ashgate.

Hirth, Friedrich. 1885. China and the Roman Orient: Researches into their Ancient
and Medieval Relations as represented in Old Chinese Records. Leipzig-
Munich ; Shanghai-Hongkong : Georg Hirth; Kelly & Walsh.

Hitti, Philip K. 1996. History of the Arabs: from the earliest times to the present. New
York : St. Martin’s Press.

Hoffman, Eva R. F. 2007. « Pathways of Portability: Islamic and Christian
Interchange from the Tenth to the Twelfth Century ». Dans Late Antique and
Medieval Art of the Mediterranean World. Sous la direction de Eva R.
Hoffman, 317-49. Malden ; Oxford; Victoria : Blackwell Publishing.

. 2008. « Between East and West: The Wall Paintings of Samarra and the
Construction of Abbasid Princely Culture ». Dans Frontiers of Islamic art and
architecture: essays in celebration of Oleg Grabar’s eightieth birthday. Sous
la direction de Gulru Necipoglu, Julia Bailey, et Oleg Grabar, 107-32. Leiden;
Boston : Brill.

Horowitz, Maryanne C. 2002. « Gabriel Naudé’s Apology for Great Men Suspected
of Magic Variations in Editions from 1625 to 1715 ». Dans Histories of
Heresy in Early Modern Europe. Sous la direction de John C. Laursen,
61-75. New York : Palgrave Macmillan.

Hoyland, Robert G. 2015. In God'’s path: the Arab conquests and the creation of an
Islamic empire. Oxford ; New York : Oxford University Press.

Hugonnard-Roche, Henri. 2019. « L’école de Qennesre et la tradition philosophique
en syriaque, entre Alexandrie et Bagdad ». Dans La philosophie en syriaque.
Sous la direction de Emiliano Fiori et Henri Hugonnard-Roche, 237-48.
Paris : Geuthner.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 374



Hultgard, Anders. 1995. « Mythe et histoire dans I'lran ancien. Etude de quelques
thémes dans le Bahman Yast ». Dans Apocalyptique Iranienne et Dualisme
Qoumranien. Sous la direction de Anders Hultgard, Geo Widengren, et Marc
Philonenko, 63-162. Paris : Adrien Maisonneuve.

Humbach, Helmut. 2004. « Yama/Yima/Jams$éd, King of Paradise of the Iranians ».
Jerusalem Studies in Arabic and Islam 26 : 68-77.

Huyse, Philip. 2008. « Late Sasanian Society between Orality and Literacy », dans
The Sasanian Era. The Idea of Iran. Sous la direction de Vesta Sarkhosh
Curtis et Sarah Stewart. Vol. 3, 140-55. London : |.B. Tauris.

2015. «Le régne de Husraw I®" aux yeux des historiographes
protobyzantins ». Dans Husraw [®" reconstruction d’un regne. Sources et
documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 195-216. Paris:
Association pour I'’Avancement des Etudes Iraniennes.

lafrate, Allegra. 2015. The wandering throne of Solomon: objects and tales of
kingship in the Medieval Mediterranean. Leiden ; Boston : Brill.

. 2019. The long life of magical objects: a study in the Solomonic tradition.
University Park, Pennsylvania : The Pennsylvania State University Press.

. 2020. « Solomon as Kosmokrator and the Fashioning of his Mechanical
Throne from a Comparative Perspective ». Dans The Ancient Throne. The
Mediterranean, Near East, and Beyond,from the 3rd Millennium BCE to the
14th Century CE. Proceedings of the Workshop held at the 10th ICAANE in
Vienna, April 2016. Sous la direction de Liat Naeh et Dana Brostowsky
Gilboa, 191-210. Wien : Austrian Academy of Sciences.

Inostrantsev, Kostantin A. 1909. Sasanidskie et'udy (Etudes sassanides), with
French summary. St. Petersburg : Kirshama.

1918. Iranian Influence on Moslem Literature. Part I. Traduit par
Gushtaspshah K. Nariman. Bombay : D.B. Taraporevala Sons&Co.

. 1926. « The Sasanian Military Theory ». Traduit par L. Bogdanov. Journal
of the Cama Oriental Institute 7 : 7-52.

Invernizzi, Antonio. 2005. Il genio vagante: Babilonia, Ctesifonte, Persepoli in
racconti di viaggio e testimonianze dei secoli Xl - XVIIl. Alessandria :
Edizioni dell'Orso.

Jackson Bonner, Micheal R. 2014. « An Historiographical Study of Abld Hanifa
Ahmad ibn Dawadd ibn Wanand al-Dinawarr’s Kitab al-Ahbar al-Tiwal
(Especially of that Part dealing with the Sasanian Kings) ». Thése de
doctorat, University of Oxford.

James, Edwin O. 1966. The Tree of Life: An Archaeological Study. Leiden : Brill.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 375



Johns, Jeremy. 2006a. « Lastra con iscrizione trilingue dalla clessidra di re Ruggero
Il - Trilingual inscription from the clepsydra of King Roger ». Dans Nobiles
Officinae: perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo Reale di Palermo. Sous
la direction de Maria Andaloro, 512-13; 772-73. Catania: Giuseppe
Maimone.

. 2006b. « Le iscrizioni e le epigrafi in arabo. Una rilettura ». Dans Nobiles
officinae. Perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo reale di Palermo.
Catalogo della mostra di Palermo (18 dicembre 2003-10 marzo 2004),
47-67. Catania : Giuseppe Maimone.

. 2010. « The Arabic Inscriptions of the Cappella Palatina ». Dans La
Cappella Palatina a Palermo, 353-86. Modena : Franco Cosimo Panini
Editore.

. 2015. « Arabic Inscriptions in the Cappella Palatina: Performativity,
Audience, Legibility and lllegibility ». Dans Viewing Inscriptions in the Late
Antique and Medieval World. Sous la direction de Antony Eastmond, 124-47.
Cambridge : Cambridge University Press.

Jones, Alexander. 2017. A portable cosmos: revealing the Antikythera Mechanism,
scientific wonder of the ancient world. New York : Oxford University Press.

Jong, Albert F. de. 2009. « The Culture of Writing and the Use of the Avesta in
Sasanian Iran ». Dans Zarathushtra entre I'lnde et I'lran. Etudes indo-
iraniennes et indo-européennes offertes a Jean Kellens a I'occasion de son
65¢ anniversaire. Sous la direction de Eric Pirart et Xavier Tremblay, 27-41.
Wiesbaden : Reichert.

. 2010. « Zurvan ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 juin 2020.
http://www.iranicaonline.org/articles/zurvan-deity.

. 2014. « Zurvanism ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 juin
2020. http://www.iranicaonline.org/articles/zurvanism.

. 2016. « The Dénkard and the Zoroastrians of Baghdad ». Dans The
Zoroastrian Flame. Exploring Religion, History and Tradition. Sous la
direction de Alan Williams, Sarah Stewart, et Almut Hintze, 223-238.
London ; New York : I.B. Tauris.

Josephson, Judith. 2012. « The Evolution and Transmission of the Third Book of
the Dénkard ». Dans The Transmission of the Avesta. Sous la direction de
Alberto Cantera, 541-52. Wiesbhaden : Harrassowitz.

Jullien, Christelle. 2018. « Education and schools, Syriac ». Dans The Oxford
Dictionary of Late Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark
Humphreis, 522-23. Oxford : Oxford University Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 376



Jullien, Christelle, et Florence Jullien, dir. 2002. ApGtres des confins : processus
missionnaires chretiens dans I'empire iranien. Bures-sur-Yvette : Groupe
pour I'Etude de la Civilisation du Moyen-Orient.

Jullien, Florence. 2011. « Stratégies du monachisme missionnaire chrétien en
Iran ». Dans Stratégies du monachisme missionnaire chrétien en Iran. Sous
la direction de Christelle Jullien, 49-69. Paris: Association pour
I'’Avancement des Etudes Iraniennes.

. 2015. « East Syrian Monasteries in Sasanian Iran ». Dans Encyclopaedia
Iranica. Consulté le 11 septembre 2020.
https://iranicaonline.org/articles/east-syrian-monasteries.

Kahle, Paul. 1935. « Die Schatze der Fatimiden ». Zeitschrift der Deutschen
Morgenlandischen Gesellschaft 89 (3/4) : 329-62.

Kahn, Charles H. 1960. Anaximander and the origins of Greek cosmology. New
York : Columbia University Press.

Kang, Minsoo. 2011. Sublime dreams of living machines: the automaton in the
European imagination. Cambridge, Mass : Harvard University Press.

Katsaros, Vassilis. 1993. « Leo the Mathematician, his Literary Presence in
Byzantium during the 9th Century ». Dans Science in Western and Eastern
Civilization in Carolingian Times. Sous la direction de Paul L. Butzer et
Dietrich Lohrmann, 383-98. Basel; Boston : Birkhduser Verlag.

Kaye, Lynn. 2018. Time in the Babylonian Talmud: natural and imagined times in
Jewish law and narrative. New York : Cambridge University Press.

Kennedy, Edward S. 1958. « The Sasanian Astronomical Handbook Zij-i Shah the
Astrological Doctrine of “Transit” (Mamarr) ». Journal of the American
Oriental Society 78 (4) : 246-262.

Kennedy, Hugh. 1986. The Prophet and the Age of the Caliphates. London :
Longman.

. 2016. The Caliphate. London : Pelican, an imprint of Penguin Books.

Keshani, Hussein. 2004. « The Abbasid palace of Thephilus: Byzantine taste for
the arts of Islam ». Al-Masaq 16 (1) : 75-91.

Kessel, Grigory. 2019. « Syriac Medicine ». Dans The Syriac World. Sous la
direction de Daniel King, 438-59. Abingdon ; New York : Routledge.

Khaleghi-Motlagh, Jalal. 1988. « Bar ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 9
mars 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/bar-audience.

. 1989. « Borzilya ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 24 septembre
2020. https://iranicaonline.org/articles/borzuya-also-burzoe-a-physician-of-
the-time-of-kosrow-i-

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 377



Khalidi, Tarif. 1996. Arabic historical thought in the classical period. Cambridge :
Cambridge University Press.

Koetsier, Teun, et Hanfried Kerle. 2016. « The Automaton Nysa: Mechanism
Design in Alexandria in the 3rd Century BC ». Dans Essays on the History
of Mechanical Engineering. Sous la direction de Francesco Sorge et
Giuseppe Genchi, 347-66. Cham; Heidelberg; New York; Dordrecht;
London : Springer.

Konig, Gotz. 2018. « The Pahlavi literature of the 9th century and Greek
philosophy ». Iran and the Caucasus 22 (1) : 8-37.

Kotyk, Jeffrey. 2016. « Nestorian Christianity in China ». Dans Digital Dictionary of
Buddhism. Consulté le 7 mars 2020. <http://buddhism-dict.net/ddb>.

Kramers, Johannes H. 1954. « L’influence de la tradition iranienne dans la
géographie arabe ». Dans Analecta Orientalia. Posthumous Writings and
Selected Minor Works of J. H. Kramers. Vol 1, 147-56. Leiden : E. J. Birill.

Kraus, Paul. 1933. « Zu lbn al-Mugaffa® ». Rivista degli studi orientali 14 (1) : 1-20.

Krol, Alexei A. 2016. « Floating on Mercury in the Moonlight: “Birkat az-Zi’'baq” in
the Palace of Khumarawath in al-Qata’i’ ». Journal of the American
Research Center in Egypt 52 : 125-135.

La Vaissiére, Etienne de. 2005a. Sogdian traders: a history. Leiden ; Boston : Brill.

. 2005b. « Les Turcs, rois du monde a Samarcande ». Dans Royal Nauriz
in Samarkand. Proceedings of the conference held in Venice on the
Preislamic paintings at Afrasiab. Sous la direction de Matteo Compareti et
Etienne de la Vaissiére, 147-62. Pisa ; Roma : Istituti editoriali e poligrafici.

Labbé, Alain. 1987. L’Architecture des palais et des jardins dans la chanson de
geste. Paris : Champion.

Labourt, Jérbme. 1904. Le Christianisme dans I'Empire Perse sous la Dynastie
Sassanide (224-632). Paris : V. Lecoffre.

Lambton, Ann K.S. 1953. Landlord and Peasant in Persia. A Study of Land Tenure
and Land Revenue Administration. London; New York; Toronto : Oxford
University Press.

Lassner, Jacob. 1970. The topography of Baghdad in the early Middle Ages: text
and studies. Detroit : Wayne State University Press.

Latham, John D. 1983. « The beginnings of Arabic prose literature: the epistolary
genre ». Dans Arabic Literature to the End of the Umayyad Period. Sous la
direction de Alfred F. L. Beeston, Thomas M. Johnstone, Robert B. Serjeant,
et Gerald R. Smith, 154-63. Cambridge : Cambridge University Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 378



Latowsky, Anne. 2005. « Foreign Embassies and Roman Universality in Einhard’s
Life of Charlemagne ». Florilegium 22 : 25-57.

Laufer, Berthold. 1919. Sino-Iranica: Chinese Contributions to the History of
Civilization in Ancient Iran. Chicago : Field Museum of Natural History.

Le Goff, Jacques. 2014. Faut-il vraiment découper I'histoire en tranches? Paris :
Editions du Seuil.

Le Strange, Guy. 1897. « A Greek Embassy to Baghdad in 917 A.D. » The Journal
of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 29 (1) : 35-45.

Lebrére, Maryléne. 2015. « L’artialisation des sons de la nature dans les
sanctuaires a automates d’Alexandrie, du lll® s. av. J.-C. au I1*" s. apr. J.-C. »
Pallas. Revue d’études antiques 98 : 31-53.

Lechler, George. 1937. « The Tree of Life in Indo-European and Islamic Cultures ».
Ars Islamica 4 : 369-419.

Lee, Doug. 2013. From Rome to Byzantium AD 363 to 565: The Transformation of
ancient Rome. Edinburgh : Edinburgh University Press.

Legros, Huguette. 1992. « Connaissance, réception et perceptions des automates
orientaux au XlI¢ siecle ». Dans Le merveilleux et la magie dans la littérature.
Sous la direction de Gérard Chandes, 103-136. Amsterdam ; Atlanta :
Rodopi.

Lehmann, Karl. 1945. « The Dome of Heaven ». The Art Bulletin 27 (1) : 1-27.

Lemerle, Paul. 1971. Le premier humanisme byzantin: notes et remarques sur
enseignement et culture a Byzance, des origines au X¢ siecle. Paris:
Presses Universitaires de France.

Leslie, Donald D. 1981. « Persian temples in T’ang China ». Monument Serica 35 :
275-303.

Levy, Reuben. 1953. « Persia and the Arabs ». Dans The Legacy of Persia. Sous
la direction de Arthur John Arberry, 60-88. London : Oxford University Press.

Lewis, Michael J. T. 1997. Millstone and Hammer: the origins of water-power. Hull :
University of Hull Press.

Lieu, Samuel N.C. 2016. « Da Qin XZ and Fulin ##&: the Chinese names for
Rome ». Dans Between Rome and China: history, religions and material
culture of the Silk Road. Sous la direction de Samuel N.C. Lieu et Gunner
Mikkelsen, 123-45. Turnhout : Brepols.

Lightsey, Scott. 2007. Manmade marvels in medieval culture and literature. New
York : Palgrave Macmillan.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 379



LipSic, Elena E. 1949. « Vizantijskij u€enyj Lev Matematik (iz istorii vizantijskoj
kul'tury v IX v.) ». Vizantijskij viemennik 27 (2) : 106-48.

Lo Muzio, Ciro. 2009. « An Archaeological Outline of the Bukhara Oasis ». Sous la
direction de Judith A. Lerner et Lilla Russell-Smith. Journal of Inner Asian
Art and Archaeology 4 : 43-68.

L’Orange, Hans Peter. 1953. Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the
Ancient World. Oslo : H. Aschehoug.

Loreto, Romolo. 2020. « Gli Achemenidi e I'’Arabia. Stato della questione ». Dans
Iranian Studies in Honour of Adriano V. Rossi. Sous la direction de Sabir
Badalkhan, Gian Pietro Basello, et Matteo De Chiara. Vol. 2 : 495-510.
Napoli : UniorPress.

Losano, Mario G. 1990. Storie di automi: dalla Grecia classica alla Belle Epoque.
Torino : G. Einaudi.

Low, Immanuel. 1926. Die Flora der Juden. Vol. 1. Vienna; Leipzig : R. Lowit/Kohut
Memorial Foundation.

Lowe, Dunstan. 2016. « Suspending Disbelief: Magnetic and Miraculous Levitation
from Antiquity to the Middle Ages ». Classical Antiquity 35 (2) : 247-78.

Maas, Michael. 2010. Readings in late antiquity: a sourcebook. London ; New York :
Routledge.

Macina, Robert. 1982. « Cassiodore et I'école de Nisibe.ﬁContribution a I'étude de
la culture chrétienne orientale a 'aube du Moyen Age ». Le Muséon. Revue
d’études orientales 95 : 131-66.

MacKenzie, David N. 1971. A concise Pahlavi dictionary. London ; New York :
Oxford University Press.

Madelung, Wilferd. 1969. « The Assumption of the Title Shahanshah by the Bayids
and “The Reign of the Daylam (Dawlat Al-Daylam)” ». Journal of Near
Eastern Studies 28 (2) : 84-108.

Maguire, Henry. 1994. « Imperial Gardens and the Rhetoric of Renewal ». Dans
New Constantines: the Rythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th-13th
Centuries. Sous la direction de Paul Magdalino, 181-98. Aldershot:
Ashgate.

Mango, Cyril A. 1993. The art of the Byzantine Empire 312-1453: sources and
documents. Toronto : University of Toronto Press.

. 1994. « Notes d’épigraphie et d’archéologie : Constantinople, Nicée ».
Dans Travaux et mémoire. Vol. 12, 343-57. Paris : De Boccard.

Manteghi, Haila. 2018. « The king and the wizard: Apollonius of Tyana in the
Iskandarnama of Nizami Ganjavi (1141-1209) ». Dans The Alexander

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 380



Romance: history and literature. Sous la direction de Richard Stoneman,
Krzysztof Nawotka, et Agnieszka Wojciechowska, 63-68. Groningen :
Barkhuis & Groningen University Library.

Marcotte, Didier. 2015. « Chosroes [°" et Priscien: Entretiens de physique et de
météorologie ». Dans Husraw [¢", reconstructions d’un régne : sources et
documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 285-304. Paris :
Association pour I'’Avancement des Etudes Iraniennes.

Martini Bonadeo, Cecilia. 2012. Sulla via di Bagdad: filosofia, scienza, medicina e
alta divulgazione nell’lslam medievale tra 8. e 12. secolo. Padova:
Tipografia Veneta.

. 2019. « La tradition du livre Alpha elatton de la Métaphysique d’Aristote
chez les maitres chrétiens du cercle aristotélicien de Bagdad au X siécle :
Abl Bisr Matta ibn Yinus et Yahya ibn ‘Adi ». Dans La philosophie en
syriague. Sous la direction de Emiliano Fiori et Henri Hugonnard-Roche,
287-328. Paris : Geuthner.

McCormick, Michael. 1994. « Diplomacy and the Carolingian Encounter with
Byzantium down to the accession of Charles the Bald ». Dans Eriugena:
East and West. Papers of the Eighth International Symposium of the Society
for the Promotion of Eriugenean Studies, 15-48. Notre dame : Notre Dame
University Press.

Méjean, Suzanne. 1970. « A propos de I'arbre aux oiseaux dans Yvain ». Romania
91 (3) : 392-99.

Melasecchi, Beniamino. 1996. « Il l6gos esiliato: gli ultimi Accademici alla corte di
Cosroe ». Dans Scienze tradizionali in Asia: principi ed applicazioni. Atti del
convegno, Perugia 26-28 ottobre 1995. Sous la direction de Beniamino
Melasecchi et Lionello Lanciotti, 11-44. Perugia : Fornari Editore.

Melikian-Chirvani, Assadullah Souren. 1991. « Le livre des rois, miroir du destin. Il
- Takht-e Soleyman et la symbolique du Shah-Name ». Studia Iranica 20 :
33-148.

Menasce, Jean de. 1958. Une encyclopédie mazdéenne : le Dénkart. Quatre
conférences données a I'Université de Paris sous les auspices de la
fondation Ratanbai Katrak. Paris : resses Universitaires de France.

Milstein, Rachel. 2014. « King Solomon’s Temple and Throne as Models in Islamic
Visual Culture ». Dans Visual constructs of Jerusalem. Sous la direction de
Bianca Kuhnel, Galit Noga-Banai, Hanna Vorholt, et Visual Constructs of
Jerusalem, 187-94. Turnhout : Brepols.

Miquel, André. 1975. La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu

du 11. siécle. Géographie arabe et représentation du monde : la terre et
I'étranger. Vol. 2. Paris : Mouton.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 381



. 2001. Geographie et géographie humaine dans la litterature arabe des
origines a 1050. Vol. 2.1. Paris : Editions de 'TEHESS.

. 2013. La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du 11e
siecle. Tome 2. Volume 2 Géographie arabe et représentation du monde : la
terre et I'étranger. Paris : Editions de I'Ecole des hautes études en sciences
sociales.

Mohebbi, Parviz. 1996. Techniques et ressources en Iran: du 7¢ au 19¢ siecle.
Tehran : Institut francais de recherche en Iran.

Molé, Marijan. 1963. Culte, mythe et cosmologie ans I'lran ancien. Paris : Presses
Universitaires de France.

Moreno, Paolo. 1966. « Theodoros ». Dans Enciclopedia dell’Arte Antica. Roma :
Istituto della enciclopedia italiana.

Morgan, Jacques de, Gustave Jéquier, Roland de Mecquenem, Bernard
Haussoullier, et Johannes M. Graadt van Roggen, dir. 1905. Mémoires de la
Délégation archéologique en Iran. Volume 7: Recherches archéologiques.
Paris : Ernest Leroux.

Morony, Michael. 1976. « The Effects of the Muslim Conquest on the Persian
Population of Iraq ». Iran 14 : 41-59.

. 1982. « Conquerors and conquered: Iran ». Dans Studies on the First
Century of Islamic Society. Sous la direction de Gualthertis H.A. Juynboll,
73-87. Carbondale : Southern Illinois University Press.

. 1984. Irag after the Muslim Conquest. Princeton : Princeton University
Press.

. 2009. «al-Mada’en ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 15
septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/madaen-sasanian-
metropolitan-area.

. 2011. « Arab ii. Arab conquest of Iran ». Dans Encyclopaedia Iranica.
Consulté le 27 juillet 2020. https://www.iranicaonline.org/articles/arab-ii.

Motoyoshi, Akiko. 1999. « Reality and reverie: wine and ekphrasis in the ‘Abbasid
poetry of Abd Nuwas and al-BuhturT ». Japan Association for Middle East
Studies 14 : 85-120.

Nagel, Tilman. 2011. « Il califfato degli Abbasidi ». Dans Storia del mondo arabo.
Sous la direction de Ulrich Haarmann, 3-102. Milano : Mondadori.

Nallino, Carlo A. 1922. « Tracce di opere greche giunte agli Arabi per trafila
pehlevica ». Dans A volume of Oriental Studies presented to Professor
Edward G. Browne. Sous la direction de Thomas W. Arnold et Reynold
Nicholson, 345-63. Cambridge : Cambridge University Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 382



Nappi, Carla S. 2009. The monkey and the inkpot: natural history and its
transformations in early modern China. Cambridge, Mass: Harvard
University Press.

Nechaeva, Ekaterina. 2014. Embassies, negotiations, gifts: systems of East Roman
diplomacy in Late Antiquity. Stuttgart : Franz Steiner Verlag.

Needham, Joseph. 1954. Science and civilisation in China. Vol. 1: Introductory
orientations. Cambridge : Cambridge University Press.

. 2007. Science and civilisation in China. Volume 4.2. Physics and physical
technology. Cambridge : Cambridge University Press.

Nelson, Janet L. 2014. « The settings of the gifts in the reign of Charlemagne ».
Dans The languages of gift in the early Middle Ages. Sous la direction de
Wendy Davies et Paul Fouracre, 116-48. Cambridge : Cambridge University
Press.

Neugebauer, O. 1947. « Studies in Ancient Astronomy. VIIl. The Water Clock in
Babylonian Astronomy ». Isis 37 (1/2) : 37-43.

Noble, Joseph V., et Derek J. de Solla Price. 1968. « The Water Clock in the Tower
of the Winds ». American Journal of Archaeology 72 (4) : 345-55.

Northedge, Alastair. 2002. « The Palaces of the Abbasids at Samarra ». Dans A
Medieval Islamic City Reconsidered: An Interdisciplinary Approach to
Samarra. Sous la direction de Chase F. Robinson, 29-67. Oxford : Oxford
University Press.

Olmstead, Albert T. 1948. History of the Persian Empire. Chicago ; London : The
University of Chicago Press.

Ottewill-Soulsby, Samuel. 2018. « Carolingian Diplomacy ». Dans The
Encyclopedia of Diplomacy, Sous la direction de Gordon Martel, 1-9. West
Sussex : Wiley-Blackwell.

Overlaet, Bruno. 1993. Splendeur des Sassanides : 'empire perse entre Rome et
la Chine, 224-642 [exposition] 12 février au 25 avril 1993, Bruxelles /
[organisée par les] Musées royaux d’art et d’histoire. N. 66. Bruxelles : Créedit
communal ; Musées royaux d’art et d’histoire.

Panaino, Antonio C. D. 1992. « La diffusione dell’astronomia e dell’astrologia
mesopotamica in India attraverso la mediazione iranica ». Dans L’Astrologia
e la sua influenza nella filosofia, nella letteratura e nell’arte dall’eta classica
al Rinascimento. Sous la direction de Luisa Rotondi Secchi Tarugi, 9-50.
Milano : Nuovi Orizzonti.

. 1995. « Uranographia Iranica 1°. The three heavens in the zoroastrian
tradition and the Mesopotamian background ». Dans Au carrefour des
religions. Mélanges offerts a Philippe Gignoux, sous la direction de Rika

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 383



Gyselen, 205-25. Bures-sur-Yvette : Groupe pour I'Etude de la Civilisation
du Moyen-Orient.

. 1998. Tessere il cielo. Considerazioni sulle Tavole astronomiche, gli
Oroscopi e la Dottrina dei Legamenti tra Induismo, Zoroastrismo,
Manicheismo e Mandeismo. Roma : Istituto Italiano per I'Africa e I'Oriente.

——— 1999a. « Contatti sino-iranici nella cultura astronomica dell’lran
preislamico ». Dans Dall’Europa alla Cina: contributi per una storia
dell’astronomia. Sous la direction de Isaia lannaccone et Adolfo Tamburello,
41-54. Napoli : Universita degli studi Federico II.

. 2001. « Riflessioni sul concetto di Anno Cosmico ». Dans La questione
delle influenze Vicino-Orientali sulla religione greca. Stato degli studi e
prospettive della ricerca. Atti del Colloquio Internazionale - Roma 20-22
maggio 1999. Sous la direction de Sergio Ribichini, Maria Rocchi, et Paolo
Xella, 87-101. Roma : Consiglio Nazionale delle Ricerche.

. 2002a. « New Perspectives for an Intercultural Approach to the Sciences
of Antiquity between East and West. Some Reflections on the Cultural
Meaning of the MELAMMU Project ». Dans ldeologies as Intercultural
Phenomena. Proceedings of the Third Annual Symposium of the Assyrian
and Babylonian Intellectual Heritage Project Held in Chicago, USA, October
27-31, 2000. Sous la direction de Antonio Panaino et Giovanni Pettinato, 1-
12. Mimesis. Milano.

2002b. Panaino, Antonio. « Quelques réflexions sur le calendrier
zoroastrien ». Dans Iran. Questions et connaissances. Vol. |: La période
ancienne. Quatrieme conférence européenne d’études iraniennes. Paris, 6-
10 septembre 1999. Sous la direction de Philip Huyse, 221-32. Paris :
Peeters Publishers.

. 2003a. « Human and Divine Time in the Zoroastrian Cosmology ». Dans
Cosmology through the Time. Ancient and Modern Cosmologies in the
Mediterranean Area. Proceedings of the Conference held in Montepozio
Catone, June, 17-20, 2001. Sous la direction de Sergio Colafrancesco et
Giuliana Giobbi, 15-24. Milano : Mimesis.

. 2003b. « Tempo infinito e tempo limitato nella tradizione mazdaica ». Dans
La concezione del tempo in Asia : atti del Convegno di studio del 29 maggio
2002 a Milano in occasione del cinquantesimo anniversario della fondazione
della sezione lombarda dell’ls..A.O., 31-38. Milano : Is.l.A.O.

. 2004a. « Astral Characters of Kingship in the Sasanian and Byzantine
Worlds ». Dans Convegno internazionale: La Persia e Bisanzio (Roma, 14-
18 Ottobre 2002, 555-94. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei.

. 2004b. « Considerazioni sulla trasmissione delle scienze esatte e delle
cosiddette “pseudoscienze” tra Grecia e Iran ». Dans Varia Iranica. Sous la

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 384



direction de Carlo G Cereti, Beniamino Melasecchi, et Farrokh Vajifdar,
213-37. Roma : Istituto Italiano per I'Africa e I'Oriente.

. 2009. « The King and the Gods in the Sasanian Royal ldeology ». Dans
Sources pour I'histoire et la géographie du monde iranien (224-710). Sous
la direction de Rika Gyselen, 18 : 209-56. Bures-sur-Yvette : Groupe pour
I'étude de la civilisation du Moyen-Orient.

. 2010. « The Astronomical Conference of the year 556 and the Politics of
Xusraw Anosag-ruwan ». Dans Commutatio et contentio. Studies in the Late
Roman, Sasanian, and Early Islamic Near East. In Memory of Zeev Rubin.
Sous la direction de Herrscher Borm et Elit Wiesehofer, 293-306.
Dusseldorf : Wellem Verlag.

. 2013. « Mortality and Immortality: Yama’s / Yima’s Choice and the
Primordial Incest ». Dans Disputationes Iranologicae Vindobonenses. Sous
la direction de Antonio Panaino et Velizar Sadovski. Vol. 2, 47-164. Wien :
Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenscaften.

2014. Sidera viva. Studi iranici di storia della mitologia astrale,
dell’astronomia e dell’astrologia antica. Sous la direction de Paolo Ognibene,
Andrea Gariboldi, et Velizar Sadovski. 2 vol. Milano; Udine : Mimesis.

. 2015. «Yima ed il “rifiuto” della daéna-. Ovvero dell'incestualita, della
beatitudine e della morte tra ambigui ostacoli e seducenti trasparenze ».
Dans Démons iraniens. Actes du colloque international organisé a
I'Université de Liége les 5 et 5 février 2009 a 'occasion des 65 ans de Jean
Kellens. Sous la direction de Philippe Swennen, 97-123. Liége : Presses
Universitaires de Liege.

. 2016. « Between Astral Cosmology and Astrology. The Mazdean Cycle of
12.000 Years and the Final Renovation of the World ». Dans Zoroastrian
Flame. Exploring Religion, History and Tradition. Sous la direction de Alan
Williams, Sarah Stewart, et Almut Hintze, 113-33. London; New York : I.B.
Tauris.

. 2017a. « Astrologi cristiani alle corti Sasanide e Cinese ». Bizantinistica :
rivista di studi bizantini e slavi 18, 149-66.

. 2017b. « The Origins of Middle Persian Zaman and Related Words: A
Controversial Etymological History ». Iran and the Caucasus 21 : 150-195.

. 2018a. « Il simbolismo dell’Albero della Vita secondo la tradizione iranica ».
Dans Nel ricordo di Gianfranco Fiaccadori: atti della giornata di studi:
Milano, 21 gennaio 2016. Sous la direction de Vera von Falkenhausen,
Federica Chiesa, et Fabio E. Betti, 113-26. Milano : Ledizioni.

. 2018b. « On Iran’s Role in the Transmission of Astral Science ». Dans The
Interactions of Ancient Astral Science. Sous la direction de David Brown,
482-514. Bremen : Hempen Verlag.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 385



. 2019. « Sul confronto tra dio ed il péyag BaaciAeug nel INMepi kGopou attribuito
allo (Pseudo[?])-aristotele nella ricezione siriaca ed orientale ».
Bizantinistica : rivista di studi bizantini e slavi 19 : 63-84.

. 2020a. A Walk through the Iranian Heavens. For a History of an
unpredictable Dialogue between non-Spherical and Spherical Models.
Irvine : Uci Jordan Center for Persian Studies.

. 2020b. OId Iranian Cosmography. Milano; Udine : Mimesis.

. 2020c. « The Conceptual Image of the Planets in Ancient Iran and the
Process of Their Demonization: Visual Materials and Models of Inclusion and
Exclusion in Iranian History of Knowledge ». NTM Zeitschrift flir Geschichte
der Wissenschaften, Technik und Medizin 28 : 359-89.

. 2020d « Light, Time, Motion and Impulse in the Zoroastrian Pahlavi Texts ».
Iran and the Caucasus 24 : 243-85.

. a paraitre. « Traces of a Pahlavi Lexical and Technical Heritage in Medieval
Latin through the Arabic Intermediation: ‘Miracles’, Doubts, Problems ».

Panaino, Antonio, Reza Abdollahy, et Daniel Balland. 1990. « Calendars ». Dans
Encyclopaedia  Iranica. Consulté le 23  septembre  2019.
http://www.iranicaonline.org/articles/calendars.

Pankenier, David W. 2013. Astrology and cosmology in early China: conforming
earth to heaven. New York : Cambridge University Press.

Papathanassiou, Maria K. 2020. « The Occult Sciences in Byzantium ». Dans A
companion to Byzantine science. Sous la direction de Stavros Lazaris,
464-95. Leiden ; Boston : Birill.

Parpola, Simo. 1993. « The Assyrian Tree of Life: Tracing the Origins of Jewish
Monotheism and Greek Philosophy ». Journal of Near Eastern Studies 52
(3) : 161-208.

Pasha Zanous, Hamidreza, et Esmaeil Sangari. 2018. « The Last Sasanians in
Chinese Literary Sources: Recently Identified Statue Head of a Sasanian
Prince at the Qianling Mausoleum ». Iranian Studies 58 (4) : 499-515.

Pellat, Charles. 1952. « Gahiz a4 Bagdad et a Samarra ». Rivista degli Studi
Orientali 27 (1) : 47-67.

. 1954. « Gahiziana, I: Le Kitab al-Tabassur bi-I-tigara attribué a Gahiz ».
Arabica 1 (2) : 153-65.

Pelliot, Paul. 1923. « La théorie des quatre Fils du Ciel ». T'oung Pao, Second
Series, 22 (3) : 97-125.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 386



Perkams, Matthias. 2019. « Sergius de Ré§ ayna : le renouveau syro-occidental de
I'aristotélisme et sa transmission syro-orientale ». Dans La philosophie en
syriague. Sous la direction de Emiliano Fiori, 209-30. Paris : Geuthner.

Perrot, Jean. 1971. The Organ from its invention in the Hellenistic Period to the end
of the Thirteenth Century. Oxford : Oxford University Press.

Peters, Francis E. 1968. Aristoteles Arabus. The Oriental Translations and
Commentaries on the Aristotelian Corpus. Leiden : Brill.

Pingree, David. 1963a. « Astronomy and Astrology in India and Iran ». Isis 54 (2) :
229-46.

. 1963b. « Indian Influence on Early Sassanian and Arabic Astronomy ».
Journal of Oriental Research, Madras 33 : 1-8.

. 1968. The Thousands of Abi Ma ‘shar. London : Warburg Institute.

. 1973a. « The Greek Influence on Early Islamic Mathematical Astronomy ».
Journal of the American Oriental Society 93 (1) : 32-43.

. 1973b. « Leo the Mathematician ». Dans Dictionary of Scientific Biography,
sous la direction de Charles C. Gillispie. Vol 8, 190-92. New York.

. 1989. « Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia ».
Dumbarton Oaks Papers 43 : 227-39.

. 1996. « Astronomy in India ». Dans Astronomy before the telescope, sous
la direction de Christopher Walker, 123-42. London : St. Martin’s Press.

. 2001. « From Alexandria to Baghdad to Byzantium. The Transmission of
Astrology ». International Journal of the Classical Tradition 8 (1) : 3-37.

. 2004. « Sasanian Astrology in Byzantium ». Dans Convegno Internazionale
La Persia e Bisanzio: Roma, 14-18 ottobre 2002, 539-53. Roma : Accademia
Nazionale dei Lincei.

. 2005. « Masha’allah’s Zoroastrian Historical Astrology ». Dans Horoscopes
and public spheres: essays on the history of astrology. Sous la direction de
Gunther Oestmann, H. Darrel Rutkin, et Kocku von Stuckrad, 95-100. Berlin ;
New York : Walter de Gruyter.

Piras, Andrea. 2003. « Presenza e attesa del Rinnovatore nello zoroastrismo ».
Dans Il Salvatore del mondo. Prospettive messianiche e di salvezza
nell’Oriente antico. Sous la direction de Beniamino Melasecchi, 1-28. Roma :
Istituto Italiano per I'Africa e I'Oriente.

. 2009. « Ritualita della comunicazione: scambi di lettere tra Bisanzio e la
Persia ». Bizantinistica : rivista di studi bizantini e slavi 11 : 301-16. Sous la
direction de Antonio Carile et Antonio Panaino.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 387



. 2017. « Xvarenah- and the Garlands. Notes about the Avestan and
Manichaean Yima ». Dans Studia Philologica Iranica. Gherardo Gnoli
Memorial Volume. Sous la direction de Enrico Morano, Elio Provasi, et
Adriano Rossi, 311-23. Roma : Scienze e Lettere.

Planhol, Xavier de. 2012. « Kariz iii. Economic and Social Contexts ». Dans
Encyclopaedia Iranica. Consulté le 4 avril 2019.
http://www.iranicaonline.org/articles/kariz_3.

Plessner, Martin. 2010. « Balinds ». Dans Encyclopédie de I'lslam. Consulté le 23

juillet 2020.
http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/9789004206106 eifo_SIM_114
6.

Plofker, Kim. 2007. « Fazari: Muhammad ibn lbrahim al-Fazari ». Dans The
Biographical Encyclopaedia of Astronomers. Sous la direction de Thomas
Hockey. New York : Springer.

Polak, Lucie. 1982. « Charlemagne and the Marvels of Constantinople ». Dans The
Medieval Alexander and Romance Epic. Sous la direction de Peter Noble,
Lucie Polak, et Claire Isoz, 159-71. New York ; London ; Nendeln : Kraus
International Publications.

Pomel, Fabienne. 2015. Engins et machines. L’imaginaire mécanique dans les
textes médiévaux. Rennes : Presses universitaires de Rennes.

Pontani, Filippomaria. 2015. « Scholarship in the Byzantine Empire (529-1453) ».
Dans Brill's companion to ancient Greek scholarship. Volume 1: History;
Disciplinary Profiles. Sous la direction de Franco Montanari, Stephanos
Matthaios, et Antonios Rengakos, 1 : 297-455. Leiden ; Boston : Birill.

Pope, Arthur Upham. 1933. « A Sasanian Garden Palace ». The Art Bulletin 15 (1) :
75-85.

. 1977. A Survey of Persian Art. From Prehistoric Time to the present. Vol.
2. London; New York : Oxford University Press.

Pope, Arthur Upham, et Phyllis Ackerman. 1946. « An Unpublished Sasanian Silver
Dish ». Bulletin of the Iranian Institute 6/7 : 50-57.

Porter, Yves. 1995. « La forme et le sens. A propos du portrait dans la littérature
persane classique ». Dans Pand-o Sokhan. Mélanges offerts a Charles-
Henri de Fouchécour. Sous la direction de Christophe Balay, Claire Kappler,
et Ziva Vesel, 219-31. Tehran : Institut Francais de recherche en Iran.

Possekel, Ute. 1999. Evidence of Greek philosophical concepts in the writings of
Ephrem the Syrian. Louvain : Peeters.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 388



Potts, Daniel. 2018. « Gondeshapur ». Dans The Oxford Dictionary of Late
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 672.
Oxford : Oxford University Press.

Pourshariati, Parvaneh. 2007. « Hamza al-IsfahanT and Sasanid Historical
Geography of SinT Mulik al-'Ardw’al-anbiya ». Dans Des Indo-Grecs aux
Sassanides : Données pour I'Histoire et la Géographie Historique. Sous la
direction de Rika Gyselen, 111-40. Bures-sur-Yvette : Groupe pour 'Etude
de la Civilisation du Moyen-Orient

. 2008. Decline and fall of the Sasanian empire: the Sasanian-Parthian
confederacy and the Arab conquest of Iran. London: |.B. Tauris.

Price, Derek de Solla. 1959. « An Ancient Greek Computer ». Scientific American
200 (6) : 60-67.

. 1964. « Technology and the Idea of Mankind ». Technology and Culture 5,
ne 1 : 43-56.

. 1974. « Gears from the Greeks. The Antikythera Mechanism: A Calendar
Computer from ca. 80 B. C. » Transactions of the American Philosophical
Society 64 (7) : 1-70.

. 1978. Science since Babylon. New Haven : Yale University Press.

Pugliara, Monica. 2003. /I mirabile e l'artificio: creature animate e semoventi nel
mito e nella tecnica degli antichi. Roma : L’Erma di Bretschneider.

Pulleyblank, Edwin G. 1991. « Chinese-Iranian Relations i. In Pre-Islamic Times ».
Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 23 novembre 2017.
http://www.iranicaonline.org/articles/chinese-iranian-i.

Rabbat, Naser. 1993. « The Dome of the Rock Revisited: Some Remarks on al-
Wasiti’'s Accounts ». Mugarnas 10 : 66-75.

Raffaelli, Enrico. 1999. « Il tema del mondo e il tema di Gayomard nel Bundahisn ».
Dans Giovanni Schiaparelli, storico dell'astronomia e uomo di cultura: Atti
del seminario di studi. Milano, 12-13 maggio 1997, Osservatorio
astronomico di Brera. Sous la direction de Antonio Panaino et Guidi
Pellegrini, 187-93. Milano : Mimesis e Istituto Italiano per I’Africa e I'Oriente.

———. 2001. L’oroscopo del mondo: il tema di nascita del mondo e del primo uomo
secondo l'astrologia zoroastriana. Milano : Mimesis.

———. 2002. « Mots et doctrines moyen-perse dans les textes arabes ». Dans
Iran, questions et connaissances : actes du Ivé Congrés européen des
études iraniennes. Sous la direction de Philip Huyse, 111-20. Paris :
Association pour 'avancement des études iraniennes.

. 2009. « The Astrological Chapter of the Skand Gumanig Wizar ». Dans
Kayd : Studies in History of Mathematics, Astronomy and Astrology in

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 389



Memory of David Pingree. Sous la direction de Gherardo Gnoli et Antonio
Panaino, 105-27. Roma : Istituto Italiano per I'Africa e I'Oriente.

. 2010. « L’astrologie dans le zoroastrisme d’époque sassanide : L'exemple
de la 5°m section du Bundahidn.» Studia Asiatica. Special issue:
“Proceedings of the 6th EASR / IAHR Special Conference: Religious History
of Europe and Asia, Bucharest, 20—-23 September 2006, Volumes 4 et 5
(1-2) : 63-87.

. 2014. The Sih-rézag in Zoroastrianism: a textual and historico-religious
analysis. London ; New York : Routledge.

. 2017. « Astrology and Religion in the Zoroastrian Pahlavi Texts ». Journal
asiatique 305 : 171-90.

Ragab, Ahmed. 2015. Medieval Islamic Hospital: medicine, religion, and charity.
Cambridge ; New York : Cambridge University Press.

Raggetti, Lucia. 2019. « Apollonius of Tyana’s Great Book of Talismans ». Nuncius
34 : 155-89.

RahimT, Gulam Husayn. 2017. « Mudiriyyat tagsim-i ab dar Iran-e gadim ba takya
bar abar pangan ». Ta'rih-i ‘ilm 14 (2) : 153-9.

Ramelli, llaria. 2004. « Linee introduttive a Barhadbeshabba di Halwan, Causa
della fondazione delle scuole. Filosofia e storia della filosofia greca e
cristiana in Barhadbeshabba ». 'llu Revista de Ciencias de las Religiones 9 :
127-81.

. 2005. « Barhadbeshabba di Halwan, Causa della fondazione delle scuole:
traduzione e note essenziali ». 'llu Revista de Ciencias de las Religiones
10:127-70.

. 2018. « Barhadbeshabba of Halwan ». Dans The Oxford Dictionary of Late
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 1 : 212.
Oxford : Oxford University Press.

Rashed, Roshdi. 1989. « Transmission of Greek Scientific Thought into Arabic:
Examples from Mathematics and Optics ». History of Science, 27 : 199-209.

Reinink, Gerrit J. 2003. « Theology and Medicine in Jundishapur : Cultural Changes
in the Nestorian School Tradition ». Dans Learned Antiquity: Scholarship
and Society in the Near-East, the Greco-Roman World, and the Early
Medieval West. Sous la direction de Alasdair A. MacDonald, Michael W.
Twomey, et Gerrit J. Reinink, 163-74. Leuven : Peeters.

Rezania, Kianoosh. 2008. « Zurvan: limitless time or timeless time? The question
of Eternity and time in Zoroastrianism ». Journal of the K. R. Cama Oriental
Institute 68 : 48-71.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 390



. 2010. Die zoroastrische Zeitvorstellung: eine Untersuchung tber Zeit- und
Ewigkeitskonzepte und die Frage des Zurvanismus. Wiesbaden :
Harrassowitz Verlag.

Rice, David S. 1958. « A Drawing of the Fatimid Period ». Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, University of London 21 (1/3) : 31-39.

Riedel, Dagmar. 2010. « Kalila wa Demna. i. Redactions and circulation ». Dans
Encyclopaedia Iranica. Consulté le 9 avril 2018.
https://www.iranicaonline.org/articles/kalila-demna-i.

Rodriguez Arribas, Josefina, Charles Burnett, Silke Ackermann, et Ryan Szpiech,
dir. 2019. Astrolabes in Medieval cultures. Leiden ; Boston : Brill.

Rohr, René R. J. 1980. « A Unique Greek Sundial Recently Discovered in Central
Asia ». Journal of the Royal Astronomical Society of Canada 74 : 271-78.

Rong Xinjiang. 2002. « Bosi yu Zhongguo: Liang zhong wenhua zai Tangchao de
jlaorong (Persia and China: Interaction and Exchange between two cultures
in the Tang Era) ». Sous la direction de Liu Dong. Zhongguo xueshu 4 :
56-76.

Rosenthal, Franz. 2007. Knowledge triumphant: the concept of knowledge in
medieval Islam. Boston ; Leiden : Birill.

Rothstein, Gustav. 1899. Die Dynastie der Lahmiden in al-Hira. Berlin : Reuther &
Reichard.

Ruggles, D. Fairchild. 2008. Islamic gardens and landscapes. Philadelphia :
University of Pennsylvania Press.

Russo, Lucio. 2004. The forgotten revolution: how science was born in 300 BC and
why it had to be reborn. Berlin ; New York : Springer.

. 2017. La rivoluzione dimenticata: il pensiero scientifico greco e la scienza
moderna. Milano : Feltrinelli.

Saadat, Yusef. 2014. « Middle Persian abaz-handaxtan ». Journal of Persianate
Studies 7 ; 137-48.

Sabra, Abdelhamid |. 1977. « A note on Codex Biblioteca Medicea-Laurenziana OR
152 ». Journal for the History of Arabic Science 1 (2) : 276-78.

. 1987. « The Appropriation and Subsequent Naturalization of Greek
Science in Medieval Islam: A Preliminary Statement ». History of Science
25 :223-43.

. 1996. « Situating Arabic Science: Locality versus Essence ». Isis 87 (4) :
654-70.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 391



Saliba, George. 1985. « The Function of Mechanical Devices in Medieval Islamic
Society ». Science and Technology in Medieval society 441 : 141-152.

. 1998. Al-Fikr al- ‘ilmr al- ‘arabr : na$ atuhu wa tatawwuruhu. Tripoli : Markaz
al-dirasat al-masihiyya al-islamiyya, Jami‘at al-Balamund.

. 1999. Rethinking the Roots of Modern Science: Arabic Manuscripts in
European Libraries. Washington, D.C: Center for Contemporary Arab
Studies, Georgetown University.

. 2001. « Science before Islam ». Dans The Different Aspects of Islamic
Culture. Vol. 4: Science and Technology in Islam. Sous la direction de
Ahmad Y. al-Hassan et Albert Z. Iskandar. Vol. 4, 27-49. Paris : UNESCO.

. 2007. Islamic science and the making of the European Renaissance.
Cambridge, Mass. : MIT Press.

. 2015. « The Mysterious Provenance of Banu Musa’s Treatise on Music ».
Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200).
Sous la direction de Siegfried Zielinski, Peter Weibel, et Zentrum fur Kunst
und Medientechnologie Karlsruhe, 58-65. Ostfildern : Hatje Cantz.

Salmon, Claudine. 2004. « Les Persans a I'extrémité orientale de la route maritime
(l1* A.E. -XVII¢ siecle) ». Archipel 68 : 23-58.

Sambursky, Samuel. 1987. The physical world of late antiquity. Princeton, N.J :
Princeton University Press.

Samir, Imad. 2015. « Banu Musa ibn Shakir: A programmable universal musical
automaton: two translations ». Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-
Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski,
Peter Weibel, et Zentrum fiir Kunst und Medientechnologie Karlsruhe, 68-86.
Ostfildern : Hatje Cantz.

Sanjakdar Chaarani, Mona. 2015. « The Automatic Mechanical Hydraulic Organ of
the Banu Musa ibn Shakir ». Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-
Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski,
Peter Weibel, et Zentrum fur Kunst und Medientechnologie Karlsruhe, 87-92.
Ostfildern : Hatje Cantz.

Savran, Scott. 2018. Arabs and Iranians in the Islamic conquest narrative: memory
and identity construction in Islamic historiography, 750-1050. London ; New
York : Routledge.

Scarcia Amoretti, Biancamaria. 2013. Il mondo musulmano: quindici secoli di storia.
Roma : Carocci.

Schacht, Joseph. 1967. The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford :
Clarendon Press.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 392



Schafer, Edward. 1951. « Iranian merchants in T'ang Dynasty Tales ». Dans
Semitic and Oriental Studies: A Volume presented to William Popper,
403-22. Berkeley : University of California Publications in Semitic Philology.

Schlauch, Margaret. 1932. « The Palace of Hugon de Constantinople ». Speculum
7 (4) : 500-514.

Schmidt, Erich F. 1957. Persepolis Il. Contents of the Treasury and other
Discoveries. Chicago : The University of Chicago Press.

Sellheim, Rudolf. 2010. « al- Khatib al- Baghdadi ». Dans Encyclopédie de I'lslam.
Consulté le 3 mars 2019. https://referenceworks-brillonline-
com.prext.num.bulac.fr/entries/encyclopedie-de-I-islam/al-khatib-al-
baghdadi-SIM_42357s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopedie-de-I-
islamé&s.g=Al-Khatib+al-Baghdadi.

Semsar Yazdi, Ali Asghar, et Majid Labbaf Khaneiki. 2016. Qanat knowledge.
Construction and Maintenance. New York : Springer Berlin Heidelberg.

Shahbazi, A. Shapur. 2012. « Haft keSvar ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté
le 23 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/haft-kesvar.

Shaked, Shaul. 1987. « Payman: An Iranian Idea in Contact with Greek Thought
and Islam ». Dans Transition periods in Iranian history. Actes du symposium
de Fribourg-en-Brisgau (22—24 mai 1985), 217-40. Leuven : Peeters.

. 2013. « The Sayings of Wuzurgmihr the Sage — A Piece of Sasanian
Wisdom Transmitted into Arabic ». Dans Exchange and Transmission
across Cultural Boundaries. Philosophy, Mysticism and Science in the
Mediterranean World. Proceedings of an International Workshop Held in
Memory of Professor Shlomo Pines at The Institute for Advanced Studies,
The Hebrew University of Jerusalem 28 February — 2 March 2005. Sous la
direction de Haggai Ben-Shammai, Shaul Shaked, et Sarah Stroumsa,
216-75. Jerusalem : The Israel Academy of Sciences and Humanities.

Shaked, Shaul, et Zabibollah Safa. 2011. « Andarz ». Dans Encyclopaedia Iranica.
Consulté le 21 janvier 2019. https://iranicaonline.org/articles/andarz-
precept-instruction-advice.

Shaki, Mansour. 1970. « Some Basic Tenets of the Eclectic Metaphysics of the
Dénkart ». Archiv Orientalni 38 : 277-312.

. 1973. « A Few Philosophical and Cosmological Chapters of the Dénkart ».
Archiv Orientalni 41 : 133-64.

. 1975. « Two Middle Persian Philosophical Terms LYSTK’ and M'TK’ ».
Dans Iran ancien: Actes du XXIX¢ Congres international, 52-57. Paris :
L’Asiathéeque.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 393



. 1981. « The Dénkard Account of the History of Zoroastrian Scriptures ».
Archiv Orientalni 49 (2) : 114-25.

. 1994. « Dén ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 6 avril 2019.
http://www.iranicaonline.org/articles/den.

. 2012a. « Greece iv. Greek Influence on Persian Thought ». Consulté le 4
novembre 2019. http://www.iranicaonline.org/articles/greece-iv.

. 2012b. « Falsafa ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 novembre
2019. https://iranicaonline.org/articles/falsafa.

Shalem, Avinoam. 1991. « The Fall of al-Mada’in: Some Literary References
concerning Sasanian Spoils of War in Mediaeval Islamic Treasuries ». Iran
32:77-81.

. 2006. « Manipulations of Seeing and Visual Strategies in the Audience
Halls of the Early Islamic Period. Preliminary Notes ». Dans Visualisierungen
von Herrschaft, 213-32. Istanbul : Ege Yayinlari.

Shanzer, Danuta. 1996. « Two Clocks and a Wedding: Theodoric’s Diplomatic
Relations With the Burgundians ». Romanobarbarica : contributi allo studio
dei rapporti culturali tra mondo romano e mondo barbarico 14 : 225-58.

Shapira, Dan. 2001. « Was there a geographical science in Sasanian Iran? » Acta
Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae 54 (2/3) : 319-38.

Sawqf, Jalal. 1995 Al-‘uldm wa al-ma arif al-handasiyya fi al-hadara al-Islamiyya.
al-Kuwait : Mu’assasa al-Kuwait lil-Tagaddum al-‘ilmT, Idara al-Ta'Iif wa al-
Tarjama wa al-Nasr.

Sherwood, Merriam. 1947. « Magic and Mechanics in Medieval Fiction ». Studies
in Philology 44 (4) : 567-92.

Shoemaker, Stephen J. 2019. « Les vies de Muhammad ». Dans Le Coran des
historiens. Sous la direction de Muhammad Ali Amir-Moezzi et Guillaume
Dye. Vol. 1, 183-246. Paris : Les éditions du Cerf.

Simpson, St John, et Svetlana Pankova, dir. 2017. Scythians: warriors of ancient
siberia. New York : Thames & Hudson.

Sims-Williams, Nicholas. 2009. « Christian Literature in Middle Iranian
Languages ». Dans The Literature of Pre-Islamic Iran. Companion Volume |
to a History of Persian Literature. Sous la direction de Ronald Emmerick et
Maria Macuch, 266-87. London : I.B. Tauris.

Skjeervg, Prods O. 2011. « Azdaha ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 8

octobre 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/azdaha-dragon-various-
kinds#ptl.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 394


http://www.iranicaonline.org/articles/greece-iv

Solis Santos, Carlos. 1998. « Macchine, tecniche e meccanica ». Dans | Greci.
Storia, cultura, arte, societa. Una storia greca. Vol. 3. Trasformazioni. Sous
la direction de Salvatore Settis, 705-28. Einaudi.

Steppat, Fritz. 1981. « From ‘Ahd Ardasir to al-Ma’man: a Persian element in the
policy of the Mihna ». Dans Studia Arabica et Islamica. Festschrift for Ihsan
‘Abbas on his sixtieth birthday. Sous la direction de Wadad Al-QadT, 451-54.
Beirut : American University of Beirut.

Stoneman, Richard. 2012. « Persian Aspects of the Romance Tradition ». Dans
The Alexander romance in Persia and the East. Sous la direction de Richard
Stoneman, Kyle Erickson, et lan Richard Netton, 3-18. Groningen : Barkhuis
Publishing & Groningen University Library.

Strohmaier, Gotthard. 1991. « ‘Umara ibn Hamza, Constantine V, and the invention
of the elixir ». Graeco-Arabica 4 : 21-24.

Sullivan, Penny. 1985. « Medieval Automata: The “Chambre De Beautés” in
Benoit's Roman de Troie ». Romance Studies 3 : 1-20.

Symons, Sarah L. 2019. « Sun and Stars: Astronomical Timekeeping in Ancient
Egypt ». Dans Down to the hour: short time in the ancient Mediterranean and
Near East. Sous la direction de Kassandra J. Miller et Sarah L. Symons,
14-51. Leiden; Boston : Brill.

Taddei, Matteo. 2015. « The Manuscript by al-Muradi from Andalusia ». Dans
Allah’s automata: artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous
la direction de Siegfried Zielinski, Peter Weibel, et Zentrum fir Kunst und
Medientechnologie Karlsruhe, 123-30. Ostfildern : Hatje Cantz.

Tafadduli, Ahmad. 1984. « Ain Nama ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le
5 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/ain-nama.

. 1988. « Barbad ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 septembre
2020. http://www.iranicaonline.org/articles/barbad-minstrel.

. 1995. « Draxt T asiirig ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 8 avril
2019. http://www.iranicaonline.org/articles/draxti-asurig.

. 2000. Sasanian society. New York : Bibliotheca Persica Press.

. 2011a. « Clime ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 mars 2020.
https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-
surface.

. 2011b. « Drustbed ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 26 ao(t
2020. https://iranicaonline.org/articles/drustbed.

Taqizadah, Hasan. 1937. « Some Chronological Data relating to the Sasanian
Period ». Bulletin of the School of Oriental and African Studies 9 (1) : 125-39.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 395


https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-surface
https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-surface
https://iranicaonline.org/articles/drustbed

.2010. Il computo del tempo nell’lran antico. Traduit en italien par Simone
Cristoforetti. Roma : ISIAO.

Tardieu, Michel. 1994. « Chosroes ». Dans Dictionnaire des philosophes antiques.
Sous la direction de Richard Goulet, 309-318. Paris : CNRS.

. 2015. « Les curiosités scientifiques des rois : Chosroés et Frédéric ». Dans
Husraw [¢". Reconstruction d’'un regne. Sources et documents. Sous la
direction de Christelle Jullien, 305-29. Paris : Association pour ’Avancement
des Etudes Iraniennes.

Terribili, Gianfilippo. 2010. « Appartenenza etnica e percezione del nemico: la
difesa delliranismo nel terzo libro del Dénkard ». These de doctorat,
Universita degli Studi di Roma “La Sapienza”.

. 2018. « Istakhr and its territory. A glance over Middle Persian Sources and
Sasanian Epigraphic Evidence ». Quaderni di Vicino Oriente 13 : 49-75.

Tor, Deborah. 2011. « The Islamising of Iranian Kingly Ideals in the Persianate
Furstenspiegel ». Iran: Journal of the British Institute of Persian Studies 49 :
15-22.

. 2012. « The Long Shadow of Pre-Islamic Iranian Rulership: Antagonism or
Assimilation ». Dans Late Antiquity : Eastern Perspectives. Sous la direction
de Teresa Bernheimer et Adam Silverstein, 145-63. Oxford : Oxbow.

Toral-Niehoff, Isabel. 2013. « Late Antique Iran and the Arabs: The Case of al-
Hira ». The Journal of Persianate Studies 6 : 115-26.

. 2014. Al-Hira. Eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontext.
Leiden ; Boston : Birill.

Torres-Garrido, Sergio, Rafael Lopez-Garcia, Diego Carou-Porto, et Rubén
Dorado-Vincente. 2019. « Historical and Technological Study of the 26 and
30 Mechanisms of “The Book of Secrets” by Ibn Khalaf al-Muradi ». Dans
Explorations in the history and heritage of machines and mechanisms. Sous
la direction de Baichun Zhang et Marco Ceccarelli, 213-26. New York :
Springer Berlin Heidelberg.

Tougher, Shaun. 1997. The reign of Leo VI (886-912): politics and people. Leiden;
New York : Brill.

Trannoy, Patricia. 1992. « De la technique a la magie : enjeu des automates dans
Le Voyage de Charlemagne a Jérusalem et a Constantinople ». Dans Le
merveilleux et la magie dans la littérature. Sous la direction de Geérard
Chandes, 227-52. Amsterdam; Atlanta : Editions Rodopi.

Treadwell, Luke. 2003. « Shahanshah and al-Malik al-Mu’ayyad: The Legitimation
of Power in Samanid and Biyid Iran ». Dans Culture and Memory in

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 396



Medieval Iran. Essays in Honour of Wilfred Madelung. Sous la direction de
Farhad Daftary et Josef W. Meri, 318-37. London ; New York : I.B. Tauris.

Trilling, James. 1997. « Daedalus and the Nightingale: Art and Technology in the
Myth of the Byzantine Court ». Dans Byzantine court culture from 829 to
1204. Sous la direction de Henry Maguire et Dumbarton Oaks, 221-30.
Washington, D.C. : Dumbarton Oaks.

Troupeau, Gérard. 1991. « Le rble des syriaques dans la transmission et
I'exploitation du patrimoine philosophique et scientifique grec ». Arabica 38 :
1-10.

Truitt, Elly Rachel. 2013. « The Incarnation of Time ». Dans L’automate: modéle,
métaphore, machine, merveille: actes du colloque international de Grenoble
(19-21 mars 2009): organisé dans le cadre du tricentenaire de la naissance
de Jacques Vaucanson (Grenoble, 1709 - Paris, 1782). Sous la direction de
Aurélia Gaillard, Jean-Yves Goffi, Bernard Roukhomovsky, et Sophie Roux,
365-78. Pessac : Presses Univ. de Bordeaux.

. 2015. Medieval robots: mechanism, magic, nature, and art. Philadelphia :
University of Pennsylvania Press.

Tyler-Smith, Susan. 2017. The coinage reforms (600-603) of Khusru Il and the
revolt of Vistahm. London : Royal Numismatic Society.

Unvala, Jamshedji M. 1923. « Draxt 1 astrig ». Bulletin of the School of Oriental
Studies 2 (4) : 637-78.

Van Bladel, Kevin Thomas. 2009. The Arabic Hermes: from pagan sage to prophet
of science. Oxford; New York : Oxford University Press.

Van Tongerloo, Alois. 2000. « Manichaeus Medicus ». Dans Studia Manichaica, IV.
Internationaler Kongress zum Manichaismus, Berlin, 14-18 Juli 1997. Sous
la direction de Ronald Emmerick, Werner Sundermann, et Peter Zieme,
613-21. Berlin : Akademie Verlag.

Vernet, Juan. 1978. « Un texto arabe de la corte de Alfonso X el Sabio ». Al-
Andalus 43 (2) : 405-422.

Vernet, Juan, Maria V. Villuendas, et R. Casals. 1982. « El capitulo primero del
Kitdb al-asrar fi nat&’ij al-afkar ». Awraqg Estudios sobre el mundo arabe e
islamico contemporaneo 5-6 : 7-18.

Vevaina, Yuhan S. D. 2011. « Miscegenation, ‘Mixture,” and ‘Mixed Iron’ - The
Hermeneutics, Historiography, and Cultural Poesis of the ‘Four Ages’ in
Zoroastrianism ». Dans Revelation, Literature, and Community in Late
Antiquity. Sous la direction de Philippa Townsend et Moulie Vidas, 237-69.
Tubingen : Mohr Siebeck.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 397



Villuendas, Maria V. 1978. « A further note on a mechanical treatise contained in
Codex Medicea-Laurenziana OR 152 ». Journal for the History of Arabic
Science 2 (2) : 395-96.

V66bus, Arthur. 1965. History of the School of Nisibis. Louvain : Peeters Publishers.

. 1988. « Barsauma ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 6 octobre
2020. https://iranicaonline.org/articles/barsauma-a-5th-century-bishop-of-
nisibis-of-aramaic-extraction-according-to-some-sources-originally-from-
bet-gardu.

Watt, John. 2018. « Sergius of Resaina ». Dans The Oxford Dictionary of Late
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis. Vol. 2,
1361. Oxford : Oxford University Press.

Webb, Peter. 2014. « Al-Jahiliyya: Uncertain Times of Uncertain Meanings ». Der
Islam 91 (1) : 69-94.

. 2016. Imagining the Arabs: Arab identity and the rise of Islam. Edinburgh :
Edinburgh University Press.

Widengren, Geo. 1951. The King and the Tree of Life in Ancient Near Eastern
Religion (King and Saviour 1V). Uppsala: Lundequistska bokhandeln ; Otto
Wiesbaden : Harrassowitz.

Wiedemann, Eilhard. 1970. Aufsatze zur arabischen Wissenschaftsgeschichte. Vol.
1. 2. Hildesheim : Olms.

Wiedemann, Eilhard, et Fritz Hauser. 1915. Uber die Uhren im Bereich der
islamischen Kultur. Leipzig : Engelmann.

Wikander, Orjan. 2009. « Gadgets and Scientific Instruments ». Dans The Oxford
Handbook of Engineering and Technology in the Classical World. Sous la
direction de Peter J. Oleson, 785-99. Oxford : Oxford University Press.

Xu, Jialing. 2017. « Narratives of the Roman-Byzantine World in Ancient Chinese
Sources ». Dans Byzantine narrative: papers in honour of Roger Scott. Sous
la direction de John Burke, Ursula Betka, Penelope Buckley, Kathleen Hay,
Roger Scott, et Paul Stephenson, 497-504. Leiden ; Boston, MA : Brill.

Yamanaka, Yuriko. 2018. « Authenticating the incredible: comparative study of
narrative strategies in Arabic and Persian ‘Aja’ib literature ». Jerusalem
Studies in Arabic and Islam. A special issue on authorship in Medieval Arabic
and Persian Literatures 45 : 303-53.

Yan, Hong-Sen. 2007. Reconstruction designs of lost ancient Chinese machinery.
Dordrecht : Springer.

Yarshater, Ehsan. 1998. « The Persian presence in the Islamic world ». Dans The
Persian Presence in the Islamic World. Sous la direction de Richard

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 398



Hovannisian et Georges Sabagh, 4-125. Cambridge : Cambridge University
Press.

Zadeh, Travis. 2008. « From Drops of Blood: Charisma and Political Legitimacy in
the translation of the ‘Uthmanic Codex of al-Andalus ». Journal of Arabic
Literature 39 : 321-46.

. 2015. « Magic, Marvel and Miracle in Early Islamic Thought ». Dans The
Cambridge History of Magic and Witchcraft in the West: From Antiquity to
the Present. Sous la direction de David J. Collins, 235-67. Cambridge :
Cambridge University Press.

Zakeri, Mohsen. 2007. « Translation from Middle Persian (Pahlavi) into Arabic to
the early Abbasid Period ». Dans Ubersetzung — Translation — Traduction.
Ein internationales Handbuch zur Ubersetzungsforschung. Sous la direction
de Harald Kittel, Armin P. Frank, et Norbert Greiner, 2 : 1199-1206. Berlin;
New York : De Gruyter.

. 2016. « Yet Another Pseudo-al-Jahiz? Kitab al-Hijab and its Probable
Author lbn al-Marzban (d. 309/921) ». Journal of Abbasid Studies 3 (1) :
1-28.

Zambarbieri, Niccolo. 2017. « La Persia nelle Storie di Agazia: costruzione
dell’alterita e polemica interna ». Adamantius 23 : 263-77.

Zubani, Alessia. 2017. « La trasmissione del modello regale iranico in epoca
islamica: il caso del Testamento di Ardasir ». Dans In limine. Esplorazioni
attorno all'idea di confine. Sous la direction de Francesco Calzolaio, Erika
Petrocchi, Marco Valisano, et Alessia Zubani, 69-90. Venezia : Edizioni C&’
Foscari.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 399



TABLE DES ILLUSTRATIONS

Figure 1. Plat en argent avec dorure (VI¢ siécle), avec une représentation d’un roi trénant
et une scéne de chasse. Musée de I'Ermitage, inv. S-250. Image tirée d’'Overlaet (1993,

Figure 2. Coupe de Husraw en or, cristal et grenat rouge (VII¢ siécle).Paris, Bibliothéque
Nationale de France, Cabinet de Médailles et de Monnaies, inv. 379. Source gallica.bnf.fr

Figure 3. Caftan en soie et fourrur provenant de Mochtchevaja Balka (Caucase
septentrionale). Datation : VIII®-1X® siécle. Musée de I'Ermitage, inv. K3-6584. Source :
WWW. ermitagemUSEUIM.OIG.. ...coiiiiiiiiiee e e e e e et e e e e e e e e ettt e e s e e e e e e earraaa s 426

Figure 4. La statue de Nysa selon la reconstruction de M. Lewis (1997, 85)................ 427

Figure 5. L’idole articulée dans le livre Kalila wa Dimna. Paris, Bibliothéque Nationale de
France, arabe 3465, XllI° siécle, fol. 36v. Source gallica.bnf.fr/BnF........................... 428

Figure 6. Le plus ancien exemplaire de cadran a ombre en forme de régle connu a ce
jour, datable a I'époque de Thoutmosis Il (premiere moitié du XVe siécle avant notre
ére). Agyptisches Museum, Berlin, inv. 19744. Source http://www.smb-digital.de/ ....... 429

Figures 7a-b. Reconstructions du mécanisme de la Tour de Vent a Athenes et de
I'horloge hydraulique avec le disque anaphorique. Images tirées de Noble et Price .....429

Figure 8. Reconstruction de la machine d’Anticythére. Image tirée de Freeth (2014,

Figure 9. Modele d’'un appareil hydraulique congu par I'ingénieur alexandrin Ctésibios.
Image tirée de Hill (1996, 382)......ccoiiiiiiiiiiiiie ettt a e e e 430

Figure 10. Reconstruction (intérieur) de I'horloge monumentale de Gaza par Hermann
Diels. Image tirée par I'édition d’Amato de Procope (2014, 611)......ccevvieiiiiiiiiiiinnnns 431

Figure 11. Le plat de Klimova, en argent avec dorure. Datation : deuxiéme moitié du VII¢
sieécle — début du VIlI© siecle. Musée de I'Ermitage, inv. S-43. Image tirée de Overlaet
LSS T 1 ) TP 432

Figures 12a-b. Plat en argent de I'époque sassanide tardive ou de la premiéere période
islamique. Berlin, Musée de Pergame. Images tirées de Pope (1933, fig. 1)................ 433

Figure 13. Avers et revers d’'une monnaie en argent de Husraw Il, conservée au British
Museum de Londre. Nombre de référence : 1981,0109.26. Source :
WWW.DItISHMUSEUM.OIG. ..o 434

Figure 14. Husraw I, assis sur son tréne mécanique. Image tirée du manuscrit Gotha de
la Chronigue Saxonne et reproduite en Helmolt (1903, 3:288).......ccccviiiiiiiiiiennnn. 434

Figures 15a-b. Détails des fresques du XV siecle de I'église de Wiesendangen (Suisse).
PROtOS 0@ PaUteUN. .. ... e 435

Figure 16. Piero della Francesca. Bataille de Héraclius et Husraw Il & Assisi. Source :

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 400


Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09
Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09
Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09

Figures 17a-c. Torcular catonianus et Torculas plinianus. Images tirées par lafrate
020 L T 7 437

Figures 18a-b. Deux trénes mobiles tirés de al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahliaqat wa al-
gara’ib al-maugudat, Paris, Bibliothéque Nationale de France, Sup. persan 1781, fol.
166v et 167r, XV® siécle. Source gallica.bnf.fr/BnF..........ccccoooiiiiiiii . 438

Figure 19a-b. Deux trénes mobiles tirés al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahliqat wa al-gara’ib,
Cambridge, Cambridge University Library, MS 3.74, fol. 167r et 168v, XVI° siécle. Source

s https://cudlliD.cam.aC. UK/ ... 438
Figure 20. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,16. In Schmidt (1899, 93). .........ccc........ 439
Figure 21. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,41. In Schmidt (1899, 189). .................. 439

Figure 22. Reconstruction de I'horloge de Ridwan al-Sa‘ati sur la base de la
représentation dans son Risala fi ‘amal al-s&‘at wa sti‘maliha. Image tirée de Sawqt
LSS ST O 440

Figure 23. Représentation de 'ambassade d’Harln al-Rasid a la cour de Charlemagne
et de I'horloge envoyé en don au roi carolingien. Grandes Chroniques de France,
Bibliotheque Nationale de France, MS Fr. 2610, fol. 110. Image tirée de Truitt (2015, fig.

Figure 24. L’horloge a eau monumentale d’al-Jazari. Feuille détachée d’une copie
d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, 14.533. Photographie :
MUSEUM Of FINE ATS, BOSION. . .. ittt ettt ettt e e e e e e e e e e e e et eenaeenees 442

Figure 25. Composant de I'horloge a eau monumentale d’al-JazarT avec les
représentations des signes zodiacaux. Feuille détachée d’'une copie d’époque
mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, F1930.74. Photographie : Museum of
(TSR g F T =10 1) (0] o 443

Figure 26. Inscription trilingue chez le Palais des Normands a Palerme. Image tirée de
Bongianino (2012, 96).. ....cooiiiiiiiiiiiiieeeee 443

Figure 27. Bas-reliefs de la salle du tréne de AsSurnasipal Il @ Nimrud, aujourd’hui au
British Museum de Londres. Image tirée de B. Brown (2010, fig. 10)............cccevvvvnnnnnn. 444

Figure 28. Sceau PFS 7 provenant de I'archive des Fortifications de Persépolis. Image
tirée de Garrison, Cool ROOt (2001, 68).. .....cccovuuiiiiiiiie e 444

Figure 29. Plat sassanide en argent provenant de la collection du musée d’Art de Toléde.
Datation : VI® ou VII® siécle. Inv. 1949.35. Image tirée de Ackerman et Pope (1946,

Figure 30. Détail de l'installation utilisée pour les jeux libatoires, qui montre le sawl/ajan.
Al-Jazarl, Kitab fi ma rifat al-hiyal al-handasiyya. Image tirée de I'édition de Hill (Jazari
(e 010 OO 446

Figure 31. Fontaine a intermittence ayant la forme d’une servante, décrite dans le traité
de Philon de Byzance (Philon de Byzance 1902, 136)...........ccuuuuiiiieeeirieeiiiiaaeeeeeeeeeeees 446

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 401



Annexes

ANNEXE 1. LES SOUICES .....oeiiiieeiei et e e e e e nn e e ennans 403
ANnexe 1.1. LeS SOUICES grECHUES .....ccuuuieeruneierineeetineeriieeessseesieeesnneeennaees 403
Annexe 1.2. LeS SOUICES latiNesS........ccovvviiiiiiiiiei et 407
Annexe 1.3. LeS SOUrCeS MOYEN-PEISES .......cvriieeiiierrrriiiiiieeeeereeennii e 410
ANNeXe 1.4. LeS SOUICES PEISANES ....cccuuuiiiriiiitiieeiineeiieeesnseeaieeesineeesnnaees 412
Annexe 1.5. LeS SOUICES arabes ..........uuuuuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieneeeeieaeene 413

Annexe 2. Documents iconographiqUES ...............ueeuueeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniieeene 424

Annexe 3. Tables dyNastiQUES............uuuuuuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiaeees 447
Annexe 3.1. LeS SaSSaNIdeS ......ccoovviiiiiiiieeeeeeeeee 447
Annexe 3.2. Les califatS ..., 448

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 402



Annexe 1.
Les sources

Annexe 1.1. Les sources grecques

Page 151
Callixéne de Rhodes, Ilepi AreEavopeiag

Texte d’aprés I'édition de Rice (Callixene de Rhodes 1983, 10-13)

Metd 8¢ totog Hyeto TETPUKVKAOG. .. TGV OKT® TAGTOC VIO avpdv EERKoVTa, £ MG
dyoAipa NOong oktémmyv kodnquevov, £vOedukOg HEV JAyivov yutdvo, YPUCOTOIKIAOV,
ipdtiov 0¢ Mueieoto AoKoViKOV. AVIoTato O& TODTO UNYOVIKDG OVOEVOS TG YEIPOC
TPOGhyovToc, Kol omeloay K xpuot|g OLIANG YaAa TaAy EkadnTo. giye 0¢ &v Th aplotepd
Yopoov goteppévov pitpaig. avtn & £6TEPAVOTO KIGGIVE ¥puo®d Kol BOTpuct dtaAidolg
TOAVTEAEGLY. €TYE O oK1400 Kol EML TAV YOVIAV THS TETPAKVKAOD KATETEMYEGOV AUUTAOES

L pLOOL TETTOPEC.

Pages 206-7

Nicéphore I®" le Confesseur, Breviarium historicum de rebus gestis post

imperium

Texte d’aprés Panaino (2020, 124)

g090g oDV Epyovta kai mAfiog Tovpkmv 1 Pacirel mapadidwot cvv odToic T &ig TV
[Tepownv eioParav Tag T TOAELG KOIPEL KOd TO TUPETDL OLEGTPEPEV. £ EVOG O TOVT®V
(sc. v mopeiov) edpntal, g Xocpome £0vtov Jeomomacag €V i TOVTOV GTEYT] £0VTOV
KOJUEVOV DG €V 0VPAVD AVECTNAMGEV, AoTPO Kol HAOV Kol GEANVIV GLYKATACKEVAGAG,
Kol QyyéAovg meplect®Tag avTd, Kol Ppoviny O unyoviig motelv kol Ve Omot av

JeAnocetev.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 403



Page 207
Georges le Moine, Xpovikov cOvtopov

Texte d’aprés de Boor (1904 : 671-72)

‘Hparxelog 6¢ 0 Pacirevg gig v Iepoida sicfarmv Tag & TOAEIC KOSPEL KOd TO TUPETQL
S1éotpepey, &’ OV £0péIn Xoopoov TO pucapdV EKTOHTONA £V Tf ToD oikov 6Téyn Domep
&v oOpavd kadnuevoy. £antov yap O ddeog dmodemcog oUTOG AvESTHA®GEY, &V @ BoTPO;
Kol MOV Kol GEAMVIV KOTOOKELAGOS AYYEAOLG TMEPLECTATOS OVTH OKEMTOVYOLG Kod

Bpovtnv 01d punyaviig yivesdat kai Ppéxetv OmodTOY IEANGELEY £TEYVACATO.

Pages 207-8
Georges Cédrene, ZOvoyig ioTopiV

Texte d’apres Panaino (2020, 123-24)

kai kataAaBov Ty Talakdv moiy, &v { vmiipyev 6 vaog Tod mupdg kol td xpuata Kpoicov
100 Avd&V Paciiéng kai 1 TAGv TdV avIpdkmv, Kai siceAddv v adTh VP TO HVGAPOV
gidwlov 100 Xoopdov, 16 1€ EKTOTOUA aDTOD £V TT] TOD TOAUTIOV GPALPOEDET OTEYN OOG EV
oVpavd kadfuevov, kai mepl TodTo HAov Kol el y kai dotpa, oic 6 detctdainmv g
Je0ic éhdtpeve, Kol AyyEAOLE aVT® GKNTTPOPOPOVG TEPIEGTNOEY. EKEIEV TE GTAYOVOC
otalewv g VETOLG Kol Tyovg ¢ Ppoviag &Enxeicdar O Jeopdyog Toic pnyovaig

EMETEYVACATO.

Page 236-7

Léon le Grammairien, Chronographia

Texte d’aprés I'édition de Bekker (Léon le Grammairien 1842, 215)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 404



dildkoopog 8¢ MV adTOC Oe6PINOG KaTECKELAGE Ol TOD {PYOVIOS TOD YPLGOYEIOL,
Aoy1wTdToL TAVL OVTog Kol cLuyyevodg Avimviov matpiapyov, t 1€ [leviamvpylov Kai Ta
dvo péyiota dpyava OAOxpvoa, dlapdpolg Aidolg kol VeMOIC KaAADVAG avTd, dEVOPOV T

¥pLGodV &v @ oTpovdiov EpelOpevoV S1d pmyoviig TIVOC LOVGIKGG EKEAGSOVV.

Pages 260-1

Inscription grecque sur plaque en marbre placée a I’extérieur de I’entrée de

la chapelle Palatine

Texte et traduction d’aprés Johns (2006)

[3] Q dadpo kovdy 6 kpoTondg SeomOHTNG
Poyéprog pi& £k 9(€0)D okNITPOKPATMP

Tov p(od)v yaAvoi

[4] Tiig pe(ov)ang (ov)oiag
Tvdow vépov dntastov dpdv T(od) xpov(ov)
@ 1 T1g Bacireiog xpdve punvi Maptio

ivd(iktidvog) € Et(ovg) gyv

Page 297

Georges le Moine
Texte d’aprés I'édition de Bekker (1838, 45 : 793)

DdldKoopog 8¢ OV O avTOg OedPIAog KOTESKEVACE 010 TOD GPYovTog Tod Xpuooydov
Aoywwtdtov Tavy dvtog kol cuyyevodg Avimviov matpibpyov 16 t¢ [levtamdpylov Kai Ta
oo péytota dpyava OAdYpLGa, doPdpolg Aidolg kol EAT0LG KAAADVAG avTd, dEVOPOV OE

¥pLGODV, £&v ® 6TpovIol Epelopevot S pnyoviic TIVOC HOVGIKDG EKEAASOVY.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 405



Pages 237 et 298
La Continuation de Théophane

Texte d’apres Bekker (1838, 45 : 173)

gmel 0€ €vtog OAIYOL KapoD TOV TOGODTOV TAODTOV TG TOLTOLS CKNVIKOIG Kol AIESUOIG
KatavaAwoe mpdaleot, dewvog Epactne v immodpouiag, MAdev 6& O Tiic dtavourc TV
Bacuk@v Swpedv KapdS, Kol ypnubTov mOpoc odk MV i OV TO GTPUTELHATO
QUAOTIHOVUEVO TOG TOV €YIpAV TapoTaEelg audvovial, TV Te€ ¥puoilv ékeivny kal
ToAVIpUANTOV TAATAVOV Kol TOVG SO0 YPLGODS Aéovtog, TPOg O kal Tovg 0vo ypmag
O0AOYPLGOLVG VTG Kol GPLPNAATOVS, KAl TO OAOYPLGOV dpyavov, AALY Kol Etepa Epya ThG
Baciikiic ékdécemc, OAKNV EQovio TAV dKOGIMV OVK EANTTOV KEVINVOPI®OV, YOVELGUG

XOPAENL OE0MKEV €V T PacIAy® ToEi®.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 406



Annexe 1.2. Les sources latines

Pages 208-9
Saint Adon, Martyrologium

Texte d’aprés Migne (1852a, 123 : 356-57)

Fecerat namque Cosroe rex eorum turrim argenteam, in qua interlucentibus
gemmis thronum exstruerat aureum, ibique solis quadrigam et lunae vel stellarum
imaginem collocaverat, atque per occultas fistulas aguae meatus adduxerat, ut
qguasi Deus pluviam desuper videretur infundere. Et dum subterraneo specu equis
in circuitu trahentibus, circumacta turris fabricate moveri videbatur, quasi quodam
modo rugitum tonitrui, juxta possibilitatem artificis, mentiebatur. In hoc itaque loco,
sedem sibi paraverat, atque iuxta eam, quasi collega Dei sibi crucem Dominicam
posuit, filioque suo regno tradito, ipse in fano hujuscemodo residebat. Mortuo vero
Phoca, Heraclius imperator creatus, vir strenuus et armis exercitatus. Qui adversus
Persas bellum agressus, occiso Chosroe, quem in turre jam dicta sedentem invenit,
Persas in deditionem recepit, lignumque gloriosissimae crucis exinde repedans
secum tulit, et Hyerosolumam, unde sublatum fuerat, cum magna veneratione

restituit.

Page 226
Pierre Chrysologue, Sermo 120

Texte d’aprés Panaino (2020, 120)

Neue sumus ut persarum reges, qui subiecta nunc pedibus suis sphaera ut polum
se calcare dei uices mentiuntur? Nunc radiato capite, ne sint homines, solis resident
in figura ; nunc inpositis sibi cornibus, quasi uiros se doleant, effeminantur in lunam;

nunc varias velut siderum sumunt formas, ut hominis perdant figuras [..]

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 407



Page 230
Passionnaire conservé a la bibliothéque de Reims (MS 1403)

Texte d’aprés Faral (1920, 522)

Fecerat namque sibi turrim argenteam, in qua inter lucentibus gemmis thronum
extruxerat aureum, ubi solis quadrigam et lune et stellarum imaginem collocaverat,
atque per occultas fistulas aque meatus adduxerat, ut quasi deus pluviam desuper
videretur infundere et, dum subterraneo specu equis in circuitu trahentibus
circumacta turris fabrica moveri videbatur, quasi guodammodo rigitum tonitrui juxta

possibilitatem artificis mentiebatur.

Page 230
Honoré d’Autun, Speculum ecclesiae

Texte d’aprés Honoré d’Autun (1854, 172 : 1004-5)

Cosdras rex Persarum Judaeam depopulavit, crucem sanctam ab Hierosolimis in
terram suam asportavit, inbique aeream turrim pro coelo construxit, in qua
similitudinem solis et lunae stellarumque finxit. Quae turris quodam artificio
movebatur et mugitum tonitruorum imitabatur. Aqua quoque per fistulas occultas

ascendebat, per quasdam cavernas pro pluvia descendebat.

Page 230

Raban Maur, Homilia LXX

Texte d’aprés I'édition de Migne (1852b, 132)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 408



Fecerat namque sibi turrem argenteam, in qua interlucentibus gemmis thronum
exstruxerat aureum, ubi solis quadrigam et lumen vel stellarum imagines
collocaverat, atque per occultas fistulas aquae meatus adduxerat, et quasi deus
pluviam desuper videretur infundi, et dum subterraneo specu equis in circuiti
trahentibus, circumacta turris fabrica movere videbatur, quasi quodammodo

rugitum tonitrui juxta possibilitatem artificis mentichatur.

Page 260

Inscription latine sur plaque en marbre placée a I'extérieur de I'’entrée de la

chapelle Palatine

Texte d’aprés Johns (2006)

[1] Hoc op[us] horologii p[re]cepit fieri d[omi]n[u]s et magnificus rex

Rogerius

[2] ann[o] incarnationis d[omi]nice MCXLII m[ense] m[a]r[tio] i[n]dic[tione]

V an[no] v[ero] re[gni] ei[us] XIlI felicit[er]

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 409



Annexe 1.3. Les sources moyen-perses

Pages 116-7
Dénkard 4

Texte d’aprés Shaki (1981, 116; 119)

(ud)Candisn ud zaman ud gyag ud gohr (ud) jahisn udbawisn ud winasisn ud jadag-
wihérih ud géwagih ud abarig kirrdgihud abzar andar hindégan ud hrém (ud) abarig-
iz zamigiha pargandag bid abaz 6 ham awurd ud abag abistag abaz handaxt ud
har an 1 drust pacéén 6 ganj 1 Sahigan dad (an) framdd ud ésténidan 1 hamag arist

(ag)-an abar den mazdésn 6 uskar kard.

Page 118
Dénkard 4

Texte d’aprés Shaki (1981, 117-20)

Im bay husraw $ahan sah 1 kawadan Cc¢iyon-i§ ahlamoyih ud sastarih spurr-
haméstariha wanid pad paydagih az dén andar har ahlamoyih géhan hanjamanih
guft ku rastih 1 dén mazdésn bé danist 6Syaran pad uskarisn ostigiha tuwan pad

gétig bé ésténid.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 410



Pages 280-1
Zand i Wahman Yasn

Texte d’aprés Cereti (1995, 135; 151)

19. u-m did draxt-éw ké haft azg padis bud, €k zarrén, ud ék asémén, ud €k royén,
ud ék brinjén, ud €k arzizén, ud €k polawadén, ud €k <r> ahan abar guméxt *éstad.
20. Guft-is ohrmazd kd, spitaman zardust, én &n 16 pés gowam. 21. Draxt-éw bun
T'to did, an gétig ast 1 man ohrmazd dad. 22. ud an haft azg 1 té6 did, an haft awam

ast 7 raséd.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 411



Annexe 1.4. Les sources persanes

Page 81

Ibn al-Balhi, Fars-nama

Texte d’aprés I'édition de Le Strange (Ibn al-Balh1 2007, 88)

sl slediay 5 aled Gl Sab 0 ada ) asee <8 R 8 Jale Ol s sl s mS i (oaLEN sy

ey S Gl 25ge (o 3 (S

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 412



Annexe 1.5. Les sources arabes

Pages 49-50

Jalal al-Din al-Suyati, Sawn al-mantiq wa al-kalam ‘an fann al-mantiq wa-al-
kalam

Texte d’aprés I'édition de al-NasSar (al-Suyatt 1947, 6-8)

el agi¥ 5 laal 5 aglee ST OIS 5 DY) 8 i) Aaa Tl agd oS Al Al oy il s
Gl 3 g cagd Al )l CilS 5w L gl g Gl ulaall i () Sla 5 agde A8DIA) ) ) Lald

Pages 59-60
Ibn ‘Abd Rabbihi, Kitab al-‘Iqd al-Farid
Texte d’aprés Ibn ‘Abd Rabbih (1965, 1 : 4-5)

DA an 2D 5 agSsle (e 15 S3 cptall 5 digll 5o ll 285 enie 5 5 pmS o Hhiall o Glenil) a8
AL 30 aidaly — (mS JE e V5 Gald i Y aa Y gen o aellad 5l et
@Y 25t e o w3 e dla (B Sk 5 bl (e pb g 5 ol al 8 S Al (Glans L —
o L Ll o s il s cleiilae 35 clgillalls alae 5 ol plesal B gl pall Caas
Dl 35 clgila s LgtiaSa 8 Gld (g T gad igh Cul 5 fledala g cleguin 3305 cleml A 5 el
& opall S 5 dlasae 33K 5 dglun 380yl jladl ula 5 dgilelin Cuma 5l a5 LDy
ISle Led & 5 elgtian s Lty 8 5 el delia 5 cojall A1 L Ll lelia 35 5 deelaial
Al 5 Osandly Jlall 5l Ay ilaall 8 Jall o s e agr be o AN 5 & il s tlenany

_eA)Ai)g_ﬁ}ceﬁm\}ﬁe&é}h?@cwM\)QSM\QALﬂﬂ\BJWUAb

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 413



Page 61
Al-Jahiz, Risala fi managqib al-Atrak wa ‘ammat jund al-hilafa

Texte d’aprés I'édition de ‘Abd al-Salam Muhammad Hardn (al-Jahiz 1994, 1 : 71)

Liaze L eVl s e liall b culall dal s caSall b il sl Cojall i) 5 jla SIS | 5ilS L2l
Al Gl b Gl JIS 5 il

Page 73
Al-Mas ‘udi, Kitab al-Tanbth wa al-ISraf
Texte d’aprés I'édition de de Goeje (al-Mas 'Gd1 1893, 102)

A g e ey a3 (A padl 4al g eland) Gl aligl 5 e jeal 4 sa Ao lad juda )

Page 74
Hamza al-Isfahani, Kitab ta'rih sini muldk al-ard wa al-anbiya’

Texte d’aprés I'édition de Gottwaldt (Hamza al-Isfahant 1844, 48)

8 e oy 9 a8 (B puadlaali 5 gailand 4bl e 5 jiae juds ) jlad

Page 84
‘Ahd Ardasir
Texte d’aprés Grignaschi (1966, 49)

ool Clldl g Gl Gl cpall Y aaliay V) Laaaa ol 8 Y lee 53 o5& ) goall 5 Gl () ) saled

s A Gl Yl g ailadl Goyla Ve GV 4 jla (e uall 33 Y g4l (e llall 3y Sl ()

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 414



Page 88
Ibn Qutayba, Uyidn al-ahbar
Texte d’aprés Ibn Qutayba (1925, 1 : 13)

¢ AY) e Laaaals eV o) dd cpall g Sl o) o o borany JE i )l ) f S eS8
Do AN 2 e Ol Gl Q) e b A o)l O e D e S (A

bz el 4l (S5 Al Las sagad Gul 4l 0S5 al Lag e la llall g Gl cpalla

Page 89
Al-Mas ‘adi1, Muruj al-dahab wa ma‘adan al-jawahr

Texte d’aprés I'édition de Barbier de Meynard et Pavet de Courtelle (al-Mas tdi
1863, 2 : 161-62)

OS5 oy )Y (o ppmas g g o bl 3 4 el SN ISy o pmy QLS Gl 0 oY
Yy ool sal dlldl g cpall ol ¢ b Al JB o cllall o) dpai die ) sl 400Y 0 ) dpa s (e Jads Las

@Lmﬂu.u)\;

Pages 94-5
Al-Buhturi, lwan Kisra

Texte d’aprés Ali (2006, 65-67)

(V. 14) il Hod) Hudd capin Jle (b A () sild 24

(V. 21) il g Hlall QLB Y o 8 il e Ll 5h 5

of A S5 0n 1sh0E (Gl S LY (ax e

(V. 53-54) ik L3 Camtglady 8138 s LSE 1

(V. 34) o253 il &y gu’i o e S e ek (,x;

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 415



Page 97
Al-Tabari, Ta'rib al-rusul wa al-muldk

Texte d’aprés I'édition de de Goeje et Rosen (Tabart 1894, 5 : 1463)

5 anSlal) S (g LS S 4l S K sl e T8 i€ Bl pdiall ama (o e e S35
Bl le b U atiadad a5l 8 e il g8 dulae b i el 2580 o) 4 QUS) e puage e
138 (pe (s md cal K giall Jlab clalall €3 e chaa 5 4l a o ji5 ol (e dll 5 2 Y JB e i

Jsisall el

Pages 163-4
Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf
Texte d’aprés I'édition de Hamidullah (1959, 9-10)

o1y i (55 ¢ el Calf iy 4eads 3 DY) @lla (e s ol 0 A sl () peall lle S
Oe Adg) a5 QS5 asall Gl O ped Al 5Ny ¢ Jd all aday e B Al el Gl
5 gy Gl 5 o Sl) b 08 Qe Ll Lol 4 S8 Y 5 ) i 3 el S

A i 0a ) Sl 5 e s el a (e a4 e Ley ) Caadld et L)

Jemy OIS 5 Asbae 0 2 O A ) U3 2y Jlea ) JUEE agasle il (e LIS daell S

e s daicall e dadaell Jlee Y ate

Page 179
Fabr al-Din al-Razi, al-Matalib al- ‘aliya min al-‘ilm al-ilahi

Texte d’aprées I'édition de al-Saqqa (al-Razi 1987, 8 : 143-46)

Ane Y1 Agilen (0 5 AL VYL dainll JEY) e 48 J2y 5 ntigh dle le o5l and
;M\B)}HUJQM\ c:*\Jg)’J\

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 416



Page 194
Al-Qazwini, Kitab atar al-bilad wa ahbar al-‘ibad

Texte d’aprés al-Qazwin (s. d., 605-6)

Sl el e Aol e WK ccile bl sae et algh g1 jeae oy JS1 Ll e L) 4 343)
oaadll @lly Ja delul cami 136 delull &5 s Tl U3 &l 5 padid 4 z a5 ol il lgll
ol Jee e a3l o)l S35 JUAN e e JAT padd e z oA 5 AT b ) 5 ol 3,

JEN

Pages 215-6
Al-Ta‘alibl, Gurar ahbar muliik al-Furs wa siyarihim

Texte d’aprés I'édition de Zotenberg (al-Taalibt 1900, 698-99)

sl 5 dll 5 dadll (e 4l l o 5 4adlia 5 Zlall 5 zlall Ge o s 5 Guailla A3 L
Go o 4 e [ ] el d e Gaed aeliiy) 5 lel ) sl 5 Ale aua e 5 lel 3 osilad 5 Al
ool 5 SISl 5 ) ) gem agd 2553 5 adll e (Bl Adde 5 Can Al Aias (g 5 Sl
A jra o ol ad 5 Glaiaidl 5 goall 5 alladdl (8 ol 5 gl a5 dapad) 2 dEY)
aaly IS Gaitg cudl sl 5 (UL ala jal) il loall (e 3ok e Jald 4yl aly ledll el

Al J b pe 48] 1 5 ASLE) Lay Lgia

Page 219
Al-Mas ‘udi, Kitab al-Tanbih wa al-ISraf
Texte d’aprés I'édition de de Goeje (al-Mas td1 1893, 95)

ol 5 SOV sa (e Apmall Flua) £l 5 sall 5 Gl e dpme JBT 138 ) Lgd

N aliea U L 5 ilaall e SUD e 5 lsm 5l 5 gale 5 a5 T edd le g allall

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 417



4l Taglans Ladla o 515 e 131 Gl (S5l g KL (IS 5 a8 3 AL iy e il il il
O se¥l 5 Canll Al Jead 5 g3l 4l i

Page 240
Al-Sabusti, Kitab al-Diyarat
Texte d’aprés al-Sabustt (1982, 160-61)

ledi 8 Jaa Aadie 485 5 cdadl) 5 ) (g Lallae 1 5em 48 Jaad il Gual e o) S
Walaws 5 o sall Al ¢ jiomy iUk S Lok ccand s pad Lo Jan 5 il plia Lokl 5 sl
ol s eladl H3la lgdde =00 5 (paiie Gars U s aile Sl e jopwdl dee 5 sk

bl Lagale 3 51a 0 Gladdes oy 4y Ca gy e o o SIS e

Page 247-8
Ibn ‘Asakir, Ta rih madinat Dimasq

Texte d’apres I'édition de Munaijjid (Ibn ‘Asakir 1954, 2 : 47)

Dfilbas Lle Ll (e dani delu JS g aled cleld) IS 5 ollia dae 45y clelud) Gl al L)
Ghin g @l @l Fla § jlasll G jtal dall G A& delull Gt N Gulds @l je 5 (ulad (e

Slan

Page 249
Ibn Ab1 Usaybi‘a, ‘Uydn al-anba’ fi tabaqat al-atibba’

Texte d’aprés Savage-Smith, Swain et van Gelder (2020)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 418



b leria By aadall b die cleludl dae 31 525 asaill ale s cilelull 38y 8 Taa ol (S
e Ll e 330 41 a5 A Salall 5 53S0 Alas) die Al OS5 (S5 5 G0 3 same Gl ) 53 Jaladl bl oL

Page 261
Inscription arabe sur plaque en marbre placée a I’extérieur de I’entrée de la

chapelle Palatine

Texte d’aprés Johns (2006)

[5]
Leadle | 2yl 5 Lgalyl o) Alall 2 jlan 5l Apadimall A8 5 juzaall jal 7z 54
[6]
lewed 5 (i 5 Cuw A dnenall Alaia A Gleladl aia ) A1) ol Jeny
Page 278

Pseudo-Jahiz, Kitab al-Musamma br al-Mahasin wa al-Addad

Texte d’aprées I'édition de van Vloten (al-Jahiz 1898, 370)

gl S 5 el gl as jled 5 3l aall 5 25450 Ades ad (e Ja

Page 278
Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf
Texte d’aprés Hamidullah (1959, 173)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 419



DS e s Gl Dl (e LY 5 WU B Glad A Jlie Gans (G gom ) Gmae S
5 saaY) 5 5aa¥) @l 5 e sall dala pe cadll (e de giias b pulSY) Gand culS 2185 4 aa
b call all Aadll Cald dlgadiy (o cend coman L) Llesd can o3l

Page 305
Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf
Texte d’aprés Hamidullah (1959, 14-15)

Mo o alda A0 8 aial) Y5 Bl ces sl de o) il ) soal aigll el o lad) S5
CS 1Y dmd e dae e peal Bl b a5 T35 LAl calh 8 a sally daa je 486 el
b ela I ) &5 lgtniulicalin ) sl Loy Cand 28U Culiad danall S a5 2 )Y) e
5 akia lay aneld ool S die ¢ LY Jlud Lgdic 318 5 dne il Cand e 8 glslll il dLgadal

oibal) (G e s Al G G (B D5 5 adae B OIS e gaen

Page 311
Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf
Texte d’aprés I'édition de Hamidullah (1959, 138)

a5 Al iy aall el 5 alall el Legd gl Cuny Wy 5 Lalu 5 ()Y U8 DA Lalé
slay o8 Al & lgall a5 Al Sl s S el gl Led 5 i)Y e 7oA ) 6 el
_BM\&)}#\@L«SQP}‘M\JJJ}\

Page 311
Hatib al-Bagdadi, Ta rih Bagdad
Texte d’aprés Ma'raf (Hatib al-Bagdadi 2001, 1 : 420)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 420



Call Aiia Guad L )5 Aladll (e 3 el CilS 5 clgie Alnad S8 T 55 yandl) o ) Jswill J23 W
O TSI o Jgms Il i (S clgd il 38 S jay it ALl (g A2 slas Sobal Lgole ot 50

23LE Lo gaen (e 43l

Page 312
Hatib al-Bagdadi, Ta rih Bagdad
Texte d’aprés Ma'raf (Hatib al-Bagdadi 2001, 1 : 422)

5 oilia oo Leh 5 )50 65 yS A8 p dany (85 g 5 Bl ) lall 38 (e dsajal
AR g 5 S e lanll 5 bl Lo 8 88 AL e gpad JS1 Liae e duilal 3 il
Ol it 3 )5 Led 5 el (8 Jilai a5 ca e Luany 5 diad 3 jall) laad ST cdialaia
AS ol Aiey Dl s (8 5 e 5 ey Hsshall eda e IS 5 Ol 35 ) SOad LS (Shal,
Tl e 2 as a8 5 o 5 rlaall Ll 8T 8 e dsed o Ll e duad Jila
Gulall 8 5 sl aalia ) agie aaly JS O odad i 5 Lk a5l g aaly bd e 555y

S e Y

Page 313
Al-Yaqut, Kitab mu ‘jam al-buldan
Texte d’aprés I'édition de Wistenfeld (Yaqat 1867, 2 : 520-21)

28 gyl <3 A |yla CulS 5 ANL ) Al e Slake Ladal adiaall Al a5l
r s L sl alal 35 500 5 AS s daney (8 ) 5 cadll (e Sl S 5 yan) S e Wil
Al sall g5l Al 5 588 5 58 Lo e IS0 Lt e Aglad Al 5 o) Cpa L) 5 Ly
Culae e il Lo ol sell e 13 Al 5 Caadll ey selall g1 Liba) Jle 5 Ll JSE e
L b e sad e L i e e Ji A ) cpms 2 I ila (3 5 gl 5 pinall 153 000
e 0% 3 ad) s (5 Cagaally cpalia wiadl ) gl |ged) 8 AL Sl e abia

Al aabia ) agie 2aly JS o Glag aaly as

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 421


https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kitab_mu%27jam_al-buldan&action=edit&redlink=1

Page 313

Ibn al-Jawzi, al-muntazam fi al-ta’rih al-mulik wa al-'umam
Texte d’aprés I'édition de Krenkow (lbn al-Jawzi 1996, 13 : 175)

S0 me e Alai s ol 5 cilba elo Lgd 48 j Jans 85 ol culS 5 el Mz &l &
Bl gl ST 5 diamia s Al g i IS (e biasl) 5 ) plall Lo 3 8 AL L (pat
_MJ;&H\EAAL’)A[c«gﬁz]dS)cQ\)Sy\g_UESAéJ}L@J}%waQSA)c;_uslal.@_;bz_}):ubé

Page 314
Isma‘ll b. ‘Ali Abi al-Fida’, al-Muhtasar fi ahbar al-basar

Texte d’aprés al-Fida™ (1968, 69)

Olaadll 5 bae¥) e sliae e 40l e Jaidi diad g cand (e 5 jad A 3l Alaa e OIS
d:lu.u qu\juﬂ\)mﬂ\waM\ d‘)}\ Aﬂ]ﬁ}@j\}&ﬂ\&)ﬁhﬂ\)‘)‘}#\

A e DS pag jhal sphall 5 de g g S Hay

Pages 319-20
Ibn al-Faqrth al-Hamadani, Muhtasar kitab al-buldan
Texte d’aprés de Goeje (Ibn al-Faqgih 2014, 212)

e 3 S 5 s plladl) Galisly ) Cand il gy i peal) i L (g0 B i) LS (S
333 a0 CaVT )l JS e 4l Jes g ilaadly Tl 4 QU 5 4glil Cldl aual g adlay () o yald
& g caiSd Lailal) ol Sl )l 5uS) Ll Lol e aa) alsa g | e Lol ol Y1 d ]
A plainy AT 5 anll AT 5 lgy anll clid dall (o580 5 Ley i o laall audle 5 23
Lol o) BV CSslall AT 5158 Lo agS sle Llal wudadd AT 5 agd Sl ala e 1 gile ) 15305 Lelal

ot o b e 5 S Ak lel ) ) e At e Y audh Lgia Gal 5 Sl ) Sl

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 422



Page 323-4
Pseudo-Jahiz, Kitab al-musamma bi al-mahasin wa al-addad

Texte d’aprés I'édition de van Vloten (al-Jahiz 1898, 370-71)

Gl g o Goel) e Aad (e (56 e a3 e el sl as Jiall Ale ol el 4Ll
Alad (e Glae daila (15 ) (e Glad g o Al a2 gl el 4id g4 je g Aluall 53 s (Bane
Slad gl Tadil QU 138 elall s 05 s 5 A8 (a0 5 el Jamy ) G 58 el Jans s
i dae e Gl (aS s olaall 5 Ol s S e et lall ) ey Had 5 S e

L5l i) s

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 423



Annexe 2.
Documents iconographiques

Figure 1. Plat en argent avec dorure (VI° siécle), avec une représentation d’un roi
tronant et une scene de chasse. Musée de I'Ermitage, inv. S-250. Image
tirée d’Overlaet (1993, 207).

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 424



Figure 2. Coupe de Husraw en or, cristal et grenat rouge (VII°¢ siecle).
Paris, Bibliotheque Nationale de France, Cabinet de Médailles et de
Monnaies, inv. 379. Source gallica.bnf.fr / BnF.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 425



Figure 3. Caftan en soie et fourrur provenant de Mochtchevaja Balka (Caucase
septentrionale). Datation : VIII®-IX® siécle.
Musée de I'Ermitage, inv. K3-6584. Source : www.hermitagemuseum.org.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 426


http://www.hermitagemuseum.org/

1"

Figure 4. La statue de Nysa selon la reconstruction de M. Lewis (1997, 85)

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 427



Figure 5. L’idole articulée dans le livre Kalila wa Dimna.
Paris, Bibliotheque Nationale de France, arabe 3465, XIlI® siécle, fol. 36v.
Source gallica.bnf.fr / BnF.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 428



Le plus ancien exemplaire de cadran a ombre en forme de régle connu a
ce jour, datable a I'époque de Thoutmosis Il (premiere moitié du XVe

siécle avant notre ére).
Agyptisches Museum, Berlin, inv. 19744. Source http://www.smb-digital.de/

Figure 6.

Figures 7a-b. Reconstructions du mécanisme de la Tour de Vent a Athénes et de
I'horloge hydraulique avec le disque anaphorique. Images tirées de Noble

et Price (1968, fig. 18-19).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 429



Figure 8. Reconstruction de la machine d’Anticythére. Image tirée de Freeth (2014,

4).
Rotating
Drum
TH
]
iSS==
-—‘Q:
4
1
> J
Clepsydra ':,.ﬁ
Receiver
e
{|
== P
2 N
Figure 9. Modéle d’'un appareil hydraulique congu par I'ingénieur alexandrin

Ctésibios. Image tirée de Hill (1996, 382).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 430



[ONO0nnnnnnn

a‘ ]
AT T TETTY:
h g L~ f' b | - N .. ¥
— =4
e &)
\.
(
AL i
—

N

Figure 10.  Reconstruction (intérieur) de I'horloge monumentale de Gaza par Hermann
Diels. Image tirée par I'édition d’Amato de Procope (2014, 611).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 431



gy
{=

Y} s -
i — =
- P L ey

Figure 11.  Le plat de Klimova, en argent avec dorure.

Datation : deuxieme moitié du VII¢ siécle — début du VIII® siecle.
Musée de I'Ermitage, inv. S-43. Image tirée de Overlaet (1993, 213)

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020

432



Figure 12a. Plat en argent de I'époque sassanide tardive ou de la premiére période
islamique. Berlin, Musée de Pergame. Image tirée de Pope (1933, fig. 1).

Figure 12b. Détail de la représention qui figure au centre du plat.
Image tirée de Pope (1933, fig. 2).

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 433



Figure 13.  Avers et revers d’'une monnaie en argent de Husraw Il, conservée au
British Museum de Londres. Nombre de référence : 1981,0109.26.
Source : www.britishmuseum.org

rogunede Vi DonTeNe - Wit Werk Togen Vs ver avve heimli
vil & ve var frarke nod) rowaren-va
ehe dime Al vehemel vodh it
Jver funnen Vimoe Yen manenwnve
ven frernen-hu ouene farrehe fmen
oo i by fie var hilege oruce- alfo
1t yme gelibbe were vii (choy dar
fme wo ge alle e gor w

Vavr rike leg fime (one colore- Era-
¢hare wiplyam he firer mir veme

Y b&%ﬁ@ﬂa}w;}—{ém man-
4 eurus. Coforashefamneve Ac
7 growme here vitbefar conftantiopole anvemem
U veme Lande e kesfer enadi?werene fic manithe- cof |

Figure 14.  Husraw Il, assis sur son tréne mécanique. Image tirée du manuscrit Gotha
de la Chronique Saxonne et reproduite en Helmolt (1903, 3 : 288).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 434



Figures 15a-b. Détails des fresques du XVe siécle de I'église de Wiesendangen
(Suisse). Photos de l'auteur.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 435



Figure 16.  Piero della Francesca. Bataille de Héraclius et Husraw Il a Assisi.
Source : www.wga.hu.

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 436


http://www.wga.hu/

Figure 17a.

Torcular catonianus.

Project “I frantoi dell’ltalia romana,”
http://paleopatologia.it/.

Scuola di specializzazione in

Beni Archeologici dell’Universita di Pisa.
Scientific supervision: Fabio Fabiani.

Graphic reconstruction : Francesco Coschino.

Image tirée de lafrate (2015, 64).

Figure 17b.

Torcular plinianus (I°" modele)

Project “I frantoi dell’'ltalia romana,”
http://paleopatologia.it/.

Scuola di specializzazione in

Beni Archeologici dell’Universita di Pisa.
Scientific supervision: Fabio Fabiani.

Graphic reconstruction : Francesco Coschino.

Image tirée de lafrate (2015, 64).

Figure 17c.

Torcular plinianus (l1e modéle)

Project “| frantoi dell’ltalia romana,”
http://paleopatologia.it/.

Scuola di specializzazione in

Beni Archeologici dell’Universita di Pisa.
Scientific supervision: Fabio Fabiani.

Graphic reconstruction : Francesco Coschino.

Image tirée de lafrate (2015, 64).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 437


http://paleopatologia.it/
http://paleopatologia.it/
http://paleopatologia.it/

Figure 18a. Le trone mobile du Hurasan, al-
Qazwini, ‘Aga’ib al-mahlaqat wa al-gara’ib al-
maugadat, Paris, Bibliothéque Nationale de
France, Sup. persan 1781, fol. 166v, XV¢ siecle.
Source gallica.bnf.fr / BnF

> o o
",

#*
.‘

Figure 18b. Trbne aux automates armés,
al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahlaqat wa al-
gara’ib al-maugudat, Paris, Bibliothéque
Nationale de France, Sup. persan 1781,
fol. 167r, XVe siécle. Source gallica.bnf.fr /
BnF

Figure 19a. Exemple de reliquaire Figure 19b. Exemple de tréne mobile.

mobile. Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahldqat
wa al-gara’ib, Cambridge, Cambridge
University Library, MS 3.74, fol. 167r,
XVI¢ siécle.

Source : https://cudl.lib.cam.ac.uk/

Al-Qazwini, ‘Aga’ib al-mahliaqat wa al-
gara’ib al-maugadat, Cambridge,
Cambridge University Library, MS 3.74,
fol. 168v, XVI° siecle.

Source : https://cudl.lib.cam.ac.uk/

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 438



Figure 20.  Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,16. In Schmidt (1899, 93)

Figure 21. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,41. In Schmidt (1899, 189)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 439



J.0 S Pl ol
78 g x @
=/ U = .
3 S g e 3
P ‘.3: 2 9 3 i
aiN - {‘n‘,\ \3
’ \.-} 4 'N«-—i {' ° e | 3
‘i' 3.? ¥ ;'00:
- g7\ 3 -

il

—] 00— | e——o|e—n |t—9 [— [—IC—2

|
7 oy L
Y &3]
D Ay
3 pn«'(!)];) {." ‘<
—@ .
(©) 9 | JAEE
% 3

Figure 22.  Reconstruction de I'horloge de Rigwan al-Sa‘ati sur la base de la

représentation dans son Risala fi ‘amal al-sa‘at wa sti'maliha. Image tirée
de Sawqt (1995, 297).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 440



, - —— . B e :
: ST AN : STEIENY T R IR
et |
KOt C 006 10806 L coment
] : NN R el R B g ol
o «
".‘ St

L8 Sfronfit

¥
$
f

'

- R R T T s
: L5 X ¢ *r (3
= a'. ] m‘w’?
E e P sy T ey €

Figure 23.  Représentation de 'ambassade d’Hardn al-Rasid a la cour de
Charlemagne et de I'horloge envoyé en don au roi carolingien.
Grandes Chroniques de France, Bibliothéque Nationale de France, MS Fr.
2610, fol. 110. Image tirée de Truitt (2015, fig. 34).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 441



......

T
s

N

Figure 24.  L’horloge a eau monumentale d’al-Jazari. Feuille détachée d’'une copie
d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, 14.533.
Photographie : Museum of Fine Arts, Boston.

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 442



Figure 25.  Composant de I'horloge a eau monumentale d’al-Jazart avec les
représentations des signes zodiacaux. Feuille détachée d’'une copie
d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, F1930.74.
Photographie : Museum of Fine Arts, Boston.

Figure 26.  Inscription trilingue chez le Palais des Normands a Palerme.

Image tirée de Bongianino (2012, 96).

Alessia Zubani | These de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 443



Bas-reliefs de la salle du tréne de ASSurnasipal Il a Nimrud, aujourd’hui au

Figure 27.
British Museum de Londre. Imagé tirée de B. Brown (2010, fig. 10).

* 2
: S =
A Iy s | T IE
ROV B>, i e Sl A

N =2 ¥ CAERSI =) K2
Y ¥ B ==
il e R TE S ’

: 7 ¥ % R ] 22

3 N

>z y b i

i {3 e X

H 3 § =

§ —<

1cm

Sceau PFS 7 provenant de I'archive des Fortifications de Persépolis

Figure 28.
Image tirée de Garrison, Cool Root (2001, 68).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 444



Figure 29.  Plat en argent sassanide provenant de la collection du musée d’Art de
Toléde. Datation : VI® ou VII® siecle. Inv. 1949.35.
Image tirée de Ackerman et Pope (1946, 51).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 445



Figure 30.

Figure 31.

-4 k' | : d}-’u')

S5 3 W) had | s Dl g 15 sl oo %

';;: ™Y

Détail de I'installation utilisée pour les jeux libatoires, qui montre le
sawlajan. Al-Jazari, Kitab fi ma ‘rifat al-hiyal al-handasiyya. Image tirée de
I'édition de Hill (Jazari 1974, 100).

Fontaine a intermittence ayant la forme d’'une servante, décrite dans le
traité de Philon de Byzance (Philon de Byzance 1902, 136).

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 446



Annexe 3.
Tables dynastiques

Annexe 3.1. Les Sassanides

Ardasir I€" (r. 224-239) Walaxs (r. 484-488)

Sapur ¢ (r. 239-270) Kawad I°" (r. 488-496, I°" regne)
Hormizd I®" (r. 270-271) Jamasp (r. 496-499)

Wahram [°" (r. 271-274) Kawad I°" (r. 499-531, lI° regne)
Wahram Il (r. 274-293) Husraw I¢" (r. 531-579)

Narseé (r. 293-303) Hormizd IV (r. 579-590)
Hormizd Il (r. 302-309) Wahram VI (r. 590/91)

Sapur Il (r. 309-379) Wistahm (r. env. 591/92-597)
Ardasir Il (r. 379-383) Husraw Il (r. 590/91-628)
Sapur Il (r. 383-388) Kawad Il (r. 628)

Wahram IV (r. 388-399) Ardasir Il (r. 628-630)
Yazdgird 1°" (r. 399-420) Boran (r. 630/31)

Wahram V (r. 420-438) Azarmigduxt (r. 631)

Yazdgird Il (r. 438-457) Hormizd V o VI (r. 631/32)
Hormizd Il (r. 457—-459) Husraw Il o V (r. 631/33)
Peroz (r. 459-484) Yazdgird Il (r. 632-651)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 447



Annexe 3.2. Les califats

Les califes bien guidés

Abl Bakr (r. 632-634)
‘Umar ibn al-Hattab (r. 634-644)
‘Utman ibn "Affan (r. 644-656)

‘AlT ibn AbT1 Talib (r. 656-661)

Les califes omeyyades

Mu‘awiya I¢" ibn AbT Sufyan (r. 661-680)
Yazid I¢ (r. 680-683)

Mu‘awiya Il (r. 683-684)

Marwan [¢" ibn al-Hakam (r. 684-685)
‘Abd al-Malik (r. 685-705)

al-Walid 1" (r. 705-715)

Sulayman (r. 715-717)

‘Umar ibn ‘Abd al-'‘Aziz Il (r. 717-720)
Yazid Il (r. 720-724)

Hisam (r. 724-743)

al-Walid Il (r. 743-744)

Yazid Il (r. 744)

Ibrahim (r. 744)

Marwan Il (744-750)

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 448



Les califes abbassides

al-Saffah (r. 750-754)
al-Mansdr (r. 754-775)
al-Mahdf (r. 775-785)
al-Had1 (r. 785-786)
Hardn al-Rasid (r. 786-809)
al-Amin (r. 809-813)
al-Ma’'min (r. 813-833)
al-Mu‘tasim (r. 833-842)
al-Watiq (r. 842-847)
al-Mutawakkil (r. 847-861)
al-Muntasir (r. 861-862)
al-Musta‘in (r. 862-866)
al-Mu‘tazz (r. 866-869)
al-Muhtadr (r. 869-870)
al-Mu‘tamid (r. 870-892)
al-Mu‘tadid (r. 892-902)
al-Muktaft (r. 902-908)
al-Mugtadir (r. 908-932)

al-Qahir (r. 932-934)

al-Radrt (r. 934-940)
al-Muttaqr (r. 940-944)
al-MustakfT (r. 944-946)
al-Mutt’ (r. 946-974)
al-Ta'v (r. 974-991)
al-Qadir (r. 991-1031)
al-Qa’im (r. 1031-1075)
al-Mugtadr (r. 1075-1094)
al-Mustazhir (r. 1094-1118)
al-Mustarsid (r. 1118-1135)
al-Rasid (r. 1135-1136)
al-Mugtaft (r. 1136-1160)
al-Mustanjid (r. 1160-1170)
al-Mustadr” (r. 1170-1180)
al-Nasir (r. 1180-1225)
al-Zahir (r. 1225-1226)
al-Mustansir (r.1226-1242)
al-Musta'sim (r. 1242-1258)

Conguéte mongole de Baghdad 1258

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 449



RESUME DE LA THESE

Dans I'Antiquité, la recherche et la réflexion sur la technique permettent les
premieres reéalisations de dispositifs ingénieux, tels que des appareils qui
accomplissent une série d’actions par le biais de stimulus externes et de
mécanismes cachés. Les organismes politiques et religieux saisissent rapidement
la puissance communicative de ces machines, en devenant les promoteurs et
patrons privilégiés de leur production. L’Empire sassanide (224-650) ne constitue
pas une exception. En effet, les souverains perses consacrent, au moins a I'époque
tardive, une grande attention a la conception et au déploiement de dispositifs
savants et ingénieux. De méme, un siecle plus tard, dans le milieu du califat
islamique, les Abbassides (750-1258) semblent également s’entourer de tels
dispositifs. La continuité entre les deux empires dans plusieurs domaines, de la
théorie politique a I'administration, est bien connue. Cependant, la question de la
réutilisation du patrimoine technique et scientifique ancien, et notamment
sassanide, par la cour abbasside, demeure encore largement inexplorée. L'étude
d’'un corpus de sources, aussi vaste qu’hétérogéne, rassemblant des ouvrages
historiographiques, géographiques, poétiques et d’adab, ainsi que des traités
scientifiques et techniques en plusieurs langues, permet d’analyser différents
aspects de la production et de l'usage politique des machines. Au sein de la cour
sassanide, comme de la cour abbasside, la machine s’avére constituer un véhicule
préférentiel de représentation et de diffusion de I'idéologie politique. A travers sa
mise en scene publique, elle contribue de maniéere substantielle a la définition de
I'espace du pouvoir, en participant a la création d’'une image de la cour comme un
microcosme au coeur duquel le Roi des rois, et plus tard le calife, occupaient le role
cardinal de maitre incontesté du monde. La continuité entre 'empire sassanide et
'empire abbasside dans le domaine technique ne se limite donc pas a une
récupération de savoirs, mais s’opére aussi sous la forme d'une véritable
réactivation d’'un patrimoine symbolique.

MOTS-CLES. Automates. Dispositifs ingénieux. Empire sassanide. Califat

abbasside

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 450



ABSTRACT

In the Antique world, research on technology and applied sciences allowed for the
construction of the very first ingenious devices, i.e. apparatuses which, through
external stimulation and hidden mechanisms, can perform a series of actions and
movements. Political and religious organisms quickly came to appreciate the
communicative power of such devices, thus actively sponsoring their production.
The Sasanian Empire (224-650) is no exception. In fact, at least since the late
period, Iranian rulers devoted remarkable attention to the conception and material
deployment of ingenious devices. Similar efforts seem to have been taken about a
century later by the Abbasids (750-1258). The continuity between these two
empires in various domains, such as political theory and administration, is widely
acknowledged. However, the issue of the recovery of the ancient — and, particularly,
Sasanian — technical and scientific heritage by the Abbasid court is still largely
neglected. The study of a various corpus of historiographic, geographic, poetic, and
literary sources, as well as of scientific treaties, allows shedding light on various
aspects regarding the production and political use of machines at the Abbasid court.
Both at the Sasanian and the Abbasid court, ingenious devices prove themselves
to be a preferential vehicle of representation and diffusion of political ideology.
Through their public display, they substantially contributed to the definition of the
space of power, taking part in the creation of an image of the court as a microcosm
in which the King of kings, and later on the Caliph, hold the cardinal place of
universal world-rulers. The Sasanian-Abbasid continuity in the realm of technology
and science thus is not limited to the recovery, by Abbasid scholars, of Sasanian
scientific knowledge, but rather takes the form of a true reactivation of a symbolic
heritage.

KEYWORDS. Automata. Ingenious devices. Sasanian Empire. Abbasid Caliphate

Alessia Zubani | Thése de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020 451



	Thèse 
	Remerciements
	Table des matières
	Note sur les conventions de transcription
	INTRODUCTION
	Partie I.  Idéologies, empires et sociétés.  Les contextes historiques et politiques
	Chapitre 1.  Entre les Sassanides et les Abbassides. La conquête islamique de l’Iran et la naissance du califat abbasside
	1.1. Dīn wa Dawla. Muḥammad et la naissance de l’État islamique
	1.2. La conquête islamique de l’Iran

	Chapitre 2.  Le calife abbasside au miroir du šāhānšāh sassanide
	2.1.  Arabes et Persans, avant et après la conquête islamique de l’Iran
	2.2. Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de l’Iraq et de ses souverains
	2.3. Négocier l’idéologie impériale dans l’Empire abbasside
	2.3.1. État islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des šāhānšāh et de son destin à l’époque islamique
	2.3.2. Suivre l’exemple, ou sur la quête du testament du šāhānšāh
	2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la circulation des préceptes royaux sassanides
	2.3.4. Le portrait de Ḫusraw II, image de malheur ?



	Partie II.  À la cour des sciences. Rois, califes, savants et machines
	Chapitre 1.  D’Alexandrie à Baghdad.  Sciences, techniques et politique
	1.1. L’Empire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de l’espace eurasiatique
	1.1.1. Les écoles de l’Église syro-orientale
	1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » à la cour sassanide
	1.1.3. Le philosophe et le šāhānšāh

	1.2. Faire de la science dans le califat abbasside
	1.2.1. Le mouvement de traduction
	1.2.2. Quelle place pour la technique ?


	Chapitre 2.  Un bestiaire technique. Les mécanismes ingénieux, manifestation du pouvoir
	2.1. La machine philosophique
	2.2. Généalogie de l’automate
	2.2.1. Les conquêtes techniques des Anciens
	2.2.2. Un regard vers l’Est : des contacts avec la Chine ?
	2.2.3. Les machines des califes

	2.3. La machine fantasmatique
	2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires de l’automate
	2.3.2. L’automate dans les œuvres de théologie islamique



	Partie III.  La place de l’automate dans le microcosme royal, I  Le souverain, maÎtre du temps et du cosmos
	Chapitre 1.  En guise d’introduction : une petite histoire de l’heure
	1.1. La mesure du temps dans l’Antiquité
	1.2. La mesure du temps dans l’Antiquité tardive et la première époque islamique

	Chapitre 2.  Trônes royales et machines spectaculaires
	2.1. Le trône astronomique de Ḫusraw II
	2.2. Le trône de Salomon à la cour byzantine
	2.3. Y a-t-il des trônes abbassides ?
	2.4. Mécanique et ʿajāʾib : le trône devient merveille

	Chapitre 3.  Quelle horloge pour quel calife ?
	3.1. Les antécédentes omeyyades
	3.2. L’horlogerie dans la première époque abbasside
	3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques abbassides


	Partie IV.   La place de l’automate dans le microcosme royal, II  Le souverain, maÎtre de la nature
	Chapitre 1.  Arbres sacrés et arbres métalliques dans l’Antiquité et l’Antiquité tardive
	1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide
	1.2. Les plantes mécaniques du šāhānšāh sassanide
	1.3. Plantes artificielles et forêts mythiques dans la littérature moyen-perse

	Chapitre 2.  Des paradis mécaniques terrestres dans les cours byzantine et abbasside
	2.1. Byzantins vs. Abbassides : l’escalade de la violence mécanique
	2.2. Installations d’une exposition : les automates de l’empereur byzantin
	2.3. Les jardins artificiels du calife

	Chapitre 3.   En guise de conclusion : Mécanique diplomatique
	3.1. Les engins rivaux : dons d’ambassade pour gratifier (et défier)
	3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions sassanides


	CONCLUSION
	Références bibliographiques
	Corpus de sources
	Ouvrages critiques et études historiques

	Table des illustrations
	Annexes
	Annexe 1.  Les sources
	Annexe 1.1. Les sources grecques
	Annexe 1.2. Les sources latines
	Annexe 1.3. Les sources moyen-perses
	Annexe 1.4. Les sources persanes
	Annexe 1.5. Les sources arabes

	Annexe 2.  Documents iconographiques
	Annexe 3.  Tables dynastiques
	Annexe 3.1. Les Sassanides
	Annexe 3.2. Les califats




