
AAllmmaa  MMaatteerr  SSttuuddiioorruumm  ––  UUnniivveerrssiittàà  ddii  BBoollooggnnaa  
iinn  ccoottuutteellaa  ccoonn  ll’’ÉÉccoollee  PPrraattiiqquuee  ddeess  HHaauutteess  ÉÉttuuddeess  ((FFrraanncciiaa))  

 
 

DOTTORATO DI RICERCA IN 
 

Studi sul patrimonio culturale  
Ciclo XXXII 

 
Settore Concorsuale: 10/N1-CULTURE DEL VICINO ORIENTE ANTICO, DEL MEDIO 
ORIENTE E DELL’AFRICA 
 
Settore Scientifico Disciplinare: L-OR/14 FILOLOGIA, RELIGIONI E STORIA DELL’IRAN 

 
 
 

LES MACHINES DU POUVOIR 

TECHNIQUE ET POLITIQUE ENTRE L’IRAN SASSANIDE ET LE CALIFAT ABBASSIDE 

 

 
 

Presentata da: Alessia Zubani  
 
 
 
Coordinatore Dottorato     Supervisore 
 

Prof. Raffaele Savigni       Prof. Antonio Panaino 
 
 

Supervisore 
 

Prof. Philip Huyse  
 
 
Co-Supervisore 

 
Dr. Samra Azarnouche  
 
 

Esame finale anno 2020 
 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  1 

 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  2 

À Elena, Elisa, Luciano, 

À Francesco. 

 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  3 

 

 

Les rois de la Chine, des Turcs, de l’Inde, 

de Zandj et des autres parties du monde, 

reconnaissaient tous la suprématie du roi de Babel ; ils 

avouent qu’il est le premier souverain de l’univers, et 

qu’il occupe parmi eux le rang de la lune parmi les 

étoiles, parce que le pays qu’il gouverne est le plus 

excellent de tous, que lui-même est le prince le plus 

opulent, le plus riche en bonne qualités, celui enfin dont 

le gouvernement est le plus ferme et le plus vigilant. [..] 

On lui décernait par excellence le titre de šāhānšāh, 

c’est-à-dire roi des rois, et on comparait sa place dans 

le monde à celle du cœur dans le corps, ou au rang que 

la perle principale occupe au milieu du collier.  

           

Al-Masʿūdī 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  4 

REMERCIEMENTS 

 

Cette thèse n’aurait pas été possible sans le soutien, l’aide et la compétence de 

nombreuses personnes que je tiens à remercier. Tout d’abord, je souhaite exprimer 

toute ma gratitude envers mes directeurs de recherche. La passion pour la 

recherche d’Antonio Panaino a été, depuis le début, une source d’inspiration. Les 

nombreuses discussions que nous avons eues ainsi que ses conseils et 

observations aiguës sont pour beaucoup dans le résultat final de cette thèse.  

Dans le même esprit, je souhaite remercier Philip Huyse pour la confiance 

qu’il m’a accordée en acceptant de diriger mes recherches au sein de l’École 

Pratique des Hautes Études, dans le cadre d’une cotutelle internationale, et pour 

m’avoir soutenue avec bienveillance et générosité depuis mon arrivée en France.  

Ma reconnaissance va ensuite à Samra Azarnouche, qui a co-encadré ce 

travail de thèse. Sa relecture active, ses conseils et son soutien se sont avérés 

fondamentaux, en m’aidant à pousser toujours plus loin mes investigations. Mes 

recherches ont pu tirer profit de ses vastes compétences et de son encouragement 

constant. 

J’exprime ma gratitude envers Andrea Piras et Paolo Ognibene qui depuis 

le début de ma thèse ont été un soutien sans faille et une présence amicale. Leurs 

conseils stimulants ont contribué à la réussite de mes recherches.  

Je suis aussi profondément redevable à Simone Cristoforetti, qui me connaît 

désormais depuis dix ans. Il m’a initié à l’histoire du monde iranien ancien et à la 

recherche avec rigueur, enthousiasme et générosité. Je tiens à lui témoigner ici 

toute mon estime. 

 Mes recherches ont pu bénéficier de précieux conseils et d’échanges avec 

plusieurs spécialistes. Je tiens à remercier en particulier Domenico Agostini, 

Pierfrancesco Callieri, Maria Cristina Carile, Carlo Cereti, Andrea Gariboldi, Albert 

de Jong, Jeffrey Kotyk, Gianfilippo Terribili et Travis Zadeh. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  5 

Plusieurs institutions ont fourni un appui fondamental à mon doctorat, en 

apportant leur soutien financier et matériel. Je remercie en premier lieu l’École 

doctorale « Studi sul patrimonio culturale » de l’Università di Bologna (Campus di 

Ravenna) et son directeur, Raffaele Savigni, au sein de laquelle j’ai pu bénéficier 

d’un contrat doctoral de trois ans (2016-2019).  

Je suis profondément reconnaissante à l’École doctorale 472 de l’École 

Pratique des Hautes Études, dirigée par Christophe Grellard, pour m’avoir 

accueillie en France et avoir garanti un soutien complémentaire à mes missions et 

projets scientifiques. Je remercie également l’UMR 8041 – Centre de recherche sur 

le monde iranien, et sa directrice, Marie Szuppe.  

Je souhaite encore remercier lʼInstitut français de recherche en Iran (IFRI) 

et son ancien directeur, Denis Hermann, pour avoir financé mon séjour de 

recherche en Iran en l’automne 2018. Cette occasion m’a permis d’étudier chez 

l’Université Pažūhišgāh-i ʿUlūm-i Insānī wa Muṭāliʿat-i Farhangī. Je tiens à 

remercier particulièrement les professeurs Hamid Reza Dalvand, Farzaneh 

Goshtasp et Cyrus Nasrollahzadeh, pour l’hospitalité, la générosité et les longues 

conversations en persan. 

Enfin, je suis très reconnaissante à la Maison française d’Oxford, qui m’a 

offert le cadre optimal pour mener mes recherches en Angleterre en 2019. Un grand 

merci à Christian Sahner et Yuhan Sohrab-Dinshaw Vevaina qui m’ont accueilli au 

sein du Département d’Études orientales de l’Université d’Oxford. 

Nombre de collègues et amis ont apporté une pierre à l’édifice de cette 

thèse. Je tiens à exprimer ma gratitude envers Aida Alavi, Kiumars Alizadeh, 

Noureddine Azami, Alberto Bernard, Paolo Delaini, Andrea Di Gesu, Piero Donnini, 

Marco Guagni, Riccardo Loconte, Naghmeh Mahzounzadeh, Martina Palladino, 

Erika Petrocchi, Pasquale Stenta, Marco Valisano. Chacun d’eux sait pourquoi. 

Un merci spécial à Florence Gavage pour ses conseils, encouragements et 

pour le temps qui a dévoué pour la relecture de certains chapitres. Je remercie 

Matteo Poiani, qui a toujours partagé ses connaissances de la littérature syriaque, 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  6 

avec passion, générosité et grande amitié. À Yaser Malekzadeh, dont la modestie 

et l’enthousiasme ne cessent de m’inspirer, toute ma gratitude pour sa patience à 

répondre à mes nombreuses requêtes d’aide.  

Un énorme merci à mes amis de plus longue date Eleonora, Elisabetta (et 

ses fabuleux parents) et Veronica. Merci de m’avoir soutenue pendant ces quatre 

années de doctorat.  

Mes derniers mots de remerciement vont à mes parents, Elena et Luciano, 

et à ma sœur Elisa, qui m’ont toujours soutenu dans mes projets, pour étranges 

qu’ils puissent paraître.  

Enfin, à Francesco Calzolaio dont la présence à mes côtés, toutes ces 

années, a été essentielle pour moi. Ce que je lui dois, des mots ne sauraient 

l’exprimer. 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  7 

TABLE DES MATIERES 

 

Remerciements ................................................................................................................ 4 

Table des matières ........................................................................................................... 7 

Note sur les conventions de transcription ....................................................................... 10 

INTRODUCTION ............................................................................................................ 12 

Partie I. Idéologies, empires et sociétés.  Les contextes historiques et politiques ........... 29 

Chapitre 1. Entre les Sassanides et les Abbassides. La conquête islamique de l’Iran et 

la naissance du califat abbasside ................................................................................ 32 

1.1. Dīn wa Dawla. Muḥammad et la naissance de l’État islamique ......................... 32 

1.2. La conquête islamique de l’Iran ........................................................................ 40 

Chapitre 2. Le calife abbasside au miroir du šāhānšāh sassanide .............................. 48 

2.1. Arabes et Persans, avant et après la conquête islamique de l’Iran ................... 52 

2.2. Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de l’Iraq et de ses souverains . 58 

2.3. Négocier l’idéologie impériale dans l’Empire abbasside .................................... 66 

2.3.1. État islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des šāhānšāh et de 

son destin à l’époque islamique ........................................................................... 68 

2.3.2. Suivre l’exemple, ou sur la quête du testament du šāhānšāh ..................... 75 

2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la circulation 

des préceptes royaux sassanides ........................................................................ 83 

2.3.4. Le portrait de Ḫusraw II, image de malheur ? ............................................. 93 

Partie II. À la cour des sciences. Rois, califes, savants et machines ............................... 99 

Chapitre 1. D’Alexandrie à Baghdad.  Sciences, techniques et politique ................... 103 

1.1. L’Empire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de l’espace 

eurasiatique ........................................................................................................... 103 

1.1.1. Les écoles de l’Église syro-orientale ........................................................ 106 

1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » à la cour sassanide ............ 111 

1.1.3. Le philosophe et le šāhānšāh ................................................................... 115 

1.2. Faire de la science dans le califat abbasside .................................................. 127 

1.2.1. Le mouvement de traduction .................................................................... 127 

1.2.2. Quelle place pour la technique ? .............................................................. 135 

Chapitre 2. Un bestiaire technique. Les mécanismes ingénieux, manifestation du 

pouvoir ...................................................................................................................... 141 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  8 

2.1. La machine philosophique .............................................................................. 141 

2.2. Généalogie de l’automate ............................................................................... 145 

2.2.1. Les conquêtes techniques des Anciens .................................................... 145 

2.2.2. Un regard vers l’Est : des contacts avec la Chine ? .................................. 152 

2.2.3. Les machines des califes ......................................................................... 164 

2.3. La machine fantasmatique .............................................................................. 169 

2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires de 

l’automate .......................................................................................................... 169 

2.3.2. L’automate dans les œuvres de théologie islamique ................................ 177 

Partie III. La place de l’automate dans le microcosme royal, I.  Le souverain, maître du 

temps et du cosmos...................................................................................................... 183 

Chapitre 1. En guise d’introduction : une petite histoire de l’heure ............................ 186 

1.1. La mesure du temps dans l’Antiquité .............................................................. 188 

1.2. La mesure du temps dans l’Antiquité tardive et la première époque islamique 192 

Chapitre 2. Trônes royales et machines spectaculaires ............................................ 205 

2.1. Le trône astronomique de Ḫusraw II ............................................................... 205 

2.2. Le trône de Salomon à la cour byzantine ........................................................ 232 

2.3. Y a-t-il des trônes abbassides ? ...................................................................... 239 

2.4. Mécanique et ʿajāʾib : le trône devient merveille ............................................. 243 

Chapitre 3. Quelle horloge pour quel calife ?............................................................. 246 

3.1. Les antécédentes omeyyades ........................................................................ 246 

3.2. L’horlogerie dans la première époque abbasside ............................................ 250 

3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques 

abbassides ............................................................................................................ 253 

Partie IV. La place de l’automate dans le microcosme royal, II.  Le souverain, maître de la 

nature ........................................................................................................................... 263 

Chapitre 1. Arbres sacrés et arbres métalliques dans l’Antiquité et l’Antiquité tardive267 

1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide ....... 267 

1.2. Les plantes mécaniques du šāhānšāh sassanide ........................................... 276 

1.3. Plantes artificielles et forêts mythiques dans la littérature moyen-perse .......... 280 

Chapitre 2. Des paradis mécaniques terrestres dans les cours byzantine et abbasside

.................................................................................................................................. 290 

2.1. Byzantins vs. Abbassides : l’escalade de la violence mécanique .................... 290 

2.2. Installations d’une exposition : les automates de l’empereur byzantin ............ 297 

2.3. Les jardins artificiels du calife ......................................................................... 305 

Chapitre 3. En guise de conclusion : Mécanique diplomatique .................................. 316 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  9 

3.1. Les engins rivaux : dons d’ambassade pour gratifier (et défier) ...................... 316 

3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions 

sassanides ............................................................................................................ 328 

CONCLUSION .............................................................................................................. 338 

Références bibliographiques ........................................................................................ 345 

Corpus de sources .................................................................................................... 345 

Ouvrages critiques et études historiques ................................................................... 355 

Table des illustrations ................................................................................................... 400 

Annexes ....................................................................................................................... 402 

Annexe 1. Les sources .............................................................................................. 403 

Annexe 1.1. Les sources grecques ........................................................................ 403 

Annexe 1.2. Les sources latines ............................................................................ 407 

Annexe 1.3. Les sources moyen-perses ................................................................ 410 

Annexe 1.4. Les sources persanes ........................................................................ 412 

Annexe 1.5. Les sources arabes ........................................................................... 413 

Annexe 2. Documents iconographiques .................................................................... 424 

Annexe 3. Tables dynastiques .................................................................................. 447 

Annexe 3.1. Les Sassanides ................................................................................. 447 

Annexe 3.2. Les califats ......................................................................................... 448 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  10 

NOTE SUR LES CONVENTIONS DE TRANSCRIPTION 

 

Au cours de cette thèse, le lecteur rencontrera plusieurs mots et noms 

propres en grec, avestique, moyen-perse, arabe, persan et chinois. Pour présenter 

les résultats de nos recherches de manière scientifiquement précise et sans 

ambiguïté, il s’est avéré nécessaire de choisir un système de romanisation pour 

chaque langue. Afin d’éviter d’obscurcir le texte, nous avons recherché le maximum 

de simplicité sans pourtant sacrifier la précision scientifique. 

Pour ce qui est de l’arabe et du persan, nous avons fait recours à un même 

système de translittération, qui nous résumons dans le tableau à la page suivante.  

La romanisation des termes et noms avestique suit le modèle proposé par 

Pierre Lecoq dans Les livres de l’Avesta (2016). De même, les mots et noms 

moyen-perses sont transcrits selon le système adopté par David MacKenzie dans 

son A Concise Pahlavi Dictionary (1971).  

Quant à la langue chinoise, comme c’est la norme en Chine et dans l’édition 

scientifique contemporaine, nous avons utilisé le système pinyin.  

 Pour ce qui est de la langue grecque, nous avons reporté le texte originel, 

en considération du fait qu’elle apparaît normalement dans les publications 

scientifiques. 

Les noms propres avestiques, moyen-perses, persans et arabes seront 

toujours translittérés (ex. Ḫusraw, al-Manṣūr, Muḥammad) tandis que les noms des 

dynasties seront donnés d’après la version d’usage courant dans la littérature 

scientifique. Enfin, les noms de lieu les plus courants (tels que Baghdad ou 

Médine), seront reportés selon l’usage en français. 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consonnes Arabe/Persan 

 ʾ ٱ

 b ب 

 p / - پ 

 t ت 

 ṯ ث 

 j ج

 č / - چ

 ḥ ح

 ḫ خ

 d د

 ḏ  ذ

 r ر

 z  ز

 ž / - ژ

 s س 

 š  ش

  ṣ ص

 ḍ ض

 ṭ ط 

 ẓ ظ 

  ʿ ع

  ġ غ

 f  ف

 q ق 

 k  ك 

 g / - گ 

 l  ل

 m  م

 n  ن

   w  و

 h ه

 y ي

ؤ  - ئ  - ئ  - ء   ʾ 

 a, at ة

Voyelles Arabe/Persan 

  a, i, u ا

 ā آ

 ī, ay ي

 ā ى

  ū, aw  و



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  12 

INTRODUCTION 

 

Prologue : une machine pour toutes les occasions  

 

En 1158 la construction de la mosquée Kutubiyya de Marrakech, bâtie par 

le fondateur de la dynastie almohade ʿAbd al-Muʾmin (1130-1163), est achevée. Le 

but du projet est d’héberger une précieuse relique : le codex ʿuṯmānien du Coran 

(muṣḥaf)1. Le muṣḥaf en question est lié à ʿUṯmān ibn ʿAffān (r. 644-655), le 

troisième des califes bien guidés (al-rāšidūn). Il est sur ce même Coran, dit-on, que 

le Calife fut assassiné2. Une relique d’une telle importance, qui par ailleurs apportait 

un prestige correspondant à son détenteur, nécessitait d’être gardée dans un cadre 

approprié. 

À ce but, un mobilier spécifiquement conçu est positionné au cœur de la 

mosquée. Il s’agit d’une armoire, dont la fonction est de protéger le Coran et de lui 

offrir un cadre approprié pour l’exposition lors des cérémonies religieuses. 

L’historien Abū al-ʿAbbās al-Maqqarī (m. 1632) nous en offre une description 

détaillée dans son Nafḥ al-ṭīb min ġuṣn al-Andalus al-raṭīb wa ḏikr wazīrihā Lisān 

al-Dīn ibn al-Ḫaṭīb (‘Exhalation de la douce odeur du rameau vert d’al-Andalus et 

histoire du vizir Lisān al Dīn ibn al-Ḫaṭīb’)3. D’après l’historien, à l’époque du calife 

al-Manṣūr (1184-1199) le Coran est embelli extérieurement et intérieurement 

 
1 Plusieurs sources mentionnent ce document, tels que ʿIsā ibn Aḥmad al-Rāzī (m. 989), le 

géographe al-Idrīsī (m. 1165), Ibn Baškuwāl (m. 1183), Ibn Ṣāḥib al-Ṣalat (m. après 1203), al-

Marrākušī (m. 1295), l’anonyme de l’œuvre Ḥulal al-mawshiyya (‘Le livre de la cape brodée’), Ibn 

Marzūq (m. après le 1379) et al-Maqqarī. Pour des références précises, nous renvoyons à Bennison 

(2007, 134‑35). 
2 Voir à ce sujet l’article de Dessus-Lamarle (551-552), qui retrace l’histoire de ce codex, en 

s’attardant sur les récits des sources primaires. D’après al-Idrīsi, quatre feuilles du Coran 

provenaient d’un codex rédigé par le calife ʿUṯmān, qui portait les traces du sang versé le jour de 

son assassinat. Selon un autre auteur, Ibn Baškuwāl, contemporain d’al-Idrīsi, il s’agit d’un des 

quatre maṣāḥif qui, par ordre de ʿUṯmān, furent envoyés aux capitales de l’islam. Sur l’argument, 

se référer également aux articles de Bennison (2007) et Zadeh (2008), qui explorent les rôles de ce 

codex comme source de légitimation politique et comme raison d’antagonisme.   
3 Se référer à l’édition de Maryam et Yūsuf Ṭawīl (al-Maqqarī 1995, 2 : 146‑49).    



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  13 

(Dessus Lamare 1938, 558), et la construction du mobilier est commissionnée. 

Pour réaliser le projet, le calife s’adresse aux « artisans les plus habiles (al-ṣunnāʿ 

al-mutqinīna) et aux techniciens les plus ingénieux (wa al-maharataʾ al-

mutafanninīna) » (1938, 559), parmi lesquels il y a des orfèvres, des graveurs, des 

marqueteurs et des peintres et dont le travail est coordonné des ingénieurs et des 

maîtres-constructeurs. Le résultat des travaux est un objet unique : les spécialistes, 

écrit al-Maqqarī, « travaillèrent à exécuter des modèles (de mécanique) nouveaux 

(ʾamṯila muḫtaraʿa) et des combinaisons originales (aškal mubtadaʿa), qu’ils 

pourvurent de mouvements très étranges, dont les relations de cause à effet furent 

tenues cachées (waḍammanūha min jarāʾibi al-ḥarakāt wa ḫafiy ʾimdādiʾ al-

ʾasbābiʾ al-musabbabāt) » (1938, 560‑61). 

L’armoire en question, hélas, n’est pas parvenue jusqu’à nous. Cependant, 

la description précise qu’en fait al-Maqqarī nous permet de comprendre la nature 

de l’objet : il s’agit d’un mobilier mécanique (ṭābūt) qui pouvait être actionné avec 

un seul tour d’une clé. Par le biais du mouvement d’un mécanisme caché, le codex, 

comme par magie, apparaît par soi-même sur une plate-forme. Le mobilier 

renfermait également d’autres composants, à savoir un pupitre pliant (mahmil) et 

une sellette (kursī). Une fois l’armoire ouverte, celles-ci sortaient automatiquement 

par les biais des mouvements établis à l’aide de la technique et de la géométrie (al-

ḥaraqāt al-handasiyya)4. Par surcroît, la couverture même du muṣḥaf prévoyait un 

moyen ingénieux qui lui permettait, alternativement, d’être jointe ou séparée du 

précieux codex. Cela donnait la possibilité d’adapter l’exposition du Coran à la 

typologie des spectateurs et au but lui-même de l’exhibition. Soit il apparaissait un 

codex magnifiquement décoré de ses joyaux, soit il se montrait sans ornement, 

selon l’importance du public (1938, 565).  

 
4 Dessus-Lamare (1938, 569‑71) offre les détails du fonctionnement du mécanisme, qui permettait 

à la sellette de sortir sur des rouleaux ou de roues, en faisant bouger le pupitre d’un mouvement 

régulier. Lorsque la sellette et le pupitre se trouvaient dans leur position, la porte se refermait 

automatiquement toute seule, sans l’intervention de personne. Les composants rentraient dans leur 

position initiale par le biais d’un tournement de la clé dans le sens contraire de celui de l’ouverture.     



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  14 

Cette armoire merveilleuse avait été spécifiquement conçue pour une 

ostension publique de la relique, qui était exposée lors de la cérémonie 

hebdomadaire du vendredi. Sur cette base, il est évident que le codex et l’armoire 

députée à son ostension agissaient en tant qu’instrument de projection de l’autorité 

califale des Almohades. La fonction symbolique du codex est vite établie : sa 

possession de la part des Almohades en affirmait le droit à régner en tant que 

successeurs légitimes des Omeyyades. Cependant, le rôle joué par l’armoire 

mécanique dans l’affirmation du pouvoir des califes n’est pas aussi évident. Certes, 

le calife aurait pu demander la construction d’une simple armoire, richement 

décorée. Toutefois, il ordonna à ses artistes et ingénieurs de lui créer une machine 

bien plus compliquée, dont l’automatisation était la caractéristique principale. De 

cette façon, l’objet participait activement à l’ostension du Coran, en contribuant de 

manière significative à la spectacularisation de son exhibition publique. Nous 

pouvons donc apprécier la fonction politique et idéologique du mécanisme, qui 

intervenait au cours d’importants événements communautaires. 

 L’intervention d’un mécanisme savant dans l’environnement politique et 

religieux almohade ne constitue pas une exception. Au contraire, l’armoire 

mécanique almohade ne constitue que l’un des nombreux cas d’appropriation, 

dans le monde méditerranéen et moyen-oriental anciens et médiévaux, du pouvoir 

symbolique et scénique de la machine de la part du milieu politique et religieux. Les 

précédents dans le monde ancien sont très nombreux. Dans l’Égypte ancienne, 

des « statues parlantes » étaient placées dans les temples. Par le biais de deux 

orifices placés d’un côté et dans l’autre et d’une trompette qui les mettait en 

communication, un prête pouvait émettre de sons avec l’instrument, en imitant la 

voix des divinités. Ces sculptures jouaient un rôle fort important dans le cadre du 

contexte rituel égyptien, en intimidant et étonnant les fidèles5. Mais l’Égypte a été 

également le théâtre de la conception de machineries encore plus complexes à 

 
5 Nous nous pencherons sur ces objets et leur fonction avec davantage de détail dans la deuxième 

partie de la thèse. Remarquons qu’à l’heure actuelle, deux exemplaires de ces « statues parlantes » 

sont connues : une sculpture du dieu Anubis, conservée au Musée du Louvre, et une représentation 

de Harmakhis, au Musée du Caire (Price 1978, 51). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  15 

l’époque hellénistique. Alexandrie a vu le développement d’études cruciales dans 

le domaine technique avec les figures de Ctésibios (fl. IIIe siècle avant notre ère), 

Philon de Byzance (fl. IIIe siècle avant notre ère) et Héron d’Alexandrie (fl. Ier siècle 

de notre ère). Ceux-ci sont les responsables de la rédaction de premiers manuels 

sur l’argument et de la création des dispositifs savants. Au cours de la thèse, nous 

aurons la possibilité de nous pencher sur ces instruments, dont la plupart avait une 

fonction bien définie dans les milieux auliques et les lieux de culte. Parmi ceux-ci, 

un mécanisme qui émettait un son par le biais d’une trompette à l’ouverture des 

portes du temple, comme l’atteste le traité sur la pneumatique de Héron 

d’Alexandrie (1851, 33). Encore, il y a lieu de citer les statues qui interviennent dans 

les processions politico-religieuses liées au culte dynastique des Ptoléméens. Une 

description détaillée de celles-ci figure dans l’œuvre Περὶ Ἀλεξανδρείας (‘Sur 

Alexandrie’) de l’historiographe et poète Callixène de Rhodes (IIIe siècle avant notre 

ère)6.  

 Dans le même esprit, nous pouvons ensuite saisir la fonction politico-

religieuse des horloges hydrauliques, des automates et d’instruments musicaux 

complexes, tels que les orgues, produits dans l’Empire byzantin. Comme dans le 

cas du mobilier censé garder le codex de ʿUṯmān, ces objets participaient 

activement aux cultes religieux et auliques en tant que porte-paroles de nouvelles 

tendances scientifiques et philosophiques. Le De Ceremoniis aulæ byzantinæ, 

attribué à l’empereur Constantin VII porphyrogénète (r. 913-959), est une des 

sources qui atteste les pratiques cérémonielles qui impliquaient les orgues et les 

dispositifs savants dans le cadre des rituels religieux et impériales. Parmi ceux-ci, 

un imposant trône mobile, enrichi des automates en forme d’arbres et des bêtes et 

animaux sonores7.  

 

 

 
6 Se référer à l’édition de Rice (Callixène de Rhodes 1983, 10‑31). 
7 A ce sujet, nous pouvons considérer les travaux de Brett (1954) et de Iafrate (2015, 55‑105; 2020). 

Sur l’orgue dans le milieu byzantin, voir Perrot (1971, 169‑83). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  16 

Objet de la recherche  

 

Les exemples qui précèdent, et que l’on pourrait aisément multiplier, 

permettent de mettre en perspective la question principale de notre thèse. À l’instar 

des créations produites dans l’Égypte ancienne et hellénistique ou du mobilier du 

codex de ʿUṯmān, la cour sassanide encourageait les développements et le 

perfectionnement des dispositifs savants. Les mêmes considérations s’appliquent 

au contexte de la cour byzantine, ainsi qu’au milieu palatial abbasside dès la moitié 

du VIIIe siècle. En effet, c’est bien sur les enseignements des ingénieurs grecs et 

hellénistiques que les savants byzantins, perses et ensuite islamiques ont bâti leurs 

réflexions scientifiques et techniques, en dialogue avec les possibilités 

sémantiques et idéologiques de la machine. Sur cette base, la thèse vise à montrer 

de quelle manière les mécanismes ingénieux, de natures, formes et 

fonctionnements divers, étaient investis d’une valeur symbolique, idéologique et 

politique dans ces contextes. L’enjeu sera donc de dévoiler les engrenages d’un 

système qui a attribué à des tels instruments techniques une signifiance et un rôle 

spécifiques au sein de l’environnement palatial sassanide et abbasside. Toutefois, 

cette analyse sera conduite en faisant dialoguer les données liées aux milieux 

perse et islamique à celles provenant de l’Empire byzantin. En effet, une étude de 

ce genre ne peut pas ignorer la contribution byzantine, qui a mis à profit les 

enseignements grecs et romains inhérents la science de la mécanique et de la 

pneumatique pour développer un discours théorique et une application pratique 

originaux. D’ailleurs, la circulation de ces savoirs en Moyen-Orient a été rendue 

possible et facilité par la médiation de ses ingénieurs et savants. De plus, il faut 

considérer que, depuis le début, les relations diplomatiques entre les Sassanides 

et les Byzantins se caractérisèrent par des échanges de dons8. En ce contexte, les 

automates étaient un des biens qui circulait entre les cours.  A ce propos, nous 

 
8 Sur l’importance des ambassades pour la circulation des biens et savoirs, voir Drocourt (2006; 

2012). Sur le thème des échanges de dons à l’occasion des relations perso-byzantines, se référer 

à Nechaeva (2014, 175‑79; 195‑97). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  17 

montrerons que ces occasions alimentèrent une forte compétition, qui affecta la 

production et le perfectionnement des modèles. En ce scénario, il apparaît que les 

califes abbassides plus tard héritèrent cette forme de dialogue diplomatique et de 

rivalité, qui avait caractérisé les relations perso-byzantines. Dans cette optique, les 

Abbassides se posèrent en continuité avec ceux qu’ils considèrent, par bien des 

aspects, leurs ancêtres légitimes.  

À ce stade, une question s’impose. Pourquoi l’automate ? Quels sont les 

caractères qui en font un vecteur de représentation et de diffusion d’une certaine 

idéologie royale et califale ? Une réflexion d’ordre philosophique tentera d’y 

apporter des éléments de réponse. Tout d’abord, il est nécessaire de revenir sur la 

notion de dispositif savant. Selon une simple définition, cette machine porte en soi, 

caché, le principe de son fonctionnement. Par le biais d’une stimulation externe, 

elle est en mesure de répéter une série d’actions limitées. Cependant, cet aspect 

machinique n’épuise pas ses fonctions. En effet, les dispositifs ingénieux, avec leur 

principe de fonctionnement caché, révèlent l’intérêt pour la nature et le défi de 

reproduire les lois qui la régissent. Les automates, souvent en forme d’arbre et 

d’animaux, matérialisent le désir d’imiter le vivant. Comme l’écrit Battisti, l’automate 

est une entité par laquelle l’humain « proietta se stesso fuori dei suoi limiti 

esistenziali, moltiplica le sue forze, compie in concreto e non solo finge o descrive, 

il meraviglioso » (1989, 1 : 249).  

L’aspect merveilleux de la machine s’accompagne à une idée 

d’impermanence, qui contribue à lui donner un semblant d’autonomie par rapport à 

ses mêmes créateurs. La machine convainc de sa longévité et indépendance, qui 

en font, à chaque fois, un symbole et un modèle des réalités d’ordre conceptuel. 

Sa présence au sein de l’environnement palatial se justifie sur la base de la fonction 

politique qu’elle est appelée à exercer en qualité de dispositif visuel du pouvoir et 

de l’autorité royale. 

Pour ce qui est du cas spécifique des cours sassanide et abbasside, il s’agira 

d’inventorier les différents types de dispositifs dont nous avons connaissance. 

Ainsi, nous aurons la possibilité de constater que les typologies elles-mêmes 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  18 

d’automate recherchées dans l’environnement palatial révèlent le programme 

idéologique respectivement du roi des rois et du calife. Or, il apparaîtra clairement 

que deux types de machines s’imposent dans le milieu aulique : d’un côté, les 

dispositifs pour le calcul du temps et des mouvements astraux ; de l’autre, les 

automates qui reproduisent les éléments naturels. La priorité accordée à ces 

modèles suggère, nous semble-t-il, l’intention, autant du roi perse que du calife 

abbasside, de se proposer à la fois comme maître du temps et maître de la nature. 

En prenant une part active à la conversation rituelle entre le roi/calife, la cour et les 

observateurs externes (aristocratie de l’Empire, ambassadeurs et visiteurs 

étrangers), le mécanisme savant se présentait à tous égards comme un acteur actif 

de la propagande politique. 

 

Cadre de l’étude 

 

Il ressort de ce qui précède que les automates offrent une excellente 

possibilité de mener une étude systématique sur les interrelations entre la politique 

et la technique au Moyen-Orient entre l’Antiquité tardive et la première période 

médiévale. Sur la base de ces considérations, notre recherche vise à donner la 

toute première analyse comparative sur cette question, en prenant comme étude 

de cas les contextes sassanide et abbasside. La spécificité du thème situe cette 

thèse au croisement entre plusieurs disciplines, à savoir l’histoire des sciences et 

des techniques, l’histoire intellectuelle et l’histoire des institutions politiques. 

Il s’agira donc de constituer un catalogue de plusieurs exemplaires des 

machineries, issues des environnements palatiaux perses et abbassides. Les 

objectifs de ce catalogue sont multiples. Tout d’abord, nous essayerons de 

démontrer que la cour perse montra un intérêt à l’égard des mécanismes savants, 

au moins dans la période sassanide tardive. En effet, jusqu’à présent les évidences 

techniques développées en contexte persan, que nous connaissons seulement par 

le biais des données écrites, ont fait l’objet d’un nombre réduit d’études. Notre projet 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  19 

permettra alors de contextualiser dans une perspective globale les contributions à 

la technique de la Perse sassanide, avec en toile de fond le plus vaste panorama 

eurasiatique. Il s’agira de saisir les conditions du développement technologique, en 

dialogue avec les enseignements hellénistiques et byzantins en matière de 

dispositifs savants. Cela nous permettra de donner à l’Empire perse la visibilité qu’il 

mérite, en montrant qu’une réflexion sur les savoirs techniques a eu lieu en ce 

contexte, comme d’ailleurs cela a été le cas pour d’autres domaines scientifiques 

(en particulier, l’astrologie et la médecine) et philosophiques. 

Ensuite, il sera question d’inventorier les données relatives à 

l’environnement califale abbasside, afin de les mettre en relation avec les 

évidences de l’époque sassanide. Notre attention portera exclusivement sur les 

données produites dans les premiers trois siècles du califat abbasside. L’année 

945, qui marque la consolidation de la domination buyide à Baghdad au détriment 

de l’institution califale, délimite la période de compétence de cette thèse. Ce critère 

chronologique s’explique sur la base de trois raisons. Tout d’abord, le patronage 

turc alla du pair avec le collapse de la structure administrative du califat et à la 

paupérisation de la figure du calife. Désormais, l’autorité de celui-ci s’étendait 

seulement entre les murs de son palais de Baghdad, où il vivait avec son secrétaire 

et ses serveurs.  

Deuxièmement, force est de constater que le discours légitimatoire 

abbasside qui apprécia le modèle de royauté sassanide a été surtout une 

prérogative des premiers califes, tels que al-Manṣūr (r. 754-775), al-Mahdī (r. 775-

785), Ḥārūn al-Rašīd (r. 786-809) et al-Maʾmūn (r. 813-833). Néanmoins, leurs 

successeurs ont montré un grand intérêt pour les potentialités des dispositifs 

ingénieux, en les incluant dans l’apparat visuel de leurs palais.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  20 

Enfin, nous voulons mettre en lumière que les seuls traités sur les automates 

composés à l’époque abbasside ont été produite par les frères Banū Mūsā tout à 

longue du règne d’al-Mutawakkil (r. 847-861) et de ses successeurs9.   

Notre recherche aboutira donc à une étude systématique du processus de 

construction du portrait califal au moyen des mécanismes savants et en fonction de 

son modèle sassanide. Le phénomène d’appréciation et valorisation de la tradition 

royale sassanide dans la première phase du califat abbasside est un constat sur 

lequel normalement tout le monde convient. Néanmoins, un travail systématique 

sur la question n’existe toujours pas. Cette insuffisance éclatante s’explique par le 

fait qu’il s’agit d’un projet articulé et ambitieux, qui nécessite des compétences 

disparates et qui ne peut pas être traité de manière satisfaisante et exhaustive dans 

une seule étude. Cette thèse veut donc combler ce manque en analysant un des 

aspects de la question. Il est souhaitable que dans les années à venir une attention 

particulière soit portée sur d’autres chapitres de la matière.  

Notre recherche a pu bénéficier des résultats atteints en ce domaine d’étude 

par des recherches antérieures. Certes, la littérature scientifique concernant 

l’histoire des techniques dans le monde grec et hellénistique a offert les bases pour 

nos réflexions sur l’automate. Les fruits de la prouesse des ingénieurs grecs ont 

fait l’objet de nombre d’études, s’interrogeant sur les aspects les plus techniques 

aussi bien que sur leur vocation esthétique et idéologique en contextes religieux et 

politiques10. Pour ne citer que les études les plus importants auxquelles nous avons 

fait référence pour rédiger notre thèse, il y a lieu de citer les travaux de Aage 

Drachmann (1948; 1963), Bertrand Gille (1978, 1980) et Derek de Solla Price 

(1959; 1964; 1974), qui ont consacré plusieurs ouvrages à la technique dans le 

 
9 Bien évidemment, il ne s’agit pas de seules exemplaires de traités sur la mécanique produits à 

cette époque. Considérons à cet égard le Kitāb fī al-qarasṭūn (‘Le livre sur la balance romaine’) de 

Ṯābit ibn Qurra (m. 901). À celui-ci s’ajoutent également des traités sur le même argument des 

frères Banū Mūsā et de Quṣtā ibn Lūqā (m. 912), qui n’ont pas survécu (Abattouy 2002, 110).  
10 À ce sujet, nous sommes informées que Tatiana Bur vient de compléter son doctorat à l’Université 

de Cambridge avec une thèse qui examine l’utilisation des connaissances technologiques en 

contexte religieux grec. Malheureusement, à présent on n’a pas eu la possibilité de consulter son 

travail.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  21 

monde grec et romain.  Plus récemment, Sylvia Berryman (2003; 2007; 2009) et Di 

Pasquale (2007; 2012; 2019), parmi d’autres, ont également mené des recherches 

sur le sujet. Bien que ces travaux ne portent pas spécifiquement sur le Moyen-

Orient, ce riche corpus de littérature secondaire ouvre plusieurs pistes de réflexions 

théoriques et méthodologiques et s’avère par conséquent tout aussi incontournable 

pour le chercheur abordant l’étude de la technique dans l’Antiquité et l’Antiquité 

tardive. Néanmoins, dans la mesure où ces ouvrages ne s’interrogent pas sur la 

question de la circulation des savoirs techniques dans l’espace méditerranéen au 

sens large, ils n’offrent qu’une perspective tout à fait limitée.  

Cependant, l’attention pour les connaissances d’ordre technique ne se 

limitait guère au monde grec et hellénistique. Comme notre thèse ambitionne, entre 

autres, de le montrer, les savoirs techniques ont fait l’objet d’un grand intérêt dans 

le monde perse. Néanmoins, force est de constater que des études 

compréhensives concernant la technique en contexte sassanide n’existent toujours 

pas. De même, les travaux qui s’interrogent sur des aspects spécifiques (production 

industrielle, système d’irrigation, techniques de construction) sont peu nombreux. 

Donc ce n’est pas étonnant que la littérature secondaire sur les dispositifs ingénieux 

soit très réduite. À présent, le chercheur qui veut approcher ce domaine d’étude ne 

peut se référer qu’aux travaux pionniers de L’Orange (1953) et, plus récemment, 

de Panaino (2004a; 2020a, 124‑34), qui considèrent le caractère astral du célèbre 

trône mobile de Ḫusraw II (r. 590-628). Ces premières réflexions constituent la base 

de notre discussion sur les discours de la représentation du Roi des rois sassanide 

et du calife abbasside, dans une perspective de continuité entre le règne de la 

dynastie perse et le gouvernement islamique.  

En revanche, l’histoire des automates en contexte islamique a attiré 

beaucoup plus l’attention des savants11. On peut à ce titre citer la riche bibliographie 

de Donald Hill, qui a dédié ses recherches à l’histoire des techniques dans les 

 
11 La bibliographie sur l’histoire des techniques dans les sociétés islamiques est bien plus riche. 

Voir, parmi d’autres, les travaux récents de Mohammed Abattouy (1999, 2000, 2001a, 2001b, 2002), 

Costantin Canavas (2003 ; 2010), Ahmad al-Hassan et Donald Hill (1986), Parviz Mohebbi (1996).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  22 

sociétés islamiques médiévales. Sa contribution a été fondamentale pour la 

compréhension de l’histoire des dispositifs ingénieux, car il a édité et traduit 

plusieurs traités arabes sur l’argument, tels que le Kitāb al-Ḥiyal (‘Livre des 

dispositifs ingénieux’) des Banū Mūsā (1979) et le Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-

handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’) de al-Jazarī 

(1974).  

Une nouvelle contribution en cette matière a été offert récemment par Allegra 

Iafrate (2015; 2020), qui prend en examen les pérégrinations du motif du trône, des 

artefacts et des traditions littéraires liés à la figure de Salomon dans l’espace 

méditerranéen médiéval. Iafrate met en lumière que l’imposant trône byzantin, 

développé dans le cadre de la Magnaura du palais impérial de Constantinople, 

miroitait le siège biblique du Prophète. À cette fin, le trône a été enrichi des 

éléments particuliers, tels que les orgues et les automates, qui contribuaient à la 

nature spectaculaire des audiences impériales. Iafrate montre bien l’interrelation 

étroite entre le pouvoir et la technologie et la participation des automates dans le 

langage aulique byzantin, en les comparant, d’une manière circonscrite, à leurs 

contreparties abbassides. Par rapport à ses études, notre thèse a pu développer 

une analyse de l’usage politique des automates avec une perspective originale qui 

inclût dans l’équation les Sassanides. 

Pour réaliser notre projet, nous avons rassemblé un corpus de sources 

variées, composées en langues et en contexte différents. Nous pouvons 

reconnaître deux groupes majeurs de textes : d’un côté la catégorie la plus riche, 

c’est-à-dire les ouvrages en arabe ; de l’autre, la littérature moyen-perse. Des 

ouvrages variés, composés dans des milieux et des périodes divers, font partie du 

premier regroupement. Une attention spéciale a été consacrée aux traités 

scientifiques et techniques. L’époque abbasside témoigne de deux seules œuvres 

dédiées aux dispositifs savants. Il s’agit, respectivement, du Kitāb al-Ḥiyal et du al-

Āla allatī tuzammir bi-nafsihā (‘L’instrument qui joue de lui-même’), tous les deux 

associés au nom des frères Banū Mūsā ibn Šākir (IXe siècle). Ces frères étaient 

également célèbres à la cour abbasside en qualité d’influents hommes politiques. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  23 

Le premier traité illustre le fonctionnement de cent différents appareils, tels que des 

récipients truqués, des fontaines, des horloges à eau et des instruments musicaux. 

Ces derniers font également l’objet d’étude du deuxième texte, où nous pouvons 

apprécier la première description d’une flûte automatique. Les procédures y 

présentées seront examinées aussi sur la base des développements techniques 

proposés dans des ouvrages plus tardifs, tout comme le manuel sur les appareils 

automatiques Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya de al-Jazarī (m. env. 1206). En 

deuxième lieu, force est de constater qu’une bonne partie d’informations provient 

d’ouvrages historiques et d’adab, dont la plupart a été rédigé à l’époque abbasside. 

Nous pouvons mentionner, à titre d’exemple, des auteurs tels que al-Jāḥiẓ (m. 868), 

al-Dīnawarī (m. 894-5 or entre 902 et 903), al-Ṭabarī (m. 923) et al-Masʿūdī (m. 

957).  

 Le corpus des sources moyen-perse ne révèle aucune information directe à 

l’égard du développement technique à l’époque sassanide. Ces œuvres ont été 

plutôt sollicitées au cours de la thèse pour résoudre des questions liées à la notion 

de royauté perse et aux portraits de certains monarques sassanides. Bien 

évidemment, nous avons gardé à l’esprit la particularité liée à la production des 

sources moyen-perses. En effet, malgré les contenus d’une bonne partie des 

ouvrages peuvent être attribués à l’époque sassanide, ils survivent tous dans des 

recensions postérieures (IXe-XIe siècle). 

Enfin, il sera nécessaire tenir en compte de l’hétérogénéité de notre corpus 

de sources primaires, car il nous oblige à questionner les informations disponibles 

et de les contextualiser, afin de distinguer ce qui est un fruit de l’imagination par ce 

qui semble vraisemblable. C’est pour cette raison que, quand cela est possible, 

nous irons croiser les informations repérées dans les textes arabo-persans, moyen-

perses et, occasionnellement, syriaques, grecs et latins. 

Comme nous l’avons vu, notre recherche se nourrit de sources primaires en 

plusieurs langues, qui souvent circulent en plusieurs éditions critiques et 

traductions. Par conséquent, nous voulons dire quelques mots de nature technique 

à l’égard de notre emploi du corpus des textes. En ce qui concerne les sources en 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  24 

langue latine, grecque, arabe, moyen-perse et persan, nous avons fait référence 

aux éditions critiques en langue originale. Le texte en langue accompagne nos 

traductions dans le corps du texte. Si une traduction française était déjà disponible, 

nous en avons auparavant éprouvé la justesse vis-à-vis du texte originel. Quand 

nous l’avons trouvé convenable, nous l’avons incorporé dans le texte. En certaines, 

rares occasions, nous avons été forcés d’utiliser de traductions des sources 

primaires en anglais ou dans une autre langue européenne. Ce choix a été dicté 

par l’impossibilité de localiser les éditions critiques disponibles tout au cours de la 

pandémie de Covid-19. Pour ce qui concerne les éditions critiques utilisées et les 

traductions sur lesquelles nos versions s’appuient, nous en avons fait référence en 

note.  

 

Annonce du plan  

 

La thèse est organisée en quatre parties, structurées selon un ordre 

progressif. Le premier volet porte sur l’analyse du cadre historique et sociopolitique 

de l’époque qui s’étend de la période sassanide tardive aux premiers siècles du 

califat abbasside. Deux axes de recherche y seront abordés en autant de chapitres. 

D’abord, il sera question de se pencher sur les événements qui ont fait suite à la 

prédication du Prophète Muḥammad. Cela fait, il s’agira de s’interroger sur le 

moment fondateur de la communauté, en cherchant de saisir les spécificités de la 

nouvelle société islamique. Cela nous permettra de comprendre la doctrine de 

l’alliance entre dīn et dawla, la religion et le pouvoir constitué. Ce principe, qui 

émerge avec force soit dans les textes théologiques islamiques soit dans les 

ouvrages auliques (tels que les recueils de conseils), manifeste des points de 

contact avec l’héritage royal sassanide. Ensuite, il sera question de suivre les 

moments cruciaux de la conquête arabo-islamique de l’Iran, afin de mettre en 

discussion une approche méthodologique qui distingue de façon nette la « période 

préislamique » de celle « islamique ». Nous pouvons tout de suite observer que 

l’élément discriminant, l’arrivée de l’islam, émerge déjà dans les dénominations 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  25 

elles-mêmes. Sans nier les changements en matière social, politique et religieux 

déclenchés par la prédication de Muḥammad, nous nous livrerons à une discussion 

sur les phénomènes de continuité dans les pratiques et les discours d’ordre 

idéologique concernant la figure du chef de l’état. En effet, remettre en cause cette 

approche méthodologique nous permettra de mettre au point les itinéraires des 

motifs et des savoirs chers à la tradition royale sassanide dans la littérature 

composée dans la première époque abbasside. D’ailleurs, ces transpositions 

littéraires reflètent le vif intérêt que les Califes et les cadres dirigeants abbassides 

portaient pour le modèle de gouvernement perse. À ce sujet, nous porterons plus 

particulièrement notre attention sur des études de cas majeures, qui révèlent les 

formes de la négociation idéologique dans l’Empire abbasside.  

 Une fois contextualisés et décrits les cadres historico-politiques et les 

corrélations idéologiques existantes entre les Sassanides et les Abbassides, nous 

pourrons dédier la deuxième partie de la thèse à l’analyse du développement 

scientifique et technique qui eut lieu entre l’Antiquité tardive et la première époque 

médiévale. Le premier chapitre est consacré à une discussion de la place qui 

revient aux savants dans l’Empire perse et le Califat abbasside. Il sera question de 

se pencher sur les spécificités des réseaux philosophiques et scientifiques 

développés dans l’Empire sassanide, qui furent intermédiaires privilégiés de la 

circulation d’un ensemble de notions et savoirs étrangers. Ce sont bien les 

structures d’enseignement formées dans l’Antiquité tardive qui fournissent les 

bases pour le mouvement intellectuel successif qui caractérise les premiers siècles 

du Califat abbasside. Nous porterons alors notre attention sur la constitution, au 

cours des IIe et IIIe siècles, d’un réseau d’écoles gérées par l’Église syro-orientale 

et syro-occidentale dans des centres importants de la Mésopotamie, placés sous 

l’autorité byzantine ou sassanide, tels qu’Édesse, Nisibis et Jundišāpūr. Nous 

aurons l’occasion d’apprécier le rôle des savants chrétiens dans l’activité de 

traduction et circulation d’œuvres sur la philosophie, la logique, la médecine et 

l’astrologie grecques. Ces savoirs bénéficièrent d’un large écho dans les écoles et 

les cours moyen-orientales, par la médiation des traductions syriaques et, 

successivement, moyen-perses. Malgré les éventuels problèmes rencontrés par la 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  26 

communauté syro-chrétienne avec le gouvernement sassanide, les intellectuels 

provenant de cet environnement bénéficièrent du soutien croissant des Rois des 

rois. En particulier, nous aurons la possibilité de considérer l’attention accordée par 

Ḫusraw I aux questions d’ordres philosophiques et scientifiques. Celle-ci contribua 

à l’élaboration d’une image de Ḫusraw comme roi-philosophe par excellence, qui 

trouva une large diffusion dans la littérature moyen-perse, ainsi qu’arabo-persane. 

Finalement, notre discussion aboutira à l’examen des interrelations existantes entre 

la cour du Calife abbasside et les cercles savants. Au cours de la section, il sera 

question de comprendre le phénomène du mouvement de traduction, entrepris par 

le deuxième représentant de la dynastie, al-Manṣūr, et poursuivi par ses 

successeurs. Il ne s’agit pas d’un processus isolé, mais au contraire d’un élément 

essentiel du programme politique et idéologique des premiers Califes abbassides. 

Se pencher respectivement sur les milieux de la production du savoir affirmé dans 

les Empires sassanide et abbasside ou dans les régions de contacte, nous 

permettra de comprendre les conditions dans lesquelles un discours sur les 

techniques et l’élaboration pratique des automates pouvaient avoir été élaborés.  

Pour conclure, le deuxième chapitre entre dans le vif du sujet, en présentant 

ceux qui sont les majeurs acteurs en jeu de la thèse : les dispositifs savants. En 

tant que premier travail systématique sur le rôle politique des automates dans les 

contextes sassanide et abbasside, nous ouvrirons la discussion avec une analyse 

de l’histoire des machineries. Il sera lieu de se pencher sur les premiers 

exemplaires présupposés d’automates, conçus en Égypte et dans le monde grec 

ancien. Cet examen permettra de saisir la réelle complexité des premières études 

dans le secteur et la nature des réflexions théoriques à l’égard, développées au 

moins du IIIe siècle avant notre ère. L’Alexandrie hellénistique, avec son Mouseîon 

(le « temple des Muses »), créé par Ptolémée Ier Sôter (m. 283), est le véritable 

laboratoire d’idées qui mena à des avancements significatifs dans le domaine des 

études techniques. Les noms de Ctésibios d’Alexandrie, Philon de Byzance et 

Héron d’Alexandrie, sont liés à la création de premiers automates complexes. 

Ceux-ci feront l’objet d’une étude détaillée, car ils montrent leur contribution active 

aux divers événements religieux et politiques de la société alexandrine. Ensuite, il 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  27 

sera question de contextualiser les élaborations techniques produites dans les 

régions moyen-orientales dans l’Antiquité tardive, en les évaluant dans la 

perspective plus large de l’espace eurasiatique. Ainsi, il sera possible d’apprécier 

les conditions du développement technique en milieu perse, par rapport au vaste 

réseau qui connectait les régions de la Méditerranée orientale à l’Asie Centrale, la 

Chine et le sous-continent indien. En ce sens, la technique sassanide peut avoir 

bénéficié de la circulation d’enseignements étrangers, comme pour d’autres 

domaines du savoir, tels que la médecine et l’astrologie12. Les contacts culturels 

entre ces différentes régions ont été possibles grâce aux politiques commerciales 

et diplomatiques menées par les différents états. En effet, le dialogue scientifique 

avait accompagné les missions religieuses, commerciales et diplomatiques, initiées 

au IIe siècle avant notre ère. Une brève analyse sur les apparitions littéraires de la 

machine conclut la section. Il sera ici question de considérer la transposition de 

l’automaton de la sphère de la technique, et donc du réel, au royaume de la magie. 

En effet, la machine devient rapidement une idole imaginée, protagoniste des 

narrations fabuleuses. Nous aurons alors la possibilité de considérer les deux 

dimensions de la machine en tant que ġarīb, c’est-à-dire une curiosité technique, 

création de la prouesse humaine, et ʿajab, merveille qui étonne ou effraie. La 

discussion aboutira à une discussion des apparitions de la machine dans les 

ouvrages de théologie islamique, afin de montrer celles qui étaient les positons des 

savants musulmans en cette matière.   

L’exposition concernant l’histoire des dispositifs savants depuis l’Antiquité, 

introduit les deux dernières parties de la thèse. Celles-ci tenteront d’apporter des 

éléments de connaissance et compréhension du rôle dévolu aux automates dans 

l’élaboration et la négociation de l’idéologie royale et califale. L’analyse comparée 

des deux procès de définition du portrait de chef d’état perse et islamique permettra 

de saisir dans quelle mesure les Abbassides s’étaient confrontés au modèle 

 
12 La littérature à ce propos est très riche. Nous renvoyons, pour les études sur la médecine, à 

Bailey (1943, 78‑119) et Delaini (2013) et, pour les études sur l’astrologie, à Nallino (1922), Pingree 

(1963a) et Panaino (1998). Voir également Panaino (1992), sur la circulation des savoirs 

astrologiques mésopotamiens en Inde.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  28 

sassanide. Deux typologies de machineries feront l’objet d’étude. Le troisième volet 

se consacrera aux dispositifs de calcul du temps, tels qu’horloges hydrauliques et 

instruments astronomiques, afin de relever la volonté du souverain de se présenter 

en qualité de maître du temps. La section successive prend pour objet de réflexion 

les automates biologiques, qui reproduisent les éléments de la nature. Nous allons 

ainsi montrer les utilités politiques de ces types d’artefacts. Notamment, il sera 

possible de mettre en évidence la volonté du souverain de se présenter en qualité 

de tutélaire de la fertilité naturelle, des agents atmosphériques et des phénomènes 

naturels. De plus, par les biais de ses automates, le Roi et le Calife pouvaient 

reproduire la nature, dans une version qui ne voulait pas rivaliser avec la puissance 

créatrice divine.   

Mais ceci n’est pas tout, car l’étude de la question fait l’état d’un phénomène 

plus complexe de compétition scientifique entre les Sassanides et les Byzantins et, 

à un stade ultérieur, entre les Abbassides et les Byzantins. Nous avons alors 

l’impression que les Califes héritèrent une forme de dialogue diplomatique et, 

simultanément, de rivalité, qui avait caractérisé les relations perso-byzantines. 

Dans cette optique, les Abbassides se posèrent en continuité avec ceux qu’ils 

considèrent, par bien des aspects, leurs ancêtres légitimes.  

Une bibliographie, une liste des illustrations et trois annexes concernant 

respectivement les textes en langue originelle, les images et les tables dynastiques 

sont insérés à la fin du volume. 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  29 

Partie I.  

IDEOLOGIES, EMPIRES ET SOCIETES. 

 LES CONTEXTES HISTORIQUES ET POLITIQUES 

 

Une thèse qui veut saisir les éléments de continuité entre les traditions 

royales sassanides et l’idéologie califale développée dans la première époque 

abbasside, doit surement s’interroger sur la période entre la chute de la dynastie 

sassanide et l’avènement du califat13. Par conséquent, il sera donc question dans 

le premier chapitre de s’attarder sur les évènements qui se sont produits peu après 

le début de la prédication de Muḥammad. Une discussion sur le moment fondateur 

de la communauté offre la possibilité de s’interroger sur la nature de la nouvelle 

société islamique, reposant sur le principe de l’alliance entre dīn et dawla, la religion 

et le pouvoir. Ainsi, nous aurons la possibilité de saisir l’importance de cette 

doctrine, qui caractérise l’organisation des premiers états islamiques. L’insistance 

sur ce principe, qui émerge de l’étude attentive des sources primaires – surtout de 

recueils de conseils – révèle un lien étroit avec l’héritage royal sassanide, sur lequel 

on dira quelques mots dans le deuxième chapitre de ce volet.  

Sur la base de ces considérations, notre discussion doit nécessairement 

débuter avec une analyse de la chute de la dynastie sassanide. Cela nous 

permettra de reparcourir les circonstances et les faits saillants de la conquête 

arabo-islamique de l’Iran. Dans le même esprit, nous ne pouvons pas nous abstenir 

d’une discussion critique d’une approche méthodologique répandue qui sépare, 

d’une manière arbitraire, deux périodes, définies par rapport à la conquête arabo-

 
13 Comme l’écrit à juste titre al-Azmeh (2001, 83) « the first century of Islam was an interregnum, a 

period of transition from Hellenistic and Sasanian regimes to an oecumenical polity which built upon 

the debris of both. This heritage was collated by new configurations of power, most saliently central, 

imperial power which constituted itself under the signature of Islam. The interregnum was a period 

in which elements of older order and form were experimented with. A massive repertoire of Arab 

newcomers and this was inventoried, organised and intermixed with new elements that emerged, in 

the course of history, under the Muslim signature. To these elements were added, albeit in smaller 

proportions, ingredients from pre-Islamic Arabian norms and concepts of kingship ».  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  30 

islamique. Autrement dit, la prédication de Muḥammad et les conséquences de la 

constitution du nouvel état islamique sont encore souvent prises comme cadres 

conventionnels pour délimiter l’époque préislamique de celle islamique, pensées 

comme deux moments distingués. L’attribut déterminant qui fait la différence entre 

une période et l’autre, l’islam, se dévoile, d’une manière significative, dans les 

dénominations elles-mêmes. En opposition à cette approche disciplinaire, nous 

voulons attirer l’attention sur les phénomènes de continuité dans les questions 

d’ordre politique, social et scientifique. Les études sur ce thème, développées, 

parmi d’autres, par l’historien Jacques Le Goff – qui s’appuie également sur les 

recherches de Fernand Braudel –, nous guident dans nos réflexions et nous 

permettent de remettre en cause cette approche méthodologique. Il sera ainsi 

possible de saisir le processus de récupération et de valorisation des traditions et 

des institutions sassanides concernant la gestion du pouvoir et l’organisation de 

l’empire dans les premiers siècles du calendrier islamique. En particulier, il s’agira 

de garder dans l’esprit une condition aussi importante que banale : les conquêtes 

mirent sûrement fin à la domination de la dynastie sassanide sur l’Iran et les régions 

voisines. Toutefois, une bonne partie des cadres dirigeants, de la noblesse foncière 

et, plus généralement, des habitants de l’Empire perse mourant a finalement 

constitué la population de la nouvelle entité publique. Ces gens, qui eurent 

également accès aux hautes fonctions gouvernementales, intellectuelles et 

scientifiques des nouveaux califats, facilitèrent le processus de transmission et 

circulation des motifs et des pratiques d’origine sassanide.  

Pour saisir la spécificité et la complexité de ce phénomène, le deuxième 

chapitre de la section se penchera sur la question de la définition et de la 

négociation de l’idéologie impériale abbasside, considérée en miroir du modèle 

sassanide. Le thème est introduit par une section centrée sur la nature des relations 

existantes entre les Arabes et les Perses, à la veille de l’islam et après la chute de 

l’Empire sassanide. Il est ici question d’explorer les contacts et les influences 

exercées l’un sur l’autre. Dans cette optique, on donnera une valeur importante aux 

récits de majeurs historiens musulmans, tels que al-Dinawarī (m. ca. 894), al-Ṭabarī 

(m. 923) et al-Masʿūdī (m. 957), qui décrivent le siège de Ctésiphon, capitale 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  31 

sassanide, et d’autres importants centres perses. Ces narrations témoignent de la 

familiarisation des Arabes avec le goût des Perses pour les apparats et la collection 

de leurs trésors. Il sera ainsi possible de saisir la valeur associée, depuis le début, 

aux objets royaux. Certains, comme nous allons le voir, possédaient un tel prestige 

qu’ils furent accueillis dans des espaces sacrés, tels que la Kaʿba ou les grandes 

mosquées du vendredi. L’exposition de ce genre de relique, souvent aux côtés 

d’objets religieux (pensons, à titre d’exemple, aux cornes de Abraham), était à la 

fois un symbole de victoire de l’islam et de sa communauté et un emblème du rôle 

hérité par les prédécesseurs perses. En effet, la transmission de la responsabilité 

politique se manifeste souvent dans les pratiques et les discours inhérents à la 

figure du calife. Nous avons la possibilité d’aborder ce thème au cours du deuxième 

chapitre, en montrant que le calife, en ayant son siège à Baghdad, en Iraq, 

gouverna ce qui était considéré comme le meilleur des kēšwar, c’est-à-dire les 

régions dans lesquelles est divisé le monde selon la tradition perse. En ce sens, le 

calife héritait le prestige symbolique du šāhānšāh sassanide en tant que roi des 

sept climats.  

Enfin, la dernière partie du deuxième chapitre se penchera sur certaines 

études de cas qui témoignent la circulation des savoirs politiques sassanides. En 

cette section, il sera question d’interroger les sources de l’époque, afin de 

considérer les transfigurations littéraires de certains souverains sassanides dans 

les ouvrages produits par des intellectuels de l’époque abbasside. Nous aurons 

ainsi la possibilité d’apprécier les rôles divers qui leur étaient attribués : comme roi-

modèle, dont les gestes sont à connaitre et à reproduire, mais également, comme 

point de comparaison, qui sert au poète et au lettré pour parler des évènements 

contemporains, sans prendre le risque de s’exposer aux possibles dangers. Un cas 

emblématique est représenté par l’épisode de l’assassinat du calife al-Mutawakkil 

(r. 847-861), par son fils. Le poète al-Buḥturī, ainsi que les historiens al-Ṭabarī et 

al-Masʿūdi, s’appuie sur un jeu de miroir qui touche la personne de Ḫusraw II (r. 

590-628) et son fils et meurtrier, pour dénoncer l’évènement.   

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  32 

Chapitre 1.  

ENTRE LES SASSANIDES ET LES ABBASSIDES. 

LA CONQUETE ISLAMIQUE DE L’IRAN ET LA NAISSANCE DU CALIFAT 

ABBASSIDE 

 

I have begun with Iraq because it is the 

center of the world, the navel of the earth; 

and I report about Baghdad because it is 

the center of Iraq and the greatest city, 

one which has no peer in the east or the 

west of the earth in size, importance, 

prosperity, abundance of waters, and 

salubrious climate, and because it is 

inhabited by all varieties of mankind and 

urban and rural folk who have immigrated 

to it from all countries near and far. 

People from the remotest part of the 

world have preferred it to their 

homelands; people from every country 

have residential quarters there and 

places for trade and for business. What 

can be found together in no other city in 

the world comes together there.  

                    Al-Yaʿqūbī, Kitāb al-buldan  

 

1.1. Dīn wa Dawla. Muḥammad et la naissance de l’État islamique  

 

L’expression arabe dīn wa dawla, « la religion et l’état », est souvent 

invoquée dans les discours concernant l’état islamique. Le célèbre énoncé est 

mentionné pour la première fois dans l’ouvrage Al-dīn wa al-dawla fī iṯbāt nubuwwat 

Muḥammad (‘La religion et l’état dans l’épreuve de la prophétie de Muḥammad’) 

composé par l’intellectuel ʿAlī ibn Sahl Rabbān Ṭabarī (m. 870). L’auteur y affirme 

clairement que la sphère d’influence de l’islam embrasse les affaires religieuses 

tout comme les questions de nature politique. Dès le début de la prédication de 

Muḥammad, l’islam n’est pas envisagé comme une scission entre l’appareil 

étatique (le dawla) et la religion (dīn). En effet, le modèle islamique s’insère dans 

toutes les expressions religieuses, politiques et sociales de la vie en communauté. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  33 

En ce sens, la figure de Muḥammad est emblématique, car il a joué le rôle de 

prophète de l’islam, aussi bien que celui de commandant militaire et de chef 

politique de la communauté naissante des croyants.  

Revenons-nous à l’expression évoquée ci-dessus, pour explorer les 

éléments qui la composent. Le terme dīn peut être traduit comme “religion” malgré 

son sens soit bien plus complexe. En réalité, il indique, dans un sens plus large, les 

obligations du croyant ainsi que les dogmes et les normes du vivre ensemble, en 

communauté (Campanini 2015, 28). De l’autre côté, dawla marque le cadre dans 

lequel toutes les obligations doivent être respectées (Scarcia Amoretti 2013, 16). Il 

est donc évident que les deux sont en relation de complémentarité. En réalité, 

dawla a un signifiât de « tour » et « période ». Par conséquent, le mot a pris dans 

un deuxième temps le sens de « dynastie » et, avec les Abbassides, de l’ordre 

politique instauré.  

 Une histoire qui considère l’entité politique islamique, comme c’est le cas du 

califat abbasside, doit surement considérer les premiers moments de vie de la 

communauté islamique (en arabe, umma). C’est pour cela que nous devons dire 

quelques mots à propos de la figure de Muḥammad et des premières décennies de 

l’avènement de l’islam14. Nous avons connaissance de la biographie du prophète 

par le biais des sources beaucoup plus tardives. Il n’a pas lieu de s’en étonner, si 

on tient en compte du fait que la société arabe de l’époque reposait sur un système 

principalement oral15. Le même est vrai pour les deux premiers siècles du 

calendrier islamique, dont l’an zéro correspond à l’an 622 de notre ère (ce qu’on 

appelle l’hégire). 

 Nous avons déjà pu souligner que Muḥammad a été en même temps 

prophète, prédicateur d’une nouvelle religion, mais également homme d’État et 

commandant militaire pour la communauté naissante des croyants. Étant né en 570 

 
14 Une récente discussion sur la figure de Muḥammad est offerte par Shoemaker (2019). 
15 L’écriture assumera rapidement un rôle de premier plan, car elle était l’instrument qui permettait 

de fixer le texte coranique, parole de Dieu, et de comprendre le texte par le biais d’études d’ordre 

linguistiques et grammaticales.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  34 

à la Mecque, il était membre des Qurayš, la tribu la plus puissante et influente de 

la ville. À cette époque, Mecque était une destination de pèlerinage (ḥaram), bien 

qu’un important centre économique. Les majeures tribus de la ville gouvernaient le 

transport de marchandises sur les grandes routes commerciales ainsi que les 

activités liées à la dévotion au temple de la Kaʿba (Donner 1981, 51‑52). Orphelin 

dès le plus jeune âge, Muḥammad grandit avec Abū Ṭālib, père de ʿAlī, personne 

autour de laquelle se constituera l’islam chiite. Dans l’année 610, à l’occasion d’une 

période d’ermitage sur le mont Hirāʾ, près de la Mecque, il aurait reçu la visite de 

l’archange Gabriel, qui lui donna la prophétie16. Muḥammad commença à annoncer 

la prédication et il s’entoura des premiers convertis, parmi lesquels figuraient 

l’épouse Ḫadija, ʿAlī et Abū Bakr, son premier successeur à la guide de la umma 

après sa mort. Les thèmes principaux de sa prédication concernaient des questions 

de nature éthiques et politiques, comme en matière de justice sociale. La diffusion 

de l’islam alla alors de pair avec la création d’une nouvelle entité politique qui 

prenait des distances avec la forme étatique existante. En effet, la nouvelle 

communauté se pensait en contraste avec l’organisation étatique de la Mecque, 

pour des raisons d’ordre religieux, social et politique. Il est également important de 

souligner qu’un élément ultérieur de cohésion pour la communauté islamique était 

incarné par la commune hostilité des Mecquois à leur égard. Cette hostilité 

augmentait un jour après l’autre, au rythme de la consolidation du pouvoir des 

musulmans à travers des actions militaires et politiques. Néanmoins, Muḥammad 

resta dans la ville de la Mecque pour environ 12 ans. À la suite de la mort de Ḫadija 

et de Abū Ṭālib en 619, le prophète chercha de nouvelles alliances, en trouvant un 

milieu réceptif à Yaṯrib, mieux connu aujourd’hui sous le nom de Médine. L’année 

622 est particulièrement importante dans l’histoire de l’islam, car elle marque le 

déplacement définitif de Muḥammad et de ses partisans de la Mecque à Médine et, 

de ce fait, la première année du calendrier islamique. Il s’agit effectivement d’un 

moment capital, connu avec le nom arabe de hijra, l’émigration. Mais cette date 

signale aussi la naissance effective de la communauté islamique et l’individuation 

 
16 Remarquons, à ce sujet, qu’une certaine narration témoigne que Muḥammad aurait été prévenu 

du don de la prophétie par le moine chrétien Baḥīra, lors d’un voyage de commerce en Syrie. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  35 

d’une première unité territoriale destinée aux musulmans. Les conflits avec les 

groupes hostiles furent l’occasion d’énoncer les premiers principes à l’égard de la 

guerre sainte, le jihad (litt. « l’effort »), et sur la légitimité de la lutte armée car la 

conquête était considérée un acte méritoire, ainsi qu’un instrument légitime pour 

permettre la diffusion de la bonne religion dans le monde. Ainsi, en 623, le prophète 

Muḥammad ouvrit la période de grandes conquêtes islamiques, en ordonnant le 

combat contre les Qurayš et leurs alliés. L’effort initial visait à étendre le contrôle 

des musulmans sur des tribus et des clans divers de l’Arabie.  

 Nous voulons également mentionner un autre moment décisif dans la 

première histoire de la communauté islamique, c’est-à-dire la célèbre trêve de 

Ḥudaybiya, siglée avec les Quraychites en 628. Cette trêve était conditionnée par 

la renonciation de la part de Muḥammad à son épithète d’envoyé de Dieu. 

L’acceptation de cette obligation déclencha des mécontentements au sein de la 

communauté. Pour résoudre la situation, le prophète proposa à tous les membres 

de la communauté de lui prêter serment. Il s’agit d’un évènement très important, 

car avec cet acte il se fit reconnaître dans son rôle de chef politique et religieux en 

vertu du message qu’il annonçait. La position de Muḥammad se renforça à tel point 

que deux ans après il entra à la Mecque sans bains de sang. En outre, en 630 le 

prophète lui-même guida le combat contre la ville de Tabūk, sur la frontière du 

désert syrien, dans l’actuelle Arabie saoudite. En tant qu’avertissement pour 

l’Empire byzantin, il s’agissait d’un autre évènement important qui conduisit au 

renforcement de la communauté.  

 L’an 632 marque la mort du prophète Muḥammad. La nouvelle communauté 

islamique fut amenée à réfléchir sur l’identité qu’elle devait assumer17. Les 

musulmans font face aux premières tensions sociales et politiques, qui bientôt 

conduisirent au développement de différents groupes religieux. En particulier, il 

s’agissait de discuter et décider les modalités de succession à la tête de la 

communauté islamique. Muḥammad avait gardé le silence à propos de ce qui était 

 
17 Pour une histoire des évènements concernant la succession de Muḥammad, que nous traitons 

ici de manière abrégée, on renvoie la lecture à Donner (2010, 97‑193) et à H. Kennedy (2016, 3‑43). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  36 

censé être le destin de la umma après sa mort. Les membres de la umma se sont 

donc vite trouvés à discuter sur l’identité de la personne légitimée à guider le cercle 

de musulmans. Comme le souligne North (2011, 73), l’histoire de la dispute, qui a 

son origine en ce moment, est indissociable de l’histoire du pouvoir islamique. Le 

critère de désignation du successeur politique du prophète se déroula 

conformément à une procédure coutumière d’élections, à laquelle pouvaient 

participer les personnages les plus éminents de la nouvelle société. La 

communauté islamique s’appuyait sur la šūrā, le conseil de Sages, une modalité 

tribale ancienne censée élire le vicaire du prophète, le ḫalīfa18. Ce critère permettait 

aux factions diverses de soutenir leurs causes. Deux groupes majeurs émergèrent 

: d’un côté les muhājirūn, c’est-à-dire ceux qui en 622 avaient suivi Muḥammad lors 

de son départ de l’hostile Mecque vers Yaṯrib (plus tard renommée Médine). À ce 

groupe, il s’ajoutait celui des anṣār, les partisans, ceux qui accueillirent Muḥammad 

dans la ville de Yaṯrib et qui se convertirent à l’islam. À ces deux représentants de 

la première aristocratie musulmane, s’ajoutèrent successivement d’autres tribus et 

clans de la péninsule arabique. Comme nous l’avons déjà évoqué, le choix du 

successeur ne fut pas simple. En revanche, ce fut à ce moment que les grands 

schismes commencèrent à se former. En particulier, les partisans de ʿAlī, beau-fils 

de Muḥammad, se distinguèrent sur la base d’une désignation que le Prophète 

même avait présentée à travers une formule énigmatique. Cette première division 

de la communauté islamique est à l’origine de l’existence de deux groupes 

majoritaires de l’islam, c’est-à-dire le sunnisme et le chiisme (šīʿa)19. Ainsi, sans 

entrer dans les détails, remarquons que la succession des quatre premiers quatre 

califes, connus avec l’appellation des « Bien guidés » (en arabe, al-rāšidūn), fut 

caractérisée par des tensions et de gros conflits. Abū Bakr (632-634), beau-père 

de Muḥammad, fut élu en qualité de premier vicaire, malgré de légères tensions 

 
18 Nous constatons que le titre avait été déjà employé par le prophète Muḥammad lors de son départ 

de Médine. En effet, il avait nommé un ḫalifa qui devait le remplacer durant la période de son 

absence (H. Kennedy 2016, 4). 
19 Il n’est pas nécessaire d’aborder le sujet en détail dans le cadre de notre discussion. Cependant, 

nous nous permettons de renvoyer la lecture aux ouvrages de Ali Muhammad Amir-Moezzi et 

Christian Jambet (2004) et de Leonardo Capezzone et Marco Salati (2006).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  37 

nées pendant les élections. Au cours de son règne, la umma islamique déclara 

celle qu’on appelle la guerre de la ridda (de l’apostasie), qui amena la presque 

totale islamisation de l’Arabie (North 2011, 55). Abū Bakr prit le titre de ḫalifa, terme 

qui indique, dans son sens premier, un substitut, qui hérite les obligations attachées 

à la position d’un dignitaire absent. Son successeur, ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb (r. 634-

644), prit également le titre de amīr al-muʾminīn, le « commandeur des croyants ». 

Sous ses ordres, la puissance islamique put s’étendre au dehors des territoires de 

la péninsule arabique. Avec l’élection du troisième calife « bien guidé », ʿUṯmān (r. 

644-656), l’aristocratie mercantile mecquoise put placer un membre du clan 

Umayya, qui à l’origine avait été hostile à la prédication de Muḥammad. À ce calife 

on doit la mise par écrit du texte coranique, véritable patrimoine normatif 

islamique20. Son règne fut caractérisé par une gestion politique marquée par le 

népotisme. En fait, plusieurs membres du clan Umayya reçurent les centres 

principaux de l’administration, tels que son cousin Muʿāwiya, qui reçut la charge de 

gouverneur de la Syrie. Quelques années plus tard, il inaugura la domination de la 

dynastie omeyyade (661-750). Pour ce qui concerne le calife ʿUṯmān, il fut 

assassiné en 656 et ʿAlī, beau-fils du Prophète, prit le titre de calife. Néanmoins, 

son califat connut une période de grandes tensions sociales et politiques, car il fut 

tout de suite contesté par d’autres groupes de pouvoir internes à la umma. En effet, 

aux tensions déjà existantes, s’ajoutait le fait que ʿAlī ne mena aucune enquête 

significative sur l’assassinat de ʿUṯmān. Muʿāwiya, fort de ça, annonça que 

l’élection de ʿAlī n’était pas valable, car elle était le résultat d’un choix d’un groupe 

minoritaire, étant donné que le clan omeyyade s’était éloigné de Médine comme 

signe de proteste pour la mort de ʿUṯmān et, par conséquent, n’avait pas participé 

à la consultation. Les partisans de ʿAlī se trouvaient face à divers groupes 

d’opposants : tout d’abord, ʿĀʾiša, veuve du Prophète, qui s’acheva avec la défaite 

de cette dernière, et plus tard, Muʿāwiya et ses fidèles. Le conflit armé entre les 

 
20 Force est de constater que le Coran ne se manifestait pas comme un code complet, qui pouvait 

régler chaque question née au sein de la communauté. Nous ne pouvons pas destiner en ce lieu 

des réflexions à l’égard de la naissance de la science juridique et de la définition juridique des 

fonctions des premiers califes islamiques. Voir à ce sujet Schacht (1967) et Crone et Hinds (2003). 

Sur le Coran, ses origines, sa composition et sa canonisation, voir Amir-Moezzi et Dye (2019). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  38 

deux factions se résolut par la décision de faire appel à l’interprétation d’un 

arbitrage. Cependant, ce choix causa la séparation d’un groupe des partisans de 

ʿAlī, qui n’accepta pas l’arbitrage. Les sécessionnistes, connus sous le nom de 

kharidjites (en arabe, ḫawārij), soutenaient que seul un conflit armé pouvait régler 

la question. Ils essayèrent de faire changer d’avis ʿAlī, lequel en 658 ordonna leur 

massacre près de Nahrawān, sur le Tigre. Pour ce qui concerne l’arbitrage, les 

deux personnes identifiées par les adversaires se rencontrèrent en 659. Les 

sources qui mentionnent l’arbitrage ne fournissent pas un rapport unique sur cet 

évènement. D’ailleurs, nous savons que l’arbitrage se prononça en faveur de 

Muʿāwiya. En plus, les deux arbitres accusèrent ʿAlī de la mort de ʿUṯmān. En 

raison de ça, en 660, Muʿāwiya, supporté pas son armée stationnée à Jérusalem, 

prit le titre de calife. Dans l’année suivante, ʿ Alī fut assassiné auprès de la mosquée 

de Kûfa, en Iraq, par les mains d’un kharidjite qui voulait venger le massacre de 

Nahrawān. Avec Muʿāwiya, le califat devint héréditaire : avec lui, en effet, 

s’inaugura le règne de la dynastie omeyyade, au pouvoir jusqu’au 750. Néanmoins, 

dans les premières décennies du règne, les Omeyyades affrontèrent les partisans 

de la šīʿa, qui reconnaissaient le droit au califat des descendants de ʿAlī, en 

particulier les fils nés de son mariage avec Fāṭima, al-Ḥasan et al-Ḥusayn.  

 Les Omeyyades régnèrent pendant près d’un siècle. Au début de leur règne, 

ils changèrent leur titre de « vicaires de l’envoyé de Dieu » pour celui de ḫalīfat 

Allāh, « vicaire de Dieu » (Crone et Hinds 2003, 4‑23)21. Certes, les califes 

pouvaient mettre en pratique leurs idées en matière de droit. Cependant, la šarīʿa 

les empêchait de légiférer en vertu de leur position comme vicaire de Dieu (Nagel 

2011, 84). Sur cette question, Ibn al-Muqaffaʿ (m. 757), intellectuel et politique 

ayant vécu à cheval entre l’époque omeyyade tardive et la première période 

abbasside, semble offrir un avis précieux à un des califes. Il dédia notamment le 

texte administratif Risāla fī al-Ṣaḥāba (‘L’épître sur l’amitié’) à un calife, peut-être 

 
21 Il faut justement rappeler la contribution de al-Azmeh (2001), qui examine les caractéristiques des 

théories et pratiques du pouvoir politique dans les sociétés islamiques médiévales. Le chercheur 

s’interroge sur la nature de toutes prmières formes politiques, en les étudiant sur fond des traditions 

royales héllénistiques, perses et byzantines.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  39 

l’abbasside al-Manṣūr (r. 754-775). L’auteur, porte-parole de la tradition royale 

sassanide, s’adresse directement au calife, en l’exhortant à codifier lois et normes, 

en unifiant en cette manière les divergences existantes entre les écoles juridiques 

et les divers milieux sociaux (Gabrieli 2012). En tant que représentant de la 

nouvelle administration, avec une connaissance approfondie du modèle sassanide, 

la proposition d’Ibn al-Muqaffaʿ permet de comprendre qu’il y avait un important 

vide à combler dans le système califal, concernant la législation. Cela témoigne du 

fait que les Omeyyades et les premiers Abbassides devaient encore se confronter 

avec un secteur central dans leur pratique du pouvoir (Nagel 2011, 84).  

La domination omeyyade termina avec l’ascension des hāšimites Banū al-

ʿAbbās en 750. La transition du califat omeyyade à celui des Abbassides est 

considérée comme une véritable révolution. En effet, entre les années 747 et 750, 

une série d’évènements ont marqué un changement qui impliquait tous les secteurs 

de la société islamique et qui conduisit en peu de temps à l’écrasement de la 

dynastie omeyyade22. Les premières phases du procès révolutionnaire sont dues 

à la personne de Abū Muslim, organisateur du mouvement en faveur des Banū al-

ʿAbbās. Celui-ci s’installa à Marw, importante ville de l’Asie centrale, d’où il guida 

l’expédition en Mésopotamie en 750. Peu après, Abū al-ʿAbbās al-Saffāḥ (r. 750-

754) fut nommé calife à Kūfa. Ensuite, les victoires des partisans d’Abū al-ʿAbbās 

se succédèrent rapidement : à Mawṣil, à Damas, jusqu’à l’Égypte, où le dernier 

Omeyyade, Marwān II (r. 744-750), fut assassiné.  

 Tilman Nagel (2011, 104‑5) rappelle une leçon importante de 

l’historiographie contemporaine à propos de cet évènement historique. L’intention 

est de mettre en évidence un aspect essentiel, que nous voulons d’ores et déjà 

prendre en considération. Les historiens parlent souvent de ce moment de 

transition comme le crépuscule de l’empire arabe, qui laissa sa place au règne 

islamique des Abbassides. Durant la période omeyyade, la gouvernance s’exerçait 

à travers des dynamiques d’ordre clanique : le califat se basait sur un rapport de 

 
22 Ce moment historique est bien analysé par Agha (2003), qui revient sur les dernières décennies 

du califat omeyyade pour comprendre l’origine des mouvements d’opposition.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  40 

fidélité qui liait la personne du calife aux différents groupes tribaux. En effet, dans 

la première phase de la domination omeyyade, les califes ont fait face à divers 

épisodes de dissidence, qui trouvaient leur origine dans les rivalités claniques de 

longue date. Nous pensons notamment aux circonstances de rivalités qui avaient 

caractérisé les rapports des Omeyyades aux Arabes de la lignée ʿAdnān du nord 

et de la lignée de Qaḥṭān, du sud. Ce genre de problématiques étaient dues au 

manque d’un apparat administratif qui répondait seulement au calife. Ces 

conditions, qui émergèrent dans l’époque omeyyade tardive, furent manifestement 

une des raisons de l’affaiblissement de l’empire. L’ascension des Abbassides fut 

en revanche à l’origine d’un changement social et politique considérable, qui fut 

probablement à l’origine du grand succès rencontré par les partisans des hāšimites. 

En effet, les années de préparation de la révolution, ont donné voix aux groupes 

des musulmans non arabes. Cet aspect se conserva dans la structure même du 

nouveau califat qui, dès le début, nomma à de hauts postes des administrateurs et 

des intellectuels issus de familles récemment islamisées. La situation pour les 

musulmans non arabes s’était donc renversée et ils pouvaient désormais aspirer à 

une carrière à l’intérieur du système gouvernemental abbasside. Comme nous 

aurons la possibilité de l’analyser dans les paragraphes suivants, l’ouverture aux 

non-Arabes se traduisit par leur participation majeure et visible à la vie sociale et 

culturelle de l’empire. Pour reprendre les mots de Dimitri Gutas (1998, 19), 

remarquons à cet égard que « what is called classical Islamic civilization is the 

result of the fermentation of all the divergent ingredients which their various 

backgrounds, beliefs, practices, and values provided ». 

 

1.2. La conquête islamique de l’Iran  

 

Nous avons pu fournir jusqu’ici des coordonnées historiques et politiques, 

qui nous permettent de mieux encadrer les réflexions proposées dans les pages 

suivantes. Revenons-en maintenant à un moment décisif pour notre discours, c’est-



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  41 

à-dire la chute de l’Empire sassanide au profit de la naissante communauté 

islamique.  

Dans l’été de l’année 628, la longue guerre entre les Byzantins et les 

Sassanides, menée par Héraclius et Ḫusraw II, termina. Les deux pays subirent de 

grandes pertes, tant en termes d’hommes et de ressources économiques et 

militaires. De nombreux territoires furent envahis et certaines villes subirent des 

assauts et des pillages ruineux. La Perse subit très négativement la victoire 

byzantine. Des problèmes internes au pays vinrent s’ajouter à cette situation de 

faiblesse. Le šāhānšāh Ḫusraw II ne jouissait plus de la faveur d’une majeure partie 

de l’aristocratie persane et peut après la fin de la guerre il fut assassiné par une 

conspiration guidée, entre autres, par son fils Šīrūya (connu aussi sous la 

désignation officielle de Kawād II). Lors de cet évènement, Muḥammad était en 

train de signer la trêve de Ḥudaybiya avec les Quraychites. Dans la période 

successive à la mort de Ḫusraw II, entre 628 et 632, cinq monarques se 

succédèrent l’un à l’autre très rapidement, souvent victimes de complots de palais 

(Kawād II, Ardašīr III, la reine Bōrān et la reine Āzarmigdūxt et, enfin, Ohrmazd VI). 

Au cours de l’année 632, Yazdgird III, petit-fils de Ḫusraw II, accéda au trône. 

Toutefois, comme nous l’avons vu, l’empire était fortement fragilisé par la longue 

guerre – contre les Byzantins et, successivement, contre les Turcs du Caucase, en 

629 – et les conflits internes au pays. Ce qui fait que la Perse se trouvait plus 

exposée aux attaques externes. En outre, comme le souligne justement North 

(2011, 59‑61), les Byzantins et les Sassanides avaient tous les deux sous-estimé 

le nouvel adversaire. En effet, les tribus arabes avaient souvent attaqué les régions 

frontalières, mais sans que cela constituât une menace pour les deux empires. Il 

est donc possible que Perses et Byzantins ne s’aperçussent pas immédiatement 

du fait que ces épisodes étaient liés à une nouvelle conception politique et sociale, 

qui commençait à se former. Lorsque les deux puissances réalisèrent le réel danger 

représenté par les Arabes, il était trop tard pour éliminer la menace, car leur 

présence dans les régions était désormais considérable.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  42 

Nous avons déjà remarqué que les conquêts des Arabes se distinguèrent 

par la rapidité des attaques victorieuses et par la continuité dans le temps. Après 

la mort du prophète, les califes « Bien Guidés » dirigèrent les conquêts dans la 

Mésopotamie méridionale sassanide et dans la Palestine méridionale, sous le 

contrôle byzantin (respectivement en 633 et 634). Suivirent en 635 la prise de la 

ville de Damas et, ensuite, la victoire contre les armées byzantines et sassanides 

sur les rives du fleuve Yarmūk et à al-Qādisiyya. La victoire sur les Byzantins 

assura la domination sur la Syrie et la Palestine. En revanche, la célèbre bataille 

de al-Qādisiyya facilita la prise de la capitale sassanide, Ctésiphon, à quelques 

kilomètres de l’actuelle ville de Baghdad23. Après la chute de Ctésiphon, les 

territoires sassanides tombèrent au fur et à mesure aux mains des armées arabo-

islamiques. À la suite de la chute de la capitale et de la défaite de la bataille de 

Nihāwand, le dernier souverain sassanide, Yazdgird III (r. 632-651), chercha refuge 

en Asie centrale, où il fut assassiné par un meunier près de Marw24. Le fils Pērōz 

et son entourage s’enfuirent en Chine, où ils furent accueillis à la cour de l’empereur 

Tang25. L’expansion islamique se déplaça dans les régions de l’Asie centrale, qui 

étaient sous le contrôle des Sogdiens, des Hephtalites et des potentats turcs. La 

conquête de ces régions fut certainement plus lente, mais elle fut assurée avec la 

victoire des musulmans sur les armées chinoises en 751, sur les rives du fleuve 

Talas.  

La conquête arabo-islamique de l’Iran a sans doute causé la chute de la 

dynastie sassanide, au pouvoir depuis le IIIe siècle. Néanmoins, la défaite politique 

ne se traduisit pas dans l’éclipse des traditions royales iraniennes. En effet, comme 

nous aurons la possibilité de le voir, elles trouvèrent une place de premier plan 

dans le nouveau système idéologique et culturel islamique, en étant surtout 

adoptées par les premiers califes abbassides. Selon les données qui sont à notre 

 
23 Sur la conquête rapide de l’Iraq, voir Donner (1981, 157‑220).  
24 Nous renvoyons la lecture à Morony (2011) et Hoyland (2015, 49‑53; 82‑87; 148‑54). 
25 Sur l’argument, voir Compareti (2003) et également Agostini et Stark (2016), qui examinent 

l’existence d’une cour persane en exile dans la zone méridionale de l’Hindokush après la chute de 

l’empire sassanide.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  43 

disposition, une bonne partie de l’aristocratie militaire et foncière, de même que les 

notables et les administrateurs, obtinrent des positions de grande renommée dans 

le nouvel état.  

 

La fin d’une ère, ou faut-il vraiment découper l’histoire en tranches ? 

 

 Le titre de ce paragraphe veut rendre hommage à un bref volume 

homonyme, publié en 2013 par Jacques Le Goff et dédié à un thème central dans 

les études historiographiques, c’est-à-dire la conception du temps de l’histoire, 

normalement conçue en périodes figées. L’historien attire l'attention sur un cas 

particulier concernant une historiographie majoritaire, laquelle prétend voir une 

césure entre les périodes qui on appelle communément le Moyen Âge et la 

Renaissance. L’analyse de son étude est donc vouée à dégager ce que Le Goff 

appelle un « long Moyen Âge ». Sans entrer dans l’analyse précise des arguments 

avancés et des spécificités du cas examiné, il nous semble que les réflexions de 

Le Goff en cette matière sont précieuses pour nous et pour l’étude de cas que nous 

traitons dans cette thèse. En effet, elles nous obligent à réfléchir sur une période-

charnière dans l’histoire de l’Iran et, en général, du Moyen-Orient avant et après la 

conquête arabo-musulmane. En réalité, une approche méthodologique encore très 

répandue, qui met en place les objets d’étude en érigeant des palissades 

conventionnelles entre les périodes historiques définies par rapport à la conquête 

arabo-islamique, a délimité le domaine de compétence de ceux qui s’occupent du 

monde iranien ancien, ainsi que de la langue et de la littérature arabe et persane 

et de l’histoire du premier âge islamique. Une attention moindre dans les études 

dédiées aux phénomènes de continuité entre l’époque sassanide et les débuts de 

l’islam n’est pas véritablement imputable au désintérêt des chercheurs, mais plutôt 

à cette approche disciplinaire qui considère l’avancée arabo-islamique dans les 

territoires iraniens comme la fin définitive d’une époque coïncidant avec la chute de 

la maison sassanide. Le début de la conquête islamique semble délimiter 

arbitrairement les frontières entre les différents domaines de spécialisation.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  44 

 Il faut justement rappeler, dans le sillage de Le Goff, que la périodisation est 

une création humaine. En tant qu’œuvre artificielle, elle est temporaire et soumise 

à un changement continu. L’acte de périodiser n’est pas neutre, il s’expose à une 

possible révision et à une remise à jour. Comme il l’écrit justement : 

 

Ce découpage n’est pas un simple fait chronologique, il exprime aussi 

l’idée de passage, de tournant, voire de désaveu vis-à-vis de la société 

et des valeurs de la période précédente. Les périodes ont par 

conséquent une signification particulière ; dans leur succession même, 

dans la continuité temporelle ou, au contraire, dans les ruptures que 

cette succession évoque, elles constituent un objet de réflexion essentiel 

pour l’historien. (2014, 13) 

 

En effet, l’avènement de l’islam marque une rupture importante avec le passé. La 

diffusion de la nouvelle religion est un évènement qui bouleverse le système social 

et politique du Moyen-Orient. La même propagande de Muḥammad reposa sur la 

volonté de modifier la structure politique et sociale existante en Arabie avant sa 

prédication. La migration du prophète de la Mecque et l’établissement de la jeune 

communauté à Médine en 622 deviennent un moment central dans l’histoire de 

l’islam. La valeur de cet évènement est signalée, d’une façon symbolique, par le 

fait qu’il marque l’année 1 du nouveau calendrier islamique. La rupture est ainsi 

signalée par le biais d’un nouveau système de compte du temps, qui déclare la fin 

de la période préislamique et le début d’une époque qui est considérée en vertu de 

l’avènement de la bonne religion, l’islam. Les Arabes commencent ainsi à se 

distinguer de leurs prédécesseurs en appelant par opposition la période précédant 

avec la désignation de al-Jāhiliyya. L’appellation dérive du terme arabe jahl, qui 

indique l’ignorance et la passion. Elle connote l’âge préislamique, par voie de 

conséquence, de façon négative, dans le but d’insister sur la nécessité de refuser 

le passé. Toutefois, comme le remarque Peter Webb (2014, 71), en tant que 

construction intellectuelle, la Jāhiliyya possède une histoire à soi : sa signifiance a 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  45 

changé dans le temps26. Les quatre références au concept qu’on trouve dans le 

Qurʾān (3 : 154, 5 : 50, 33 : 33, 48 : 26) semblent suggérer qu’il s’agissait, du moins 

au départ, d’un ordre moral des choses plutôt que d’une période historique27. Les 

citations coraniques ainsi que les références dans les ḥadīṯ laissent supposer que 

les premiers musulmans utilisaient la désignation pour décrire la situation des non-

musulmans et leur état avant leurs conversions (Webb 2014, 74). Il est manifeste 

que le stéréotype – encore aujourd’hui très répandu – qui considère la Jāhiliyya 

comme une période caractérisée par l’ignorance, la violence et la barbarie a pris 

naissance grâce aux arguments des intellectuels et théologiens de la première 

époque islamique, pour influencer ensuite les réflexions des traditions 

historiographiques européennes (Webb 2014, 93)28.  En ce sens, l’appellation 

indique à bon droit, pour le dire encore avec Le Goff, « l’idée de passage, de 

tournant, voire de désaveu vis-à-vis de la société et des valeurs de la période 

précédente ».    

 À ce point, il nous semble opportun d’appliquer certaines réflexions de Le 

Goff à la période charnière entre la fin de l’époque sassanide et les premiers siècles 

de l’islam. En réalité, une perspective de ce genre, qui se penche sur la longue 

durée, nous permet de saisir des points importants de continuité dans des 

phénomènes d’ordre social, politique et culturel qui ont eu lieu avant et après les 

conquêtes arabo-islamiques. Il n’est pas question de nier les grands changements 

déclenchés par l’établissement de la communauté islamique. Toutefois, nous 

 
26 Nous renvoyons à son article pour une discussion du terme jāhiliyya, de son origine et des 

différentes connotations acquises au cours des siècles. Pour ce qui est du sujet de l’émergence des 

discours identitaires arabes, on renvoie aussi à Webb (2016) et à Savran (2018). Ce dernier pose 

l’accent sur les pratiques de construction identitaire arabe par rapport à, et en opposition au, modèle 

persan.  
27 Sur la notion de Jāhiliyya et ses références coraniques, nous renvoyons la lecture également à 

Rosenthal (2007, 32‑35), qui considère le terme arabe comme la forme d’un pluriel collectif.  
28 Webb (2014, 93) souligne justement que « the connotations of al-Jāhiliyya thus must be related 

to the contexts of their citations. Instead of interpreting the period as stereotyped negativity and 

applying one translation for all reference to Jāhiliyya across Arabic writing, it is prudent to accept 

the era’s changing meanings over time. The negative connotations inherent in its name did not 

axiomatically lead writers to disparage the era, and it is likely that the term has retained a plurality 

of connotations since its first use ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  46 

voulons ici privilégier une approche qui se penche sur la continuité des 

phénomènes politiques, sociaux et culturels entre ce qu’on on appelle, 

couramment, les périodes préislamique et islamique. Il faut tout d’abord constater 

qu’une perspective qui considère l’invasion des armées arabo-musulmanes comme 

un moment de rupture ne tient pas compte d’un élément aussi banal qu’important. 

Bien évidemment, la conquête des territoires sous contrôle sassanide se traduisit 

par le renversement du gouvernement persan. Cependant, il faut garder à l’esprit 

que les envahisseurs se confrontèrent avec une société bien organisée, dont ils 

décidèrent de conserver les structures sociales et les modèles du gouvernement. 

L’approche qui s’en tient uniquement à la rupture occulte le fait que « the 

Zoroastrians did not meet the new polity, they were a part of it » (Jong 2016, 227).  

Par conséquent, c’est une perspective qui n’est pas en mesure de produire une 

représentation fidèle de la continuité historique entre les époques sassanide et 

islamique, comme cette recherche, en revanche, aspire à le démontrer. Toutefois, 

un certain nombre de théories – surtout développées dans les dernières décennies, 

à quelques exceptions près – se penchent sur la transmission de concepts, notions 

et motifs persans dans les sociétés islamiques. Jusqu’à ce jour, l’intérêt des 

chercheurs dans ce domaine d’étude s’est concentré sur certains thèmes 

principaux. Considérons tout d’abord la question de la conversion des Persans à 

l’islam et le problème de la gestion des mawālī (sing. mawlā), terme qui initialement 

indiquait les esclaves affranchis et qui prit une nouvelle signification, désignant les 

nouveaux convertis, surtout d’origine persane29. De plus, cette piste de recherche 

considère également les phénomènes de réaction iranienne à la pénétration 

 
29 La bibliographie sur ce thème est riche. Sur la question de conversions nous renvoyons aux 

études de Bulliet (1979a; 1979b), Morony (1976; 1982; 1984; 2011) et à l’entrée encyclopédique de 

Daniel (2011), suivie de quelques références bibliographiques. Pour ce qui est du problème des 

mawālī, nous rappelons la thèse de doctorat de Patricia Crone, The Mawālī in the Umayyad Period, 

et des ouvrages plus tardifs (1974; 2005).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  47 

islamique et à la persistance des motifs et croyances religieuses liées au 

zoroastrisme30.  

 Un deuxième axe de recherche concerne l’utilisation de l’héritage persan 

dans le cadre de la révolution abbasside et de la montée au pouvoir des dynasties 

locales, telles que les lignées apparues dans les régions orientales de l’Iran e de 

l’Asie centrale. Celui-ci est surement lié au domaine de recherche qui s’intéresse à 

la transmission d’organes et d’institutions gouvernementales, originaires du monde 

sassanide, dans les nouvelles réalités politiques. Si les Omeyyades avaient 

cherché à limiter l’adoption des éléments administratifs persans, ceux-ci devinrent 

en revanche cruciaux avec les Abbassides. La propagation des concepts et des 

modèles sassanides fut également possible grâce à la croissance du pouvoir de 

certaines familles d’origine sassanide, telles que les Banū Barmak, les Banū Sahl 

et les Banū Mūsā, qui donnèrent plusieurs ministres, hommes politiques et 

intellectuels à l’état abbasside. Leurs influence et autorité permirent la mise en 

pratique des enseignements de l’administration sassanide et la circulation de textes 

moyen-perses, qui furent traduits en arabe. Il s’agissait soit d’ouvrage de nature 

politique et aulique, soit de textes scientifiques, comme nous aurons la possibilité 

de le voir au cours du prochain chapitre. Les préceptes politiques sassanides ont 

rencontré un grand succès dans les siècles, en trouvant place chez d’autres cours, 

indépendantes du califat abbasside, tels que les Tâhirides (IXe siècle) et les 

Samanides (IXe-XIe siècles) et le Ghaznavides (XIe siècle) dans le Ḫurāsān, les 

Saffârides (IXe-XIe siècles) dans le Sīstān et les Buyides (Xe et XIe siècles), dans 

l’Iran occidental et une partie de l’Iraq31.  

  

 
30 À ce propos, nous voulons mentionner encore un ouvrage de Crone (2012), qui en effet prend en 

considération les différentes réponses persanes à la pénétration de l’islam et les révoltes promues 

par certaines communautés religieuses locales. 
31 À ce sujet, voir Madelung (1969), Treadwell (2003), Tor (2011; 2012) et Cazzato (2013).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  48 

Chapitre 2.  

LE CALIFE ABBASSIDE AU MIROIR DU SAHANSAH SASSANIDE  

 

Quant aux tambours et aux trompettes, 

les premiers musulmans s’en passaient. 

Ils voulaient éviter le faste des 

monarques et les usages royaux. Ils 

méprisaient la pompe, qui n’a rien à voir 

avec la vérité. Mais lorsque le califat 

devint monarchie, les musulmans 

apprirent à faire cas de la pompe et du 

luxe profanes. Leurs clients persans et 

byzantins, anciens sujets d’autres 

empires, se mêlèrent aux Arabes et leur 

montrèrent leurs habitudes de faste et de 

luxe. C’est ainsi que les musulmans 

prirent le gout de l’apparat (āla).   

             Ibn Ḫaldūn, Muqaddima  

 

Une discussion centrée sur les réminiscences sassanides dans les sociétés 

islamiques ne peut manquer de se pencher sur la période abbasside et, plus 

spécifiquement, sur les règnes du deuxième calife al-Manṣūr et de ses successeurs 

directs. En effet, la récupération de la tradition royale perse répondait à une requête 

de nature idéologique de ces califes. Comme on le verra, ceux-ci inclurent des 

éléments issus du langage politique sassanide dans leur propagande politique. En 

revanche, leurs prédécesseurs, les Omeyyades, n’avaient pas montré le même 

intérêt envers les Sassanides et leurs pratiques gouvernementales32. Une 

anecdote concernant l’Omeyyade ʿAbd al-Malik (r. 685-705) est, en ce cas, 

 
32 Certaines exceptions existent. Considérons à titre d’exemple la déclaration du calife omeyyade 

Yazīd III (r. 744) d’être le descendant légitime autant de son grand-père Marwān ibn al-Ḥakam (r. 

84-5) que de Ḫusraw et César – deux noms propres utilisés pour indiquer les institutions royales 

sassanide et byzantine. En effet, dans un vers attribué à Yazīd III, cité par al-Mas ͑ūdī (1871, 32), le 

calife omeyyade affirme : « Je suis fils de Kisra et mon père est Merwan, mon aïeul fut César, mon 

aïeul fut Khakan ». Le lien avec la dynastie perse s’expliquait sur la base du fait que sa mère était 

Šāhafrīd, une des nièces de Yazdgird III. Voir à ce propos O. Grabar (1954) et Hawting (2012). De 

même, force est de constater que les Omeyyades ont construit leur propre tradition royale en ayant 

recours à un vaste répertoire ancien, parfois en utilisant également des éléments chers aux 

coutumes perses. Voir à ce sujet les réflexions de al-Azmeh (2001, 67-69). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  49 

emblématique. Abū al-Faraj ʿAlī ibn al-Ḥusayn al-Iṣfahānī (m. ca. 973), poète et 

descendant du calife omeyyade Marwān Ier ibn al-Ḥakam (r. 684-685), raconte un 

fait intéressant à l’égard de ce calife. Son Kitāb al-aġānī (‘Le livre des chansons’) 

mentionne que ʿ Abd al-Malik aurait réprimandé un des poètes de sa cour, car celui-

ci avait utilisé des attributs royaux sassanides pour célébrer sa personne33. En 

particulier, il le reprocha d’avoir fait référence au tāj, la couronne, un symbole 

associé à la dignité royale perse. En revanche, à l’époque abbasside on remarque 

une véritable célébration des Sassanides, qui devinrent une pierre de touche pour 

la personne du calife. Il n’est donc pas étrange, en lisant la poésie et la prose de 

cette période, de tomber sur une référence comme celle qui apparaît dans un 

poème de ʿAbd Allāh ibn al-Muʿtazz bi-llāh (m. 908), poète et membre de la famille 

abbasside. Il écrit à propos du fondateur de la dynastie Abū al-ʿAbbās al-Ṣaffāḥ, 

qu’il « ressemble au Perse Ardeschir, lorsqu’il restaurait un royaume anéanti »34. 

La comparaison entre ces deux figures n’est pas aléatoire. Comme Ardašīr, qui 

avait anéanti le pouvoir des Parthes pour établir un nouveau royaume, de la même 

manière, Abū al-ʿAbbās al-Ṣaffāḥ avait mis fin au gouvernement injuste des 

Omeyyades.  

 De plus, nous pouvons saisir la centralité de l’héritage perse dans la 

première époque abbasside dans un extrait apologétique de Abdallāh ibn Abī Zayd 

Al-Qayrawānī (m. 998), juriste et un des pères fondateurs de l’école malikite, qui 

s’était érigé en défenseur de la dynastie omeyyade. Ce passage est conservé dans 

l’œuvre d’un autre juriste et savant égyptien, Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī (m. 1505) : 

 

Dieu ait pitié de la dynastie des Omeyyades ! Il n’y a jamais eu un calife 

parmi eux qui ait institué une innovation [hérétique] dans l’Islam. La 

 
33 Pour la référence du Kitāb al-aġānī, nous renvoyons à Goldziher (1901, 6), qui fournit, comme 

seules informations, le volume IV, p. 158 d’une édition inconnue. Nous n’avons pas été capables 

de consulter l’édition de Rudolf-Ernst Brünnow, publié par Brill (1868), qui nous pensons être 

l’édition de référence de Goldziher. De la même manière, nous n’avons pas trouvé la mention dans 

la plus récente édition du texte, en 25 volumes, publiés en 2004 à Beirut (Dar Sader Publishers). 
34 Traduction de l’arabe de Goldziher (1901, 7).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  50 

plupart de leurs gouverneurs et des administrateurs de leurs provinces 

étaient des Arabes. Mais lorsque le califat passa d’eux et fut transféré à 

la dynastie abbasside, leur état se basa sur les Perses. Ceux-ci 

occupaient des postes de direction ; le cœur de la plupart des dirigeants 

parmi eux était rempli d’ingratitude et de haine pour les Arabes et pour 

l'État islamique35.   

 

Abdallāh ibn Abī Zayd al-Qayrawānī met ainsi en évidence une nouvelle tendance 

dans les pratiques califales des Abbassides, bien que son intention soit de les 

dénigrer : il veut souligner la ruine causée par la nouvelle dynastie, en opposition 

aux Omeyyades, dont il regrette la défaite. Il méprise les Abbassides pour avoir 

permis la corruption de l’islam et il montre qu’à cause de leurs politiques, les 

Persans obtinrent des positions de prestige, précédemment destinées aux Arabes. 

Selon le juriste, le changement social est la cause même de la décadence et de la 

corruption de l’état islamique.  

 Pour revenir à notre discours, cette section vise à analyser le rôle joué par 

les premiers califes abbassides dans la récupération et la mise en valeur du modèle 

de pouvoir sassanide. Il ne sera pas question ici d’explorer l’influence du modèle 

sassanide dans l’organisation des structures administratives, fiscales, ou bien 

foncières, ainsi que les influences d’ordre culturel et artistique36. L’apport de 

l’enseignement sassanide dans ces domaines est considérable, cependant une 

analyse de cette question nous éloignerait de notre discours. Puisque nous nous 

proposons de saisir une pratique commune dans la définition de l’image du 

souverain sassanide et du calife abbasside, concernant l’emploi de dispositifs 

 
35 Texte arabe en annexe, p. 413. À ce sujet, voir également Gutas (1998, 156).  
36 Par exemple, nous pouvons prendre en considération l’héritage symbolique sassanide dans 

certaines coutumes auliques abbassides, très fidèles au modèle perse. Rappelons-nous de la 

tradition sassanide visant à donner une riche veste à un homme qui était ainsi élevé en grade. Cette 

pratique avait lieu lors des occasions spéciales, telles que la fête de nawrūz. Les Abbassides se 

sont approprié cette tradition, comme en témoignent les nombreuses références dans la littérature 

islamique. La même fête du nawrūz et certaines coutumes qui y sont liées, ont des origines 

sassanides. Sur cet argument, voir la monographie de Borroni (2017).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  51 

ingénieux, nous allons nous concentrer sur les discours d’ordre idéologique. 

L’étude d’un groupe diversifié de sources, composées à l’époque abbasside, révèle 

l’intention consciente des auteurs – ainsi que des leurs patrons – de mettre en 

communication les califes abbassides à ceux qu’ils considéraient être leurs 

prédécesseurs. L’objectif de cet excursus consiste alors à donner un cadre détaillé 

à ce phénomène. Sur ce point, l’hypothèse avancée par Dimitri Gutas (1998, 

28‑29), pour justifier les choix politiques des Abbassides, nous semble très 

convaincante. En effet, le défi que les premiers califes devaient affronter concernait 

la pacification des groupes ethniques et culturels divers. Les califes pouvaient alors 

former des coalitions politiques stables, « to convince them that their interests lay 

in the preservation of the ʿAbbāsid state, and to render politically irrelevant as well 

as to discredit ideologically those elements that they portrayed either as fringe or 

extremist ». Dans ce cadre, la faction la plus puissante pendant et après la 

révolution du 750 était persane, composée de familles de propriétaires terriens 

d’origine sassanide, intellectuels et fonctionnaires zoroastriens convertis à l’islam, 

etc. Il n’a donc pas lieu de s’étonner si les Abbassides décidèrent d’accueillir dans 

leur système de référence idéologique et culturelle, images, motifs et 

enseignements chers à la tradition royale sassanide. Gutas continue, en écrivant 

avec justesse que :  

 

The way in which the early ʿAbbāsid caliphs tried to legitimize the rule of 

their dynasty in the eyes of all the factions in their empire was by 

expanding their imperial ideology to include the concerns of the “Persian” 

contingent. This was done by promulgating the view that the ʿAbbāsid 

dynasty, in addition to being the descendants of the Prophet and hence 

satisfying the demands of both Sunnī and Shīʿī Muslims, was at the 

same time the successor of the ancient imperial dynasties in ʿIrāq and 

Iran, from the Babylonians through the Sasanians, their immediate 

predecessors. In this way they were able to incorporate Sasanian 

culture, which was still the dominant culture of large masses of the 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  52 

population east of ʿIrāq, into mainstream ʿAbbāsid culture. Al-Manṣūr 

was the architect of this policy.  

 

À ce sujet, force est de constater que les idées et les paradigmes proches du 

répertoire politique iranien n’étaient pas l’apanage des environnements liés au 

monde sassanide. En revanche, ils furent acceptés soit dans les milieux de la cour, 

soit au dehors du palais califal, comme le démontrent les recherches sur la fête du 

nāwruz (la fin de l’année, selon le calendrier persan), conduites par Massimiliano 

Borroni (2017, 171‑81). La récupération du modèle de royauté sassanide, trop 

souvent considéré comme une réaction anti-islamique de certains groupes qui ne 

se sont pas intéressés à l’intégration dans la nouvelle organisation politique, faisait 

en revanche partie d’un phénomène cohérent, qui permit la circulation et la 

réélaboration des éléments sassanides sous une forme islamisée.  

 

2.1.  Arabes et Persans, avant et après la conquête islamique de l’Iran 

 

 Nous voulons offrir un bref panoramique de l’histoire des rapports perso-

arabes dans l’Antiquité et à la veille de l’islam. Ce faisant, on espère montrer que 

les Arabes s’étaient déjà familiarisés avec la culture perse, et vice-versa. Avant 

l’avènement et la diffusion de l’islam, les Arabes avaient entretenu des rapports 

constants avec les Perses, au moins depuis l’époque achéménide37. Plusieurs 

témoignages existent. Xénophon parle de la création par Cyrus (r. 550-529 avant 

notre ère), d’une satrapie arabe après la conquête de Babylone en 535 avant notre 

ère. Des forces arabes faisaient également partie de ses armées et de celles de 

 
37 Une bonne analyse de la question se trouve chez Yarshater (1998, 13‑30), qui met en évidence 

les contacts et les influences mutuels avant la diffusion de l’islam. Pour ce qui est des rapports entre 

les Achéménides et les Arabes, voir la récente contribution de Loreto (2020). Nous renvoyons 

également la lecture à S. Azarnouche (2019), qui offre une analyse détaillée des relations entre les 

Sassanides et les Arabes.     



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  53 

ses successeurs38. L’Arabie était située dans une position stratégique, qui 

permettait l’accès à l’Égypte, sur laquelle les Achéménides voulaient étendre leur 

pouvoir. C’est pourquoi, nous explique Hérodote (III, 4, 7-9), Cambyse II (r. 529-

522 avant notre ère) avait prié le roi des Arabes de lui donner la possibilité de 

transiter dans ses terres et de lui donner une provision en eau (S. Azarnouche 

2019, 157).  

Les Parthes (247 avant notre ère – 224 de notre ère) acquirent le contrôle 

de la Mésopotamie en la soustrayant aux Séleucides en 140 avant notre ère. 

Pendant cette période, les régions prospères sur les confins occidentaux de 

l’Empire servaient de tampon entre les provinces romaines et persanes. Sur ces 

territoires, les villes majeures (Adiabène, Charax Spasinu, Dura, Édesse, Hatra, 

Nisibis) prospérèrent, en devenant d’importants centres de commerce, qui 

mettaient en communication les régions orientales de la Perse et l’Asie centrale à 

l’Empire romain. Cependant, la montée au pouvoir des Sassanides produisit des 

changements importants dans la région. Certaines villes qui s’étaient épanouies 

avec les Parthes, tels qu’Hatra et Dura, furent détruites ; d’autres, incorporées 

dans l’Empire. Le contrôle sur la Mésopotamie fut étendu aussi à travers la 

fondation des villes, parmi lesquelles Ctésiphon (dans l’Iraq actuel), où les Perses 

représentaient une minorité (Yarshater 1998, 22). Sur la frontière occidentale de 

l’Empire, le souverain lakhmide de al-Ḥīra était dans une position de vassalité vis-

à-vis de la puissance perse. Il assurait des troupes auxiliaires à l’Empire perse 

pour combattre l’Empire byzantin39. Au cours du VIe siècle, avec l’arrivée au 

pouvoir de Ḫusraw Ier (r. 531-579) et de Ḫusraw II, les Sassanides entreprirent une 

campagne expansionniste, orientée vers le Yémen. Comme le remarque S. 

Azarnouche (2019, 167), « l’installation de garnisons perses et la levée de l’impôt 

valurent ainsi au Yémen d’être intégré à l’empire des Iraniens et même de se voir 

attribuer un héros perse comme fondateur ». Ce héros perse était Frēdōn, figure 

 
38 Voir Cyropaedia I.1.4, VII.4.16, VII.5.14. Il faut également remarquer que la satrapie arabe est 

citée aussi dans l’inscription de Behistūn du roi Darius (col. 1,1.15).  
39 Sur les Lakhmides et le règne de al-Ḥīra, voir en particulier Rothstein (1899) et Toral-Niehoff 

(2013; 2014). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  54 

mythique associée à la défaite du dragon maléfique Azhī-Dahāg et protecteur de 

la magie et de la médecine. Enfin, souvenons-nous des tentatives perses de 

pénétration dans le Ḥijāz, animées, encore une fois, par des intérêts de nature 

commerciale et politique.  

Nous avons pu constater que les Arabes familiarisaient avec le monde perse 

depuis l’Antiquité. Les conquêtes arabo-islamiques de l’Iran permirent le 

renforcement de cette connaissance à travers des pillages, la capture de 

prisonniers, d’objets et de livres. Les plus éminents historiens musulmans 

rapportent des informations concernant les riches butins provenant des villes 

sassanides. A ce propos, il y a lieu de considérer les récits concernant la chute de 

la capitale sassanide, Ctésiphon40. Al-Dinawarī (m. 895), en s’appuyant sur Miḥnāf 

ibn Sulaym, chef et commandant de la tribu des Azd, témoigne l’inexpérience des 

Arabes avec les objets précieux volés pendant la conquête de la ville, en insistant 

sur le fait que les soldats n’étaient pas capables de distinguer entre l’or et l’argent 

(al-Dinawarī 1888, 134). En outre, al-Ṭabarī fournit des informations 

complémentaires sur les trésors séquestrés et sur l’usage auquel les espaces 

royaux furent destinés. Nous apprenons ainsi que le commandant de la bataille, 

Saʿd ibn Abī Waqqāṣ (m. entre 670-678), entré à Ctésiphon en 637, transforma la 

salle des audiences de la résidence royale, le Palais blanc, en une salle de prière. 

À cet égard, l’historien spécifie que dans cette salle « se trouvaient des statues en 

plâtre, qui ne furent pas déplacées (و انّ فيه لتماثيل جصّ فما حرّكها) » (Ṭabarī 1893, 5 : 

2441)41. La salle devint ainsi un espace sacré, dédié à la prière, tout en conservant 

les appareils perses, avec lesquels les musulmans s’étaient désormais 

familiarisés. Les récits concernant le trésor des Sassanides sont nombreux. Une 

narration fournie, encore une fois, par al-Ṭabarī et plus tard reproposée par 

l’historien Ibn Aṯīr (m. 1233)42, racontent que les musulmans trouvèrent parmi les 

butins collectés à Ctésiphon deux paniers, qui gardaient la couronne du šāhānšāh, 

 
40 Sur le sujet, voir l’article de Shalem (1991), qui se penche en détail sur la collection des butins 

après la conquête de la capitale sassanide. 
41 On renvoie également la lecture à Morony (2009). 
42 Voir Ṭabarī (1893, 5 : 2447‑48; 1989b, 13 : 26‑27) et Ibn al-Aṯīr (1862, 8 : 402). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  55 

ainsi que ses vêtements précieux et d’autres objets royaux. Les deux historiens 

ajoutent aussi que les conquérants trouvèrent dans le même lieu l’armure du 

souverain sassanide, ainsi qu’un certain nombre d’épées, ayant appartenu à divers 

rois : le byzantin Héraclius, le roi lakhmide, le roi de l’Inde et celui de Makrān. Ces 

sources racontent également que l’épée du Lakhmide, ainsi que l’épée, l’armure, 

la couronne et les vêtements du Sassanide furent envoyées au calife ʿUmar ibn 

al-Ḫaṭṭāb. Pourtant, nous comprenons la valeur symbolique qui était attribuée aux 

reliques royales sassanides, qui pouvaient être destinées seulement au Vicaire du 

prophète sur terre. À ce sujet, Erdmann (1951, 115) suggère que la couronne en 

question n’est autre que la célèbre couronne de Ḫusraw II, dont parlent les 

historiens musulmans43. Selon la narration des auteurs, il s’agissait d’une riche 

couronne en or et argent, incrustée des pierres précieuses et très lourde, pesant 

91 kilos et demi (Christensen 1936b, 392). Cette couronne était suspendue au-

dessus de la tête du roi, par le biais d’une chaîne en or, qui n’était pas visible à 

distance. Ce système particulier servait à intriguer les visiteurs, qui avaient ainsi 

l’impression de voir la couronne en suspension. La véridicité de cette pratique est 

confirmée par la découverte de l’anneau censé soutenir la chaine de la couronne, 

qui fut décroché en 1812 (Christensen 1936b, 393). Shalem (1991, 78) souligne 

justement que si cette couronne fut vraiment exposée au public, c’est possible qu’il 

s’agît du même objet qui, quelques années plus tard, fut accueilli dans la Dôme du 

Rocher. La première référence concernant une couronne sassanide exposée en 

ce lieu, figure dans le Faḍāʾil al-Bayt al-Muqaddas (‘Les vertus de Jérusalem’) de 

al-Wāsiṭī, composé environ en 1020. Voici donc c’est qu’il écrit à ce propos : 

 

During the time of ʿAbd al-Mālik, there was hanging on a chain above 

the Rock under the dome the Yatīmah pearl, the horns of Abraham’s 

ram, and the crown of Kisra (Khusraw). When the Banū Hāshim (sc. The 

 
43 Voir les Taʾrīḫ al-rusul wa al-mulūk (‘L’histoire des prophètes et des rois’) de Ṭabarī (1999, 5 : 

237‑38), le Ġurar aḫbār mulūk al-Furs wa-siyarihim (‘Histoire des Rois des Perses’) de al-Ṯaʿālibī 

(1900, 699‑700) et la version persan par Balʿamī (m. 974) des Histoires de al-Ṭabarī (1869, 2 : 

205‑6). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  56 

Abbasids) took over the caliphate, they sent them to the Kaʿba44. 

(Rabbat 1993, 71) 

 

Il n’est pas question pour nous de valider l’historicité de cette information45, mais 

de nous intéresser à la valeur attribuée à un objet potentiellement sassanide dans 

le contexte sacré de la Kaʿba ou de la Dôme du Rocher. L’anecdote en question 

révèle que les musulmans contemporains et successifs, qui considèrent les trois 

objets authentiques, donnèrent une certaine importance à leur présence dans les 

lieux saints. Mais comment devrions-nous considérer ce fait ? L’existence de la 

couronne et d’une perle exceptionnelle devait certainement contribuer à donner 

une image triomphante de l’islam dans les lieux importants pour la communauté. 

L’exposition de ces objets, en tant que preuves matérielles de la puissance de 

l’islam, possédait une grande force politique. Dans ce contexte, la couronne de la 

dynastie vaincue proclamait la victoire et la grandeur des musulmans.  

  Par ailleurs, par les biais des conquêtes des villes sassanides, les Arabes 

entrèrent également en contact avec le système administratif et fiscal de l’Empire 

sassanide, dont ils reconnurent la valeur, en qu’ils prirent comme modèle. Le 

manuel de l’art de gouverner Faḫrī fī al-Ādāb al-Sulṭāniyya wa al-Duwal al-Islāmiyya 

(‘Sur les systèmes de gouverne et les dynasties islamiques’) du XIVe siècle, écrit 

par Ibn al-Ṭiqṭāqā rapporte que le calife ʿUmar décida de consulter un gouverneur 

Persan (marāziba) qui avait été employé de bureau du gouvernement pour 

résoudre le problème de la division et la distribution du butin de guerre entre les 

soldats46. Le conseil suggéré concerna l’institution du dīwān, c’est-à-dire un bureau 

 
44 La pratique d’exposer des objets précieux dans les lieux saints, tels que la Kaʿba ou les mosquées 

les plus importantes ne doit pas surprendre. Il s’agissait d’une tradition déjà diffusée dans l’Arabie 

avant l’arrivée de l’islam. Elle fut ensuite pratiquée par les Omeyyades et les Abbassides (Rabbat 

1993, 71). 
45 La question est examinée en détail dans l’article de Rabbat (1993, 71‑73). 
46 Voir Ibn al-Ṭiqṭāqā (s. d., 68) et, pour une version française, la traduction de Émile Amar (Ibn al-

Ṭiqṭāqā 1910, 133‑36). L’information est différente dans l’œuvre al-Aḥkām al-sulṭāniyya wa al-

wilāyat al-dīniyya (‘Les statuts gouvernementaux et la tutelle des questions religieuses’) de Māwardī 

(m. 1058), où le gouverneur de Ahwāz, Hormazān, prisonnier à Médine, mit en garde ʿUmar contre 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  57 

appelé à gérer les dépenses et les recettes. L’histoire conserve surement un 

élément de vérité dans la mesure où le contact direct avec l’organisation 

administrative sassanide fournit un bon exemple à suivre, ainsi que les personnes 

à employer dans le nouveau système (Levy 1953, 61‑62)47. Mais ʿUmar et ses 

successeurs conservèrent aussi le système foncier, en gardant la classe des 

propriétaires terriens sassanides, les dihqān (mp. dehgān)48. En même temps, les 

califes instituèrent d’autres dīwān censés s’occuper d’autres aspects du 

gouvernement. Au début de l’époque omeyyade de différents types de bureaux 

existaient, notamment un dīwān al-ḫarāj, député à la collection des impôts et à la 

taxation des territoires conquis, un dīwān al-rasāʾil, pour la correspondance 

officielle, un dīwān al-ḫātam pour sceller les documents et un dīwān al-jund pour 

les affaires militaires (De Blois 2011). L’enseignement persan dans le domaine 

administratif et fiscal s’explique aussi par le fait que le nouveau système employa 

un bon nombre de personnels d’origine persane ou, encore, des Araméens 

persanisés. Dans les régions les plus orientales du califat, l’arabe fut adopté dans 

les bureaux seulement vers la fin du VIIe siècle (De Blois 2011). Pour ce qui est du 

califat abbasside, le système de dīwān se compliqua, avec la création de nouveaux 

bureaux, parmi eux le dīwān al-zimām, le département de la comptabilité ; le dīwān 

al-ḍīāʿal al-ḫāṣṣa, relatif aux propriétés califales ; le dīwān al-muṣādara, concernant 

la confiscation des propriétés ainsi que différents dīwān pour la gestion des affaires 

militaires. Nous avons pu brièvement considérer l’apport du modèle administratif et 

fiscal perse dans les premières sociétés islamiques. Toutefois, dans le paragraphe 

qui suit, nous irons concentrer notre attention sur les résultats politiques et 

idéologiques de la récupération de l’exemple sassanide à l’époque abbasside.  

 

 

 
les possibles déceptions des soldats, en lui suggérant de créer un dīwān pour la gestion des 

dépenses (1989, 191).  
47 L’attribution de l’institution de ce système administratif à ʿUmar est attestée en œuvres 

antérieures, tels que le Taʾrīḫ al-rusul wa al-mulūk de Ṭabarī (1992, 199‑207).  
48 Sur cette question, voir Lambton (1953, 12‑52).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  58 

2.2. Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de l’Iraq et de ses 

souverains 

 

 Les sources arabes de la première époque abbasside témoignent de la force 

de la tradition royale perse, élue à modèle exclusif. Ils présentent des récits 

historiques, des anecdotes, des enseignements didactiques, attribués aux figures 

les plus influentes de l’histoire dynastique sassanide, parmi lesquelles : son 

fondateur, Ardašīr Ier (r. 224-241), le réformateur Ḫusraw Ier Anūšīrwān et, certaines 

fois, Ḫusraw II Parwēz49. Le prestige attribué à ces rois sassanides est tel que, 

comme nous le verrons dans les pages suivantes, ils sont devenus rapidement des 

topos littéraires, incarnant l’idéal de la bonne souveraineté.  

Ce qui apparaît avec force par les sources islamiques – de l’époque 

abbasside, mais pas seulement – c’est un motif figé qui revient constamment dans 

la littérature. Il s’agit de la théorie de la subdivision du monde et la répartition entre 

quatre ou plusieurs rois, souvent liés au thème de la fraternité de ces mêmes 

souverains. En réalité, on trouve ce thème exposé avec des formulations diverses 

et une composition des rois variable (par exemple, Sassanides, Turcs, Byzantins 

et Indiens ou, encore, Sassanides, Turcs, Byzantins et Chinois). Comme Pelliot l’a 

montré en détail (1923), le thème, dit « des quatre fils du Ciel », clairement 

d’origine indienne, était bien connu des Chinois au moins depuis le IIIe ou le IVe 

siècle de notre ère, grâce aux communications commerciales maritimes avec le 

sous-continent indien50. Ce thème a été particulièrement bien accueilli, si on 

 
49 Voir à ce propos Daryaee (2003), Gignaschi (1966, 1‑15; 1973) et Azarnouche (2015). 
50 Sur l’argument, voir également l’article de S. Chen (2002). Nous voulons rapporter, à titre 

d’exemple, la traduction française d’un texte bouddhique indien, le Shi’er you jing, mis en chinois 

en 392. On lit : « Dans le Yen-feou-tʿi (Jambudvīpa), il a 16 grands royaumes, avec 84000 villes 

murées ; il y a huit rois (kouo-wang) et quatre Fils du Ciel (tʿien-tseu). A l’Est, il y a le Fils du Ciel 

des Tsin (=Chine) ; la population y prospère. Au sud, il y a les Fils du Ciel du royaume de Tʿien-

tchou (Inde) ; la terre y [produit] beaucoup d’éléphants renommés. A l’Ouest, il y a le Fils du Ciel du 

royaume de Ta-Tsʿin (orient méditerranéen) ; la terre y abonde en or, argent, joyaux, jade). Au Nord-

Ouest, il a le Fils du Ciel des Yue-tche (Indo-scythes) ; la terre y [produit] beaucoup d’excellent 

chevaux » (Pelliot 1923, 98). Considérons aussi un récit plus tardif, provenant de la Nouvelle 

Histoire des Tang, qui témoigne l’existence du thème en Sogdiane. Nous y lisons, dans la traduction 

de Chavannes, modifiées par de la Vaissière (2005b, 148): « Le pays de He est aussi appelé 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  59 

considère sa réception en Sogdiane et en Iran et, successivement, au sein des 

sociétés arabo-persanes (La Vaissière 2005b, 148). 

La référence dans la littérature arabo-persane la plus ancienne semble 

figurer dans une narration présentée par Hišām ibn al-Kalbī (m. entre 819 et 821)51, 

et conservée dans le Kitāb al-ʿIqd al-Farīd (‘Le livre du collier unique’) de Ibn ʿAbd 

Rabbihi (m. 940). La visite de la délégation lakhmide à la cour sassanide, à 

l’occasion de la réception des émissaires des Indiens, des Chinois, des Turcs et 

des Byzantins, devient une occasion pour Ḫusraw II de décrire les mérites de 

divers pays et de dénigrer les Arabes, à l’égard desquels il propose un éventail de 

stéréotypes52. Pour ce qui est des caractères principaux des autres pays, on lit 

dans l’extrait :  

 

Lorsque al-Nuʿmān ibn al-Munḍir se rendit auprès de Ḫusraw, les 

délégations des Byzantins, des Indiens et des Chinois étaient présentes. 

Ils mentionnèrent leurs rois et leurs pays. Or, al-Nuʿmān se vantait des 

Arabes et les préféra à toutes les nations, sans exclure les Perses et 

d’autres. « Ô al-Nuʿmān », déclara Ḫusraw, exalté par le pouvoir de la 

royauté, « j’ai considéré les Arabes et les autres nations, et j’ai examiné 

l’état de leurs délégations qui se rendent en ma présence. J’ai trouvé 

que les Byzantins ont un haut degré d’unité, une grande puissance, de 

nombreuses villes et des bâtiments solides ; ils ont aussi une religion qui 

clarifie ce qui est permis et ce qui est interdit, retient les impudiques et 

corrige les ignorants. J’ai observé que les Indiens sont similaires, car ils 

 
Qushuangnijia (Koschânyah), ou encore Guishuangni […] A gauche (à l’est) de la ville est un 

pavillon à étages dans lequel on a peint, au nord les anciens empereurs de Chine ; à l’est, le princes 

et rois des Tujue (Turcs) et des Poluomen (Brahmanes = Hindous) ; à l’ouest, ceux de Bosi (Perse), 

de Fulin (empire byzantin), etc. Le prince de ce pays va le matin s’y prosterner, puis il se retire ».  
51 La narration figure également dans le Nihāyat al-irab fī aḫbār al-Furs wa al-ʿArab  (‘Le plus beau 

compendium sur les histoires des Perses et des Arabes’) d’un anonyme du début du XIe siècle 

(Dāniš-Pažūh 1997, 401‑13), qui présente beaucoup des similarités avec l’al-ʿIqd al-Farīd.  
52 L’extrait est analysé par Savran (2018, 133‑36), qui met l’accent sur le trope du souverain 

sassanide arrogant et présomptueux et sur l’Arabe (en ce contexte, le lakhmide al-Nuʿmān) qui 

révèle son talent dans l’art oratoire. Voir aussi Khalidi (1996, 103‑4). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  60 

ont la sagesse et la médecine, de nombreuses rivières et fruits dans leur 

pays, des arts et métiers merveilleux, de excellents arbres, une 

arithmétique méticuleuse et un grand nombre de personnes. De même, 

j’ai trouvé que les Chinois avaient l’unité, de nombreux objets artisanaux 

pour fabriquer du matériel de guerre et des produits en fer, la valeur53 et 

l’ambition ; et ils ont un roi qui les unit. Les Turcs et les Khazars, malgré 

leurs mauvaises conditions de vie, la pénurie de terres cultivées, de fruits 

et de forteresses, et l’insuffisance de leurs logements et de leurs 

vêtements, ont des rois qui rassemblent leur peuple le plus éloigné et 

gérer leurs affaires54.  

 

Le thème de la subdivision du monde ressort de cet extrait du Kitāb al-ʿIqd al-Farīd. 

Le roi Ḫusraw, occupant la position centrale de prestige, résume les qualités des 

pays qui l’entoure. Néanmoins, ce texte, qui s’avère être apologétique, utilise cette 

image pour donner voix au mouvement culturel de la šuʿūbiyya, représentant la 

réaction de nouveaux convertis à l’idée de supériorité arabe.  

Un passage emblématique de cette tendance, extrapolé de la Risāla fī 

manāqib al-Atrāk wa ʿāmmat jund al-ḥilāfa (‘Les exploits des Turcs et de l’armée 

du califat en général’) de l’intellectuel al-Jāḥiẓ (m. 868), présente une formulation 

assez différente, qui insiste sur le thème de la fraternité des rois du monde. Cet 

auteur est un des intellectuels qui conserve des reliques intéressantes du monde 

aulique sassanide. Ce bref texte est dédié à la célébration des forces turques, très 

puissantes à la cour abbasside en tant que garde d’élite du calife même. Al-Jāḥiẓ 

met ici en évidence ce qui, traditionnellement, était réputés être les caractères 

principaux de chaque majeur état. Voici donc la description des Chinois, qui garde 

la primauté dans les arts et les techniques, les Grecs qui excellent dans la 

 
53 Nous traduisons ici le mot  فروسية   avec référence à son sens figuré de « valeur » et non comme 

« équitation », traduction proposée par Boullata (Ibn ʿAbd Rabbih 2006, 228).    
54 Texte arabe en annexe, p. 413. Il faut remarquer que l’al-ʿIqd al-Farīd mentionne une deuxième 

formulation concernant la théorie de la subdivision du monde, cette fois attribuée à Ibn al-Muqaffāʿ. 

Voir à ce sujet Ibn ʿAbd Rabbihi (2011, 239). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  61 

philosophie et la littérature, les Arabes dans l’art oratoire, les Turcs dans les 

affaires militaires et, enfin, les Sassanides dans l’art de gouverner :  

 

En conséquence, ils [les Turcs] se distinguent dans la guerre comme les 

Grecs dans la science et les Chinois dans les arts et les Arabes dans 

ces domaines que nous avons énumérés et exposés et comme les 

Sassanides dans la souveraineté et le gouvernement55. 

 

L’équation qui lie les Sassanides au bon gouvernement est donc ici bien définie et, 

comme nous l’avons vu, elle semble avoir eu une grande diffusion dans la première 

époque abbasside, comme l’en atteste le témoignage de Hišām ibn al-Kalbī. Un 

troisième passage insiste également sur ce point, provenant, cette fois, du Murūj 

al-ḏahab wa maʿādin al-jawhar (‘Les Prairies d'or et les mines de pierres 

précieuses’) de l’intellectuel al-Maʿsūdī (m. 956). L’extrait apparaît également dans 

le Aḫbār al-Ṣīn wa al-Hind, un traité sur les navigations et les commerces arabo-

persans entre le golfe Persique et les villes portuaires chinoises et indiennes. Ces 

sources furent composées dans le Xe siècle ; cependant, on ne voit pas clairement 

lequel de deux a influencé l’autre composition56. Voici donc ce qui écrit al-Maʿsūdī :  

 

Or cet homme [un qurayshite, chef des Zandj] était un vieillard intelligent 

qui racontait que le roi de Chine, après lui avoir accordé une audience, 

l'avait interrogé sur les Arabes, et sur les moyens par lesquels ils avaient 

détruit le royaume des Perses ; à quoi il avait répondu : « C’est avec 

l’assistance du vrai Dieu, tandis que les Perses adoraient, à l’exclusion 

du créateur, le soleil et la lune, et se prosternaient devant les deux 

 
55 Texte arabe en annexe, p. 414. Sur cette lettre, voir également Harley-Walker (1915). 
56 Voir l’édition française de Sauvaget (1948, 10‑13). Nous renvoyons également à la plus récente 

traduction anglaise de Mackintosh Smith (Sīrāfī et Ibn Faḍlān 2014, 3‑161) et à son introduction au 

texte. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  62 

grands luminaires. » Le roi ajouta : « Les Arabes ont conquis le royaume 

le plus noble, le plus fertile, le plus riche, le plus remarquable par 

l’intelligence de ses peuples et le plus célèbre. Mais comment classez-

vous tous les souverains du monde ? » – « Je n’en sais rien, » répondit 

le Koraïchite. Là-dessus le roi s’adressant à son interprète : « Dis-lui que 

nous comptons cinq rois ; le plus puissant de tous est celui qui gouverne 

l’Irak, car il occupe le milieu du monde et les autres puissances 

l’entourent ; aussi le nommons-nous roi des rois. Après cet empire vient 

le nôtre ; nous le regardons comme celui des hommes, parce qu’aucun 

royaume n’est mieux gouverné ni plus régulièrement administré ; nulle 

part aussi les sujets ne sont plus obéissants, et voilà pourquoi nous 

sommes les rois des hommes. Après nous, vient le roi des bêtes féroces 

; c’est notre voisin, le roi des Turcs, qui sont parmi les hommes ce que 

les bêtes féroces sont parmi les animaux. Il est suivi du roi des 

éléphants, ou celui de l’Inde, que nous reconnaissons comme le roi de 

la sagesse, parce que la sagesse est originaire de ce pays. Le dernier 

enfin est le roi de Roum, que nous regardons comme le roi des 

fantassins, car aucun pays ne possède des hommes d’une taille plus 

parfaite et d'une figure plus belle. Tels sont les principaux rois ; les autres 

sont au-dessous d'eux ». (al-Masʿūdī 1861, 1 : 314‑15)  

 

On trouve ici le thème du roi du monde, qui a son origine dans les mythes de la 

création et de la subdivision des terres entre des figures primordiales, selon le 

modèle persan. La répartition historique du monde connu trouve donc son origine 

dans l’acte de diviser la terre en continents et de les confier à un certain nombre de 

rois. Revenons au système persan des kešwar (av. karšuuar-/karšuuan), les sept 

régions du monde, qui à l’époque islamique trouva place dans les traités des 

géographes, à côté du système ptolémaïque57.  

 
57 Les études concernant la géographie et la géographie mythique à l’époque préislamique ne sont 

pas nombreuses, surtout à cause de la paucité de sources primaires. Sur la question, on renvoie, 

parmi d’autres, à Kramers (1954), Gnoli (1980), Shapira (2001), Daryaee (2002), Cereti (2004; 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  63 

Les Gathas avestiques mentionnent le būmyā haptaŋᵛha-, c’est-à-dire « le 

septième du monde » (Y. 32.3), qui Lecoq suggère être, « la partie habitée du 

monde, le Xwaniraθa ». La désignation moyen-perse Xwanirah nommait la région 

la plus prospère et centrale du monde, où se trouve l’Ērānšahr, la terre des Perses. 

Tafaḍḍulī (2011) mentionne également l’expression avestique plus tardive karšvąn 

yāiš hapta « les sept climats », qui donne en moyen-perse haft kišwar et en parthe 

manichéen haft kišwar zambūdīg/šahr « le monde de sept climats » (Mir. Man. III, 

p. 888). Pour ce qui est de l’origine de ces régions, le Bundahišn (chap. 8.2) et le 

Wizīdagīhā ī Zādspram (3.33-35) mentionnent qu’ils furent créés au tout début de 

la création, grâce à l’action de la pluie de l’étoile Tištar (Av. Tištrya-). Celle-ci aurait 

produit la pluie qui créa les mers et, par conséquent, la subdivision de la terre en 

sept parties (Tafaḍḍulī 2011a). Le Xwanirah, en tant que région centrale et plus 

prospère, était gouverné par le meilleur des rois. Les expressions indiquant « le roi 

de sept climats » étaient ainsi utilisées comme synonyme de « roi de l’Iran » 

(Shahbazi 2012). La position centrale de cette région se traduisit dans le rôle 

primordial de ses souverains à éduquer et guider l’humanité entière, comme 

l’atteste le quatrième livré du Dēnkard (425,4 ; 425, 18 ; de Menasce 1958, 27).  

Sur ce point, nous pouvons remarquer que les divisions historiques en 

empires, avec les grands souverains de l’Arabie, de la Chine, des Turcs, de l’Inde 

et de Byzance, trouvent ainsi une origine mythique.  Les souverains et leurs pays, 

nous le voyons, ne sont pas égaux. Le roi de Chine le reconnait en fait, en 

soulignant la position élevée du « roi de l’Iraq » sur les autres, selon une narration 

partagée par Abū Zayd al-Sīrāfī et al-Maʿsūdī 58. Ces deux auteurs, tout comme les 

autres qui nous avons pu jusqu’ici considérer, accompagnent cette description du 

monde avec le thème de la répartition des qualités entre les différentes 

populations59. Il apparaît clairement que les rois sassanides gouvernaient sur la 

 
2007), Tafaḍḍuli (2011) et Shahbazi (2012). Ceux-ci prennent en considération les références 

présentes dans les littératures avestique et moyen-perse ainsi que l’influence des enseignements 

perses sur la géographie arabo-persane. 
58 Sur ce thème, nous renvoyons aussi la lecture à Miquel (2001, 2.1 : 62).    
59 Cette théorie a connu une grande diffusion. Voir à cet égard, Miquel (2.1, 60-62) et Calzolaio 

(2018). Remarquons également que la théorie de la distribution des qualités, aussi bien que du 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  64 

région la plus noble, fertile, riche. De même que la position de prééminence de ce 

territoire demeure inchangée après la conquête arabo-islamique qui mit fin à la 

dynastie sassanide. En revanche, les Abbassides héritent leur règne, leur titre 

(« aussi le nommons-nous roi des rois ») et la suprématie sur les autres puissances 

qui entourent le califat. Les Abbassides sont manifestement déclarés les 

successeurs des Rois des rois perses, dont ils ont acquis les caractères royaux.   

Quelques pages plus tard, al-Maʿsūdī (1861, 1 : 356‑58) reviens sur la 

question, en soulignant à nouveau la suprématie du kešwar central, l’Iraq, sur les 

autres, ainsi que la puissance de son souverain60. Il présente le discours sur la 

hiérarchie des rois, en soulignant leurs caractères majeurs. Un détail intéressant 

concernant la politique contemporaine d’al-Masʿūdī ressort de ces lignes à propos 

des liens entre la Perse et les Abbassides : 

  

Les rois de la Chine, des Turcs, de l’Inde, de Zandj et des autres parties 

du monde, reconnaissaient tous la suprématie du roi de Babel ; ils 

avouent qu’il est le premier souverain de l’univers, et qu’il occupe parmi 

eux le rang de la lune parmi les étoiles, parce que le pays qu’il gouverne 

est le plus excellent de tous, que lui-même est le prince le plus opulent, 

le plus riche en bonnes qualités, celui enfin dont le gouvernement est le 

plus ferme et le plus vigilant. Du moins en était-il ainsi autrefois ; mais 

de nos jours, en l’an 332, on n’en peut plus dire autant. On lui décernait 

par excellence le titre de šāhāšāh, c’est-à-dire roi des rois, et on 

comparait sa place dans le monde à celle du cœur dans le corps, ou au 

rang que la perle principale occupe au milieu du collier.  

 

 
déterminisme géographique, était alimentée par des études de nature astrologique, ainsi que 

médicale. À titre d’exemple, pensons aux écrits de Ptolémée (1993) et d’Hippocrate (1996). Sur ce 

sujet, voir al-Azmeh (1992) et Miquel (2001, 2.1 : 62‑66).    
60 Il s’agit, bien évidemment, d’une question centrale dans les autres ouvrages historiographiques 

et géographiques arabo-persanes. Voir Miquel (2001, 2.1 : 64‑65). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  65 

Cet extrait célèbre encore une fois le kešwar iraqien, dont la prééminence est 

déclarée par une série des métaphores astrales, médicales et naturelles. Al-

Maʿsūdī est fidèle aux informations qu’il fournit ailleurs, en ajoutant une particularité 

révélatrice de certaines dynamiques en cours à son époque. Pour conclure la 

description et la célébration du règne du « roi de Babel », il écrit que les vertus de 

ce souverain, ainsi que de son royaume et du peuple qui y habitait, gardaient une 

telle nature spectaculaire, mais seulement dans le passé. Ce caractère supérieur 

ne s’étendait pas à son époque. Mais à quoi fait-il référence al-Maʿsūdī en cet 

extrait ? Quelles causes envisage-t-il pour expliquer la perte de caractéristiques du 

règne de Babel ?  

Nous savons que, depuis le VIIIe siècle, les Turcs, qui servaient comme 

garde d’élite du calife, étaient devenus beaucoup plus puissants et ils 

commencèrent à exercer une certaine influence sur les califes. C’est pourquoi en 

835 le calife al-Muʿtaṣim (r. 833-842) décida de déplacer la capitale, de Baghdad à 

Samarra. Cette décision servait surtout à se débarrasser de la tutelle des Turcs. 

L’action ne fut pas suffisante pour limiter leur montée en puissance. Dans l’année 

332/943, auquel al-Maʿsūdī fait mention, le pouvoir des califes abbassides était 

désormais presque symbolique. L’œuvre de al-Maʿsūdī révèle, en général, une 

attitude diplomatique envers les forces turques, dont il reconnait la position de 

pouvoir (Haarmann 1988, 179). Toutefois, dans ce passage, l’intellectuel semble 

soutenir tout le contraire et critiquer vertement le nouveau régime turc coupable 

d’avoir affaibli le pouvoir califal en arguant que les Turcs ne pouvaient pas aspirer 

à reproduire la grandeur des Perses et des Abbassides, dont ils se prétendaient les 

héritiers légitimes. En d’autres termes, il ne suffisait pas gouverner le kešwar 

central pour s’ériger au statut de « premier souverain de l’univers ». Ce qui, comme 

le démontrent les deux citations tirées du Murūj al-ḏahab wa maʿādin al-jawhar, 

était une prérogative exclusive des rois perses et des califes abbassides.  

 

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Al-Mu%27tasim


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  66 

2.3. Négocier l’idéologie impériale dans l’Empire abbasside 

 

L’arrivée au pouvoir des Abbassides en 750 permit le regroupement, 

politique et administratif, d’un vaste ensemble de régions qui s’étendaient de la 

Méditerranée orientale à l’Asie centrale. La « pax islamica » qu’ils avaient 

inaugurée, permit le développement d’un réseau des centres commerciaux et 

culturels dans tout l’Empire. Au sein du califat abbasside, les grandes écoles 

syriaques conservèrent leur primauté dans la préservation et la circulation des 

savoirs religieux, philosophiques et scientifiques. Édesse, Qinnasrīn, Nisibis, 

Mosul, Jundīshābūr, Dayr Qunnā, à sud de Baghdad, et, encore, Harran et, en Asie 

centrale, Marw, étaient les centres culturels les plus importants du califat. Il 

s’agissait également des écoles d’où provenaient certaines figures intellectuelles 

très influentes dans l’environnement de la cour. L’un d’entre eux, Théophile 

d’Édesse (m. 785), fut conseiller et astrologue du calife al-Mahdī (r. 775-785), ainsi 

que l'auteur d’un manuel d’astrologie militaire.  

 Comme nous aurons la possibilité de le voir dans le chapitre suivant, dédié 

au rapport entre les cours et au développement scientifique, les califes abbassides 

donnèrent naissance, dès l’origine, à un considérable mouvement culturel, visant à 

préserver les savoirs anciens. Gutas, qui a dédié une importante étude (1998) à ce 

thème, a mis en relief l’importance même du déplacement de la capitale, de Damas 

à Baghdad, où coexistaient divers groupes ethniques et religieux. En effet, il 

s’agissait d’un milieu fertile, caractérisé par une grande diversité culturelle. La 

même cour abbasside pouvait bénéficier de ce multiculturalisme, en accueillant 

dans ces cadres, de membres de groupes ethniques, culturels et religieux divers. 

Cette ouverture a certainement facilité la préservation et la circulation des textes et 

des savoirs, scientifique et non, dès le début du califat abbasside. En effet, comme 

le montre bien Gutas (1998, en particulier 28‑60), les califes al-Manṣūr et al-Mahdī, 

ont donné vie à un programme politique et légitimatoire où les enseignements 

sassanides trouvaient, parmi d’autres, une place d’élection. En tant qu’architecte 

du nouveau califat, qui voulait prendre les distances du gouvernement précédent, 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  67 

al-Manṣūr décida d’une manière consciente d’intégrer cet élément persan, dont 

l’importance était auparavant apparue pendant la révolution. De plus, force est de 

constater que les modèles culturels, sociaux et politiques perses avaient subsisté 

avec force dans les anciens territoires sassanides. Ces régions offrirent un bon 

nombre d’administrateurs, conseillers, figures politiques et scientifiques au califat, 

en facilitant la circulation des traditions, pratiques et enseignements chers à la 

réalité sassanide. Plusieurs familles d’intellectuels persans étaient présentes à la 

cour abbasside, telles que les Barmécides, originaires de Balkh, en Bactriane ; les 

Baḫtīšūʿ, une famille des médecins persans et membres de l’église chrétienne 

orientale ; les Nawbaḫt, qui se distinguèrent dans les sciences astrales et enfin, les 

Banū Mūsā, une autre famille puissante des scientifiques, originaire de l’Asie 

centrale, à qui on doit les premiers manuels sur les mécanismes ingénieux en 

contexte abbasside. L’influence de ces grandes familles permit à al-Manṣūr et ses 

successeurs d’intégrer la culture sassanide. Deux éléments se révélèrent 

significatifs pour la propagande politique de al-Manṣūr : le système idéologique 

sassanide et l’astrologie politique, cruciale dans les pratiques gouvernementales 

des premiers Abbassides (Gutas 1998, 34). Son règne inaugura une période de 

prospérité pour l’astrologie, qui, par le biais de modèles culturels sassanides, 

connut une forte diffusion dans les milieux auliques et populaires abbassides. Les 

sources narrent l’importance que revêtait l’astrologie pour al-Manṣūr. Il fonda 

notamment sa capitale, Baghdad, suite aux calculs et aux horoscopes de ses 

astrologues de la cour, Nawbaḫt, Māšāʾallāh, al-Fazārī et ʿUmar al-Ṭabarī. Des 

écrits attestent que le calife demanda à son astrologue de cour, Abū Sahl, fils de 

Nawbaḫt, ainsi qu’à son médecin, de l’escorter dans son dernier pèlerinage à la 

Mecque en 775. Nous avons ainsi une perception claire de la valeur attribuée aux 

savants de cette discipline, qui bénéficiaient d’une position privilégiée aux côtés du 

calife.  

 La négociation idéologique, en cours pendant les règnes des premiers 

califes, nécessita d’un système approprié d’instruments culturels. C’est pour cette 

raison que les califes abbassides encouragèrent la récupération et la traduction 

d’ouvrages grecs, indiens, moyen-perses et syriaques. Ce phénomène de 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  68 

traduction et de circulation d’un certain type de savoir, comme on le verra, ne se 

traduisit pas seulement dans la sauvegarde d’ouvrages scientifiques sur la 

médecine, la logique, la philosophie, les sciences mathématiques et l’astrologie. 

Des textes de nature aulique se préservèrent, notamment des ouvrages moyen-

perse, qui ont survécu uniquement dans leurs versions en arabe. Ce corpus est 

essentiel, car il révèle la valeur qui été accordée aux textes sapientiaux d’origine 

sassanide. Plusieurs données, venant des sources islamiques, témoignent de 

l’intérêt des califes à l’égard des ouvrages historiographiques et sur les gestes des 

rois anciens, depuis lesquels ils pouvaient se former sur l’art de gouverner. 

L’intention de ces textes était alors souvent didactique, comme en témoigne al-

Masʿūdī dans le Muruj al-ḏahab wa maʿadan al-jawahr, montrant que cet intérêt 

était déjà développé chez les Omeyyades. Selon l’intellectuel, le fondateur de la 

dynastie, Muʿāwiya, avait l’habitude d’organiser des séances nocturnes de lecture, 

pendant lesquelles on lisait les histoires de la conquête, des gestes des souverains 

étrangers ainsi que de leurs systèmes de gouvernement61. Ces séances étaient 

ouvertes à tout son entourage, ministres, conseillers et hommes de confiance. Afin 

de saisir les modalités de recouvrement de l’héritage perse durant la première 

époque abbasside, les prochaines pages se pencheront sur certaines études de 

cas emblématiques.  

 

2.3.1. État islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des šāhānšāh 

et de son destin à l’époque islamique 

 

Le cas mentionné par al-Masʿūdī concernant le calife Muʿāwiya n’est pas le seul 

témoignage au sujet de l’intérêt démontré par certains califes (omeyyades et 

abbassides) pour l’histoire des rois de Perse. En effet, al-Masʿūdī aussi bien que le 

 
61 Nous lisons dans le passage de al-Masʿūdī (1869, 5 : 77‑78) : « Un tiers de la nuit était consacré 

à la lecture de l’histoire des Arabes, de leurs journées célèbres ; à celle des peuples et des rois 

étrangers, de leur politique et de leur biographie, leurs guerres, leurs stratagèmes, leurs systèmes 

de gouvernement, en un mot ce qui forme l’histoire du passé ».  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  69 

philologue et historien persan Ḥamza al-Iṣfahānī (m. 961), décrivent un livre 

sassanide qui conservait les portraits de chaque roi et reine de la dynastie, ainsi 

que les détails de leur règne (édification des monuments, gestes, guerres, etc.). 

Comme l’écrivent les deux auteurs, ce volume avait été conçu pour l’éducation des 

princes sassanides qui, par le biais de l’exemple des ancêtres, pouvaient se former 

dans l’art politique et, en même temps, conserver l’esprit de l’histoire dynastique. 

En tant que précieux document de l’histoire politique sassanide, il était conservé 

dans le Trésor royale de la ville de Iṣṭaḫr, dans le Fārs. Le Kitāb al-Tanbīh wa al-

Išrāf (‘Le livre de l’avertissement et de la révision) de al-Masʿūdī (1897, 150‑51) 

présente la première référence à ce livre : 

 

J’ai vu dans la ville d’Istakhr dans le Fars, en l’an 303, chez une très 

noble famille perse, un grand livre qui contenait, avec l’exposé de 

plusieurs sciences, les histoires des rois de Perse, de leurs règnes et 

des monuments qu’ils ont élevés, morceaux que je n’ai retrouvés dans 

aucun autre livre persan, ni dans le Khodaï Nameh, ni dans l’Aïn Nameh, 

ni dans le Kohan Nameh, ni dans aucun autre. On y voyait peints les rois 

de Perse de la famille des Sassanides au nombre de vingt-sept, dont 

vingt-cinq hommes et deux femmes. Chacun d’eux était représenté 

comme il était au moment de sa mort, qu’il fût mort vieux ou jeune, avec 

ses ornements royaux, sa tiare, les poils de sa barbe, les traits de son 

visage. Cette dynastie régna sur le pays pendant quatre cent trente-trois 

ans, un mois et sept jours. Quand l’un de ses rois mourait, on peignait 

son portrait et on le plaçait dans le trésor, afin que les princes vivants 

connussent la personne des princes morts. La figure de tout roi qui était 

représenté en guerrier était debout ; celle de tout roi qui était occupé au 

gouvernement était assise. On y joignait la biographie de chacun d'eux 

comprenant sa vie publique et privée avec les évènements importants 

et les faits les plus graves arrivés sous son règne. 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  70 

Ce premier extrait de l’intellectuel baghdadien révèle des informations précieuses. 

Avant tout, al-Masʿūdī informe avoir vu personnellement la traduction arabe de 

l’œuvre sassanide, en précisant les circonstances de cet évènement. On découvre 

ainsi qu’il eut l’occasion de le consulter à Iṣṭaḫr, dans le Fārs, dans la maison d’un 

noble persan en 915. L’information et particulièrement précise et véridique. Nous 

savons, en effet, que Iṣṭaḫr était un centre politique et religieux très important à 

l’époque sassanide62. En outre, à la suite de la conquête arabo-islamique, la ville 

continua à être un influent centre zoroastrien (Bivar et Boyce 1998). Certaines 

sources moyen-perses, arméniennes et islamiques attestent l’existence d’un 

Trésor royal sassanide (ganj ī šāhīgān) à Iṣṭaḫr63. Nous pouvons également 

remarquer que Ḥamza al-Iṣfahānī mentionne la présence à Iṣfahān, proche 

d’Iṣṭaḫr, d’une bibliothèque de l’époque préislamique, qui fut découverte quand le 

savant était encore en vie, dans l’an 961. En ce lieu, une grande quantité de livres 

écrits dans un alphabet inconnu fut repérée. Ḥamza lui-même fut interpellé pour 

étudier les textes découverts, en suggérant ainsi qu’il était considéré un spécialiste 

de la langue et de l’histoire préislamique. Il affirme notamment avoir trouvé un 

volume concernant les souverains perses (Pourshariati 2007, 113). Le même 

auteur, en se plaignant des inexactitudes et des erreurs trouvées dans ses sources, 

montra que Iṣfahān était le centre majeur pour la collection et la traduction d’un 

 
62 La ville était le centre de l’autorité politique des souverains sassanides. Nous renvoyons la lecture 

à Terribili (2018), qui retrace l’histoire de la ville à travers les données épigraphiques et littéraires 

moyen-perses, en montrant que son nom était lié à la transmission de l’héritage religieux, rituel et 

royal.   
63 Voir Bailey (1943, 230 n.57) et Pourshariati (2007, 113‑14). À ce sujet, nous pouvons aussi 

considérer l’information mentionnée au tout début d’un Āyīn Ardašīr conservé dans le manuscrit 

Köprülü 1608 des Archives de Başvekālet d’Istanbul et étudié par Grignaschi (1966, 111‑28). Le 

texte mentionne clairement les « trésors des livres hérités » de Iṣṭaḫr (1966, 111). Par ailleurs, 

rappelons-nous que le quatrième livre du Dēnkard cite également l’œuvre de collection d’écrits sur 

des sciences diverses (parmi d’autres, la médecine, l’astronomie, le mouvement, le temps), que 

Šābūr I ordonna de conserver dans le Trésor royal. Le texte ne fait aucune mention à la ville d’Iṣṭaḫr, 

mais il atteste de la pratique de conservation des ouvrages dans les trésors royaux. Pour l’extrait 

du quatrième livre du Dēnkard, voir Shaki (1981), ainsi que la discussion et la bibliographie 

présentées par Cereti (1995a, 109‑10; 120‑22).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  71 

autre ouvrage moyen-perse, aujourd’hui disparu, le Xwadāy-Nāmag64. Cette 

dernière information confirme la centralité de la région du Fārs pour la circulation 

des textes moyen-perses. Enfin, au vu de l’intérêt pour une œuvre de la tradition 

sassanide, et de ses origines aristocratiques, nous pouvons imaginer qu’il s’agissait 

d’un descendant d’une des grandes familles sassanides de Iṣṭaḫr65. Nous pouvons 

alors supposer que la copie de ce livre sassanide, gardé dans le Trésor, fut mise 

en sécurité après la conquête islamique, traduite en arabe et gardée par une famille 

de la noblesse locale, qui se le laissa en héritage, peut-être avec d’autres livres 

d’origine moyen-perse66.  

 Al-Masʿūdī spécifie également que l’ouvrage qu’il avait consulté était une 

traduction du moyen-perse à l’arabe, commandée par le calife omeyyade Hišām 

ibn ʿAbd al-Malik ibn Marwān (r. 724-743), un siècle après la conquête arabe de 

l’Iran. Voici ce qu’il écrit :  

 

Le livre que j’ai vu avait été rédigé d’après les documents trouvés dans 

le trésor des rois de Perse et achevé au milieu du second Joumada de 

l’an 113. Il fut traduit pour Hišām, fils d’ʿAbd al-Mālik, fils de Marwān du 

persan en arabe.  

 

 
64 Nous renvoyons à l’étude récente de Anttila (2018), qui expose les problématiques inhérentes à 

ce texte, en reconstruisant la fortune rencontrée dans la littérature d’époque islamique.  
65 La survivance des familles aristocratiques sassanides est attestée dans plusieurs sources. Pour 

illustration, Abū Nuʿaym al-Iṣfahānī (948-1038), connu comme un « traditionaliste » et un sufi, était 

un descendant de la famille parthe des Mihrān (Pourshariati 2007, 114). 
66 Pour ce qui est de la survivance des livres sassanides, considérons un extrait de la Muqaddima 

de Ibn Ḫaldūn. D’après le savant, lorsque les Musulmans conquirent la Perse, ils trouvèrent un large 

nombre de livres et d’écrits scientifiques. Saʿd ibn Abī Waqqāṣ, l’un des protagonistes de la 

conquête de l’Empire perse, écrivit au calife ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb pour lui demander son autorisation 

à les répartir comme butin entre les soldats. Cependant, le calife lui répondit de les détruire, en les 

jetant dans l’eau, car s’ils contenaient une bonne guidance, ils étaient inutiles, car Dieu leurs avait 

donné la meilleure guidance. Et s’ils préservaient seulement des erreurs, Dieu les aurait protégés 

d’eux. Selon Ibn Ḫaldūn, cela explique pourquoi la sagesse et les livres des Perses n’ont pas 

survécu (Ibn Ḫaldūn 1958, 3 : 114).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  72 

Ce fut précisément pendant le règne de l’Omeyyade Hišām qu’un intérêt pour les 

règles du gouvernement des Anciens se forma (Gibb 1962, 62‑63; Latham 1983). 

Abū al-ʿAlāʾ Sālim, secrétaire générale du calife Hišām, semble avoir été l’auteur 

d’une collection de lettres didactiques, parmi lesquelles figurait celle d’Aristote à 

Alexandre. Il est possible que l’activité de Abū al-ʿAlāʾ Sālim influença le secrétaire 

général du dīwān al-rasāʾil, ʿAbd al-Ḥamīd ibn Yaḥyā al-Kātib. Celui-ci, en effet, 

composa une épître contenant une section éthico-politique sur les qualités et les 

responsabilités d’un prince (Latham 1983, 167‑72; Bosworth 2012). La composition 

d’un Kitāb fī al-siyāsa al-ʿāmmiyya (‘Le livre sur le gouvernement du peuple’), qui 

conserve des enseignements de la tradition grecque et perse, date également de 

cette époque (Grignaschi 1965; Latham 1983; Bosworth 2012).  

Al-Maʿsūdī ajoute que le livre sur les rois perses, vieux d’environ 200 ans, 

s’était bien conservé grâce à la bonne qualité du papier et des encres utilisés. Enfin, 

l’auteur semble être bien informé de la production écrite en moyen-perse. En effet, 

il souligne que le livre consulté n’était pas le Xwadāy Nāmag, ni le Ēwēn Nāmag67, 

ni le Kahwan Nāmag68. À ce sujet, Alfred von Gutschmid (1892, 3 : 35‑36; 150‑51) 

et Konstantin A. Inostrantsev (1909, 27‑31; 1918, 67‑72) estiment que al-Maʿsūdī 

et Ḫamza se réfèrent à un Tāj Nāmag, un texte sassanide cité dans le Fihrist (‘Le 

catalogue’) de Ibn al-Nadīm (m. 995), et centré sur les discours, les gestes et les 

vies des rois sassanides.  

Au vu de ce qui précède, on peut supposer que l’ouvrage mentionné par al-

Masʿūdī à Iṣṭaḫr serait la source du Kitāb taʾrīḫ sinī mulūk al-arḍ wa al-anbiyāʾ 

(‘Chronologie des dynasties préislamiques et islamiques’) de Ḥamza al-Iṣfahānī 

(1844, 44‑46). Étant né environ en 884 à Iṣfahān, il passa sa vie dans la ville, où il 

mourut entre le 961 et le 971. Il était de quelques années plus vieux de al-Masʿūdī, 

que probablement il rencontra à l’occasion de sa visite en Fārs. Grâce aux écrits 

d’Ḥamza lui-même, nous avons connaissance du fait qu’il avait des relations 

 
67 Il s’agit d’un genre littéraire concernant les bonnes manières et les coutumes à respecter dans 

différents scénarios. Voir à ce sujet Tafaḍḍulī (1984). 
68 Nous n’avons pas d’informations sur ce genre littéraire.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  73 

étroites avec le clergé zoroastrien de la région. Ceci représentait une de ses 

sources de première main pour le Kitāb taʾrīḫ sinī mulūk69. Le polymathe persan 

commence son ouvrage en listant les sources consultées pour le rédiger70. Après 

une section sur les dynasties persanes mythiques, Ḥamza aborde l’histoire des 

Sassanides, en décrivant le règne de chaque souverain. Force est de constater 

que dans cette seule section figurent les descriptions physiques des rois 

sassanides. Cet élément nous laisse croire que l’auteur ait vraiment consulté un 

livre de portraits pour rédiger ses descriptions. De plus, il appelle le livre avec le 

nom de Kitāb ṣuwar mulūk Banī Sāsān (‘Le livre des portraits des rois sassanides’). 

Les descriptions des souverains ne sont pas une prérogative de Ḥamza. En effet, 

al-Masʿūdī présente également des détails concernant la figure de deux rois : le 

fondateur de la dynastie, Ardašīr Ier, et le dernier monarque, Yazdgird III. Toutefois, 

les ressemblances dans les descriptions de ces deux rois semblent suggérer que 

al-Masʿūdī et Ḥamza partageaient réellement une source commune. Nous pouvons 

considérer, à titre d’exemple, le portrait que les deux textes font d’Ardašīr Ier. Voici 

donc ce qu’écrit al-Masʿūdī :   

 

Ardašīr dans son portrait porte une tunique rouge, ornée des médaillons, 

un pantalon bleu ciel et une couronne verte sur fond d’or. Il a une lance 

dans sa main et il se tient debout71.  

 
69 Par exemple, Ḥamza informe avoir eu la possibilité de citer des extraits des commentaires de 

Bahrām ibn Mardānshāh, mobed de Šāpur. Voir à ce propos Daudpota (1932, 64; 75‑76). 
70 Diverses copies du Kitāb Siyar mulūk al-Furs (‘Le livre sur la conduite des Rois de Perse’), 

transmis par Ibn al-Muqaffaʿ, Muḥammad ibn al-Jahm al-Barmakī, Zādūya ibn Šahūya al-Iṣfahānī, 

Muḥammad ibn Bahrām ibn Miṭyār al-Iṣfahānī. Il cite encore un Kitāb Taʾrīḫ mulūk al-Furs (‘L’histoire 

des rois de Perse’), conservé dans le Trésor du calife al-Maʾmūn ; un Kitāb Taʾrīḫ mulūk Banī Sāsān 

(‘L’Histoire des rois sassanides’), transmis ou rédigé par Hišām ibn Qāsim al-Iṣfahānī; un autre Kitāb 

Taʾrīḫ mulūk Banī Sāsān, corrigé par Bahrām ibn Mardānšāh, mōbad de Kūrat Šābur, en Fars et, 

enfin, le Livre de Mūsā ibn ʿIsā al-Kasrawī. Il ajoute également avoir utilisé les commentaires du 

mobed Bahrām ibn Mardānšāh. L’existence de toutes ces sources sur l’histoire de Perse, ainsi que 

leur présence dans le trésor califal de al-Maʾmūn, attestent la valeur qui leur été attribuée à l’époque 

abbasside.  
71 Texte arabe en annexe, p. 414. Ici, nous avons préféré traduire personnellement le passage de 

al-Masʿūdī. Pour la traduction de Carra de Vaux, voir al-Masʿūdī (1897, 151). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  74 

 

Ḥamza décrit le roi dans une façon très similaire : 

 

Ardašīr porte une tunique ornée avec des médaillons, un pantalon bleu 

ciel et une couronne verte sur fond d’or. Il a une lance dans sa main72.  

 

La description trouve une correspondance, au moins partiellement, dans les 

données matérielles. Les souverains sassanides sont souvent représentés debout, 

une main posée sur leur épée. Il s’agit de la position canonique dans laquelle les 

rois sassanides sont immortalisés dans les iconographies des bas-reliefs, des 

vaisselles et des autres supports. Le plat en argent conservé au musée de 

l'Ermitage, au centre duquel on voit la figure d’un roi sassanide appuyé sur son 

épée en est un bon exemple (figure 1). La même scène se retrouve dans un bol 

richement décoré, gardé à la Bibliothèque Nationale de France (figure 2). Pour ce 

qui est de la tunique ornée d’Ardašīr, le motif aux médaillons est assez réaliste, 

comme on peut le voir dans différentes représentations (Peck 1992). La tunique 

trouvée à Mochtchevaja Balka (Caucase du Nord), d’inspiration iranienne, en est 

un excellent exemple (figure 3).  

 Avant d’aller plus loin, rappelons deux points importants concernant les 

références présentées par al-Masʿūdī et Ḥamza al-Iṣfahānī. Premièrement, 

l’ouvrage moyen-perse se préserva grâce à l’intérêt initialement démontré par 

Hišām ibn ʿAbd al-Malik, un des derniers califes omeyyades. Cet ouvrage, conçu 

comme une histoire mythique à la gloire de la dynastie sassanide, ainsi 

qu’instrument de connaissance et de formation pour les jeunes princes, gardait sa 

fonction primaire même à l’époque islamique. Le calife pouvait bénéficier de 

l’exemple fourni par les prédécesseurs sassanides, en trouvant un modèle dans le 

portrait et la présentation du règne de chaque monarque. Comme nous avons pu 

 
72 Texte arabe en annexe, p. 414. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  75 

le constater, la lecture et la considération des gestes des rois de l’Antiquité, était 

une habitude déjà répandue pendant le règne de Muʿāwiya. La requête de Hišām 

ibn ʿAbd al-Malik s’insère alors dans un ensemble de pratiques existantes. 

Deuxièmement, si l’intérêt du calife omeyyade pour l’héritage perse est avéré, cet 

engouement semble se perpétuer à l’époque abbasside ainsi qu’en témoigne les 

références citées par al-Masʿūdī et Ḥamza. 

 

2.3.2. Suivre l’exemple, ou sur la quête du testament du šāhānšāh  

 

Nous avons déjà pu constater que, dans les premiers siècles du calendrier 

islamique, la requête de traduction des textes didactiques sur l’art du gouvernement 

augmenta considérablement73. Par leur intermédiaire, les califes pouvaient 

bénéficier de l’exemple des souverains de l’Antiquité. Charles-Henri de Fouchécour 

(2009, 19), qui a dédié une excellente monographie au thème de la littérature 

morale en Iran médiéval, explique, à propos du conseil (pand, naṣiḥat) que :  

 

Le conseil enferme dans son énonciation une expérience, c’est-à-dire ce 

qui a été appréhendé d’un évènement commun, par un ensemble de 

personnes appartenant à une société ou à un groupe délimitable, par 

exemple le milieu des scribes. Il est donc, de ce point de vue, tourné 

vers le passé ; mais sa création ne s’expliquerait pas sans sa finalité : le 

conseil est orienté vers le futur par son intention didactique. Celle-ci a 

pour présupposé que les situations se répètent ; elle préjuge donc qu’il 

est possible de préparer les réponses à leur fournir.  

 

 
73 Pour avoir une idée de l’ampleur du phénomène, nous renvoyons à la liste des ouvrages d’origine 

moyen-perse, fournie dans le Fihrist d’Ibn al-Nadīm (1970b, 2 : 739‑42).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  76 

La littérature des conseils anciens, qui commença à circuler largement dès la fin du 

califat omeyyade, était censée contribuer à l’édification de la vie morale d’un prince 

ou un monarque. En ce contexte, la littérature de sagesse moyen-perse constitua 

une source importante d’enseignement. Nous avons en effet connaissance de 

plusieurs textes moyen-perse, ayant survécu dans des rédactions tardives. Dès 

lors, les compilations contemporaines de conseils en langue arabe ont pu bénéficier 

de l’expérience sassanide et s’inspirer à leur riche tradition morale74. Un important 

corpus d’œuvres d’origine sassanide est donc attesté, et inclut des exemples des 

recueils de conseils sous forme de testaments, de discours d’intronisation et 

d’histoires dynastiques.  

 Avant d’aller au cœur du discours, nous voulons mettre en évidence que 

l’intérêt pour la littérature de sagesse sassanide est relaté dans le récit concernant 

la quête du calife al-Maʾmūn du tombeau et du testament du roi Ḫusraw Ier 

Anūšīrwān. Il s’agit d’un thème célèbre, qui possède des antécédents dans la 

Cyropédie de Xénophon (3.7) et des éléments similaires dans le récit de la quête 

d’Alexandre de la sépulture du roi mythique Kayḫusraw, narré par le poète Niẓāmī 

(m. 1209) dans l’Iškandar-Nāma (‘Le livre d’Alexandre’)75. Dans ces récits, Ḫusraw 

Ier laisse ses recommandations avant de mourir et al-Maʾmūn, en l’apprenant, part 

à la recherche de l’héritage de celui qui était considéré à l’époque abbasside 

comme le meilleur des rois iraniens. De Fouchécour (2009, 22) remarque que cette 

légende est emblématique d’un phénomène de découverte et de la valorisation de 

l’héritage perse. L’attribution de cette quête à al-Maʾmūn est également 

symbolique, car il fut un des partisans de la culture iranienne.  

 
74 Nous renvoyons la lecture à la section inhérente la littérature de sagesse (andarz) moyen-perse 

dans la contribution de Boyce (1968a, 51‑55) et de Fouchécour (2009, 19‑132). Sur cet argument, 

voir également Asmussen (1971), Cereti (2001, 171‑90; en particulier 178-180 et 189-190) et 

Shaked et Ṣafā (2011). Nous renvoyons aussi à l’édition anglaise de Boyce (1968b) de la Lettre de 

Tansar, lettre du mobed Tansar au roi du Ṭabaristān, visant à le convaincre à rendre hommage au 

fondateur de la dynastie sassanide, Ardašīr Ier. Sur un autre corpus de textes survécus dans la 

rédaction arabe, voir Grignaschi (1966). Enfin, nous renvoyons à l’édition française de l’œuvre 

moyen-perse Husraw ī Kawādān ud Rēdag-ē (‘Ḫusraw fils de Kawād et un page’) de S. Azarnouche 

(2013).  

75 Voir de Fouchécour (2009, 51) pour les détails concernant ce sujet.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  77 

 Les conseils attribués à Ḫusraw Ier forment un corpus relativement 

homogène. Leur origine est souvent imputée aux Annales des califes, une source 

arabe qui n’a pas été identifiée (de Fouchécour 2009, 49). La première référence 

se trouve dans le Naṣīḥat al-Mulūk (‘Conseils pour les rois’) du théologien Abū 

Ḥāmid al-Ġazālī (m. 1111)76. Celui-ci raconte que l’intérêt du calife al-Maʾmūn 

envers le šāhānšāh fut éveillé par certains mobads, les prêtres zoroastriens et que 

sa quête s’acheva avec la découverte de la tombe et de la dépouille du roi, entouré 

de son trésor. Le récit concernant cette quête figure aussi dans d’autres ouvrages, 

tels que le Qābūs-nāma (‘Le livre de Qābūs’), miroir pour les princes en persan, 

composé par le gouverneur ziyaride Kay Kāʾūs ibn Iskandar (m. 1087). Le huitième 

chapitre de l’œuvre affirme garder le texte original du testament découvert dans le 

tombeau de Ḫusraw Ier. À propos du succès de ce thème à l’époque islamique, de 

Fouchécour (2009, 49‑50) écrit que « le texte pehlevi se reportait au temps du roi 

sassanide, le texte persan et sa source se reportent au temps du calife sous lequel 

se réaffirma l’entité iranienne. Le testament moral d’Anušervān ne s’adresse donc 

plus à tout homme, ni, comme dans le Shahname et sa source, à son fils Hormozd, 

mais à son successeur moral à l’époque islamique, le calife al-Maʾmun ». 

 Un bref discours éthico-politique de Ḫusraw Ier est également conservé dans 

le Nihāyat al-irab fī aḫbār al-Furs wa al-ʿArab et dans les Histoires de al-Ṭabarī77. 

Ibn al-Nadīm (1970b, 716) nomme, dans la section sur les biographies et les 

histoires des souverains perses, deux ouvrages concernant Ḫusraw Ier : un 

Kārnāmag (‘Livre des gestes’) et un deuxième ouvrage, simplement titré 

Anūšīrwān. Grignaschi (1966, 4‑5) suggère que la première œuvre corresponde à 

un des opuscules conservés dans le manuscrit Köprülü 1608 des Archives de 

Başvekālet d’Istanbul, dont il propose une traduction française (Grignaschi 1966, 

129‑39). Il s’agit d’une courte composition, sans titre, attribuée à Ibn al-Muqaffaʿ. 

Le texte reproduit le prétendu discours de Ḫusraw Ier lors des cérémonies pour le 

 
76 Sur la paternité de al-Ġazālī de ce traité, voir Crone (1987). Une édition anglaise a été publiée 

par Bagley (al-Ġazālī 1964). 
77 Pour ce qui est de la Nihāyat al-irab, voir l’édition de Dāniš-Pažūh (1997, 344‑46). Pour l’œuvre 

de al-Ṭabarī, se référer à l’édition de Bosworth (Ṭabarī 1999, 5 : 154‑56). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  78 

nawrūz, la nouvelle année. Dans son Fihrist, al-Nadīm (1970b, 739‑41) cite d’autres 

volumes concernant les conseils de Ḫusraw Ier à son fils Hormizd, suivis de sa 

réponse, ainsi que d’autres recueils de sagesse. Le succès de cette figure 

sassanide est également attesté dans d’autres ouvrages arabes et persans, tels 

que le Šāhnāma (‘Le livre des Rois’) de Firdawsī, où il est assisté par son conseiller, 

Buzurjmihr, et les Muruj al-ḏahab wa maʿadan al-jawahr de al-Masʿūdī (1863, 2 : 

162; 449). Ibn Miskawayih inclut également dans son Tajārib al-Umam 

(‘L’expérience des Nations’) un Sīrat Anūšīrwān (‘Vie d’Anūšīrwān’), qui semble être 

extrapolé d’une chronique officielle78.  

D’autres sources de l’époque islamique rapportent ce qui est censé être le 

discours du trône du roi Hormizd IV (r. 579-590), fils de Ḫusraw Ier. Considérons, à 

titre d’exemple, le texte anonyme Nihāyat al-irab et le Kitāb aḫbār al-ṭiwāl de al-

Dīnawarī (1888, 77‑80; Jackson Bonner 2014, 381‑85). 

L’autre grande figure de la dynastie sassanide très célébrée dans la 

littérature de sagesse est son premier représentant, Ardašīr Ier. Il s’agit d’un 

souverain fondateur à plusieurs titres, car il est l’unificateur du royaume, de la 

religion et de la science. Les sources moyen-perses l’explicitent à maintes reprises, 

en mettant en évidence le rôle d’Ardašīr dans la restauration de l’Ērānšahr, divisé 

et affaibli par Alexandre, dit le Maudit. Parallèlement à cela, Ardašīr est célébré 

pour avoir reformé la Bonne Religion, la dēn, qui, à l’instar du royaume des Perses, 

avait été endommagé. Avec la religion, il restaure aussi les sciences, mission dont 

hérite son fils Šāpur Ier (r. 239-270) après sa mort. Ardašīr est devenue un modèle 

de conduite car « il joint trois qualités, essentielles pour la tradition : une noble 

lignée, une conduite exemplaire et le souci de favoriser la science de son temps » 

(de Fouchécour 2009, 89). Des recueils de conseils attribués à son nom existaient 

déjà à l’époque sassanide, et serviront de modèle à la production de textes arabes. 

Une source moyen-perse, concernant les gestes de ce souverain, est parvenue 

jusqu’à nous : le Kārnāmag ī Ardašīr ī Pābagān (‘Le geste d’Ardašīr fils de Pābag’). 

 
78 Nous renvoyons à Ibn Miskawayh (1914, 1 : 132‑35) et à Grignaschi (1966, 16‑45) pour la 

traduction et le commentaire en français.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  79 

Il s’agit d’un texte sur la vie du souverain, sa naissance, les années à la cour du roi 

parthe Ardawān, la fuite de son palais, l’accession au pouvoir, les guerres, la 

naissance de son fils Šāpur, l’histoire d’amour de ce dernier et, enfin la naissance 

d’Hormizd79. Ce texte est une histoire romancée du fondateur de la dynastie sans 

être un recueil de conseils.  

    Un corpus de ces ouvrages d’origine moyen-perse a été longuement 

étudié par Grignaschi (1966), qui reproduit les textes arabes du manuscrit Köprülü 

1608 des Archives de Başvekālet d’Istanbul, en les traduisant et en les commentant 

en français. Il s’agit, outre l’opuscule sur Ḫusraw Ier, de deux brefs textes : le ʿAhd 

Ardašīr ibn Bābak ʾilā man yaḫlifuhu bi-ʿuqbihi min mulūk Fārs (‘Le Testament 

d’Ardašīr, fils de Bābak, à ceux qui, parmi les rois de Perse, lui succéderont’) et un 

Āyīn sans titre. La première partie de ce dernier, informe Grignaschi (1966, 3‑4), 

correspond à celle d’une autre traduction du moyen-perse à l’arabe, dont nous 

avons connaissance par le biais d’Ibn al-Nadīm (1970b, 740‑41), le Kitāb 

mā ʾamara Ardašīr bi-stiḫrājihi min ḫazāʾin al-kutub allatī waḍaʾahā al-ḥukāmaʾ fī 

al-tadbīr (‘Les extraits que Ardašīr ordonna de tirer des bibliothèques des livres 

écrits par les sages sur l’Administration’)80.  

Le ʿAhd Ardašīr est un recueil de conseils et d’enseignements sur l’exercice 

de la royauté et de la bonne gouvernance, énoncés par le fondateur de la dynastie 

sassanide81. Plusieurs thèmes y sont traités : la relation entre la royauté et la 

religion, la succession au trône, les règles de conduite pour le souverain dans 

différentes situations de la vie, la division de la société en quatre classes, la 

conduite à adopter avec les membres de la famille, l’entourage et le peuple. Ce 

bref texte, qui circulait probablement sous forme orale et écrite dès l’époque 

sassanide, est parvenu sous quatre versions. Premièrement, il se trouve dans le 

 
79 Voir l’édition de Grenet (2003) et les considérations menées par Christensen (1936a, 78‑83). 
80 Sur ce sujet, voir également Christensen (1936a, 90‑100).  
81 Le calife al-Maʾmūn utilisa un extrait de cette œuvre dans une lettre envoyée à son lieutenant à 

Baghdad, Isḥāq ibn Ibrāhīm, en 833. Le but était d’introduire les notions de la Miḥna, c’est-à-dire la 

pratique de vérifier l’adhésion des juristes et des enseignants religieux au dogme mutazilite. Voir 

sur l’argument Steppat (1981). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  80 

Tajārib al-Umam de Ibn Miskawayh, qui dit connaitre une autre rédaction de 

Abū ʿAlī Aḥmad ibn Muḥammad ibn Yaʿqūb Rāzi. Une troisième version est 

contenue dans le Naṯr al-Durar (‘La prose des perles’) de Abū Saʿd Manṣūr ibn al-

Ḫusayn al-Abī (m. 1030 ou 1040) ; enfin, une quatrième version se trouve dans le 

Kitāb al-Ġurra, texte anonyme du XIIe siècle et dans le manuscrit Köprülü 1608 des 

Archives de Başvekālet d’Istanbul, étudié par Grignaschi. Ces nombreuses 

rédactions de périodes différentes, combinées à l’absence de versions moyen-

perses, ne permettent pas de dater précisément l’origine de ce recueil de conseils. 

Toutefois, il est fort probable que le Testament, aussi bien que d’autres 

compositions moyen-perses, soit le résultat de la réforme littéraire qui eut lieu sous 

le règne de Ḫusraw Ier. S. Azarnouche (2015, 244) a mis en évidence qu’un 

phénomène similaire est relaté dans un autre texte sassanide, la Lettre de Tansar, 

où on constate une « rétroprojection des faits à l’époque d’Ardašīr ». Au sujet de la 

dation du Testament, Grignaschi (1966, 3) suggère que le cœur d’origine sassanide 

date de la période entre la destitution de Ḫusraw II, en 628, et le règne de Yazdgird 

III. Il explique son hypothèse sur la base de la forte importance attribuée, dans le 

texte, aux règles de succession dynastique. L’instabilité qui caractérisa ce moment 

de l’histoire sassanide est peut-être à l’origine de la rédaction de ce texte. 

 La traduction du moyen-perse à l’arabe de le ʿAhd Ardašīr est souvent 

attribuée à Ibn al-Muqaffaʿ. En effet, l’auteur anonyme de la Nihāyat al-irab affirme 

avoir trouvé le Testament dans la traduction arabe du Xwadāy-nāmag de Ibn al-

Muqaffaʿ, connu sur le titre de Sīyar al-mulūk (‘La conduite des souverains’) 

(Browne 1900, 219-20 ; Grignaschi 1966). Il est également possible qu’une pluralité 

de testaments, s’inspirant de la figure d’Ardašīr, existât dans les premiers siècles 

de l’islam (Grignaschi 1973, 146). Sur ce point, le Fihrist (Ibn al-Nadīm 1970a, 276; 

1970b, 740) se réfère à deux ouvrages traitant du même sujet, mais en le désignant 

différemment : le ʿAhd Ardašīr et le ʿAhd Ardašīr Bābakān ilā ibnih Šābūr (‘Le 

testament de Ardašīr à son fils Šābūr’), suggérant peut-être l’existence de diverses 

versions de ce recueil des conseils. Par ailleurs, le Kitāb fī al-siyāsa al-ʿāmmiyya, 

l’épître de l’époque omeyyade tardive, attribuée à un des secrétaires de Hišām 

ibn ʿAbd al-Malik, présente plusieurs analogies avec certaines doctrines du ʿAhd 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  81 

Ardašīr. Comme l’explique Grignaschi (1965, 9), les « chapitres ajoutés par l’auteur 

musulman, ainsi que ceux qu’il s’était limité à remanier, sont de règle rehaussée 

par des sentences et des exemples empruntés à la littérature sassanide ». Le 

chercheur montre bien certaines similitudes dans la présentation des discours et 

des admonitions de la al-Siyāsat al-ʿāmmīya. Ces réflexions suggèrent alors la 

diffusion de ce recueil à la période omeyyade et une réception du ʿAhd Ardašīr 

particulièrement appréciée et diffusée à l’époque abbasside. Plusieurs intellectuels 

musulmans font référence à ce texte, tel que al-Jahšiyārī (m. 942), qui le cite dans 

son Kitāb al-wuzarāʾ wa al-kuttāb (‘Le livre des ministres et des secrétaires)82. Ibn 

al-Nadīm, nous l’avons vu, considère deux textes sur le même argument et il 

mentionne également une traduction en vers de al-Balāḏurī (m. 892), un historien 

arabe qui, selon Ibn al-Nadīm, était l’auteur de plusieurs traductions d’œuvres 

persanes (Bosworth 1988). Firdawsī (m. 1020) reprend le contenu du ʿAhd dans la 

section concernant la figure de Ardašīr et en ajoutant des détails ultérieurs83. De 

plus, l’œuvre de l’anonyme Ibn al-Balḫī (fl. au tout début du XIIe siècle), le Fārs-

nāma (‘Le livre du Fārs’), témoigne l’existence de plusieurs copies du Testament et 

le succès de ce recueil de conseils. Voici ce qu’il écrit à ce propos : « Quand le 

règne passa dans les mains de Ḫusraw Anūšīrwān le Juste, il met en pratique les 

propositions et les conseils présentés dans les Testaments de Ardašīr b. Bābak et 

il lit tous les livres existant sur les enseignements et la politique »84. Cette même 

information est mentionnée dans le Tajārib al-Umam de Ibn Miskawayh (Askari 

2016, 136).  

 Un autre important texte moral concernant la figure d’Ardašīr est le Nāma-yi 

Tansar (‘La lettre de Tansar’). La correspondance d’un hērbed sassanide écrite à 

Gušnasp, roi du Ṭabaristān, afin de le convaincre de se soumettre au nouveau roi, 

Ardašīr. Selon le quatrième livre du Dēnkard, l’autorité de Tansar vient de 

l’établissement d’un canon scriptural et de l’institution d’une orthodoxie religieuse 

(Christensen 1932, 45‑47; Boyce 1968b, 6‑7). L’original en moyen-perse n’est pas 

 
82 Voir al-Jahšiyārī, dans l’édition de al-Zayn (1988, 11). 
83 À propos du cycle d’Ardašīr dans le Šāhnāma, voir la monographie d’Askari (2016). 
84 Texte persan en annexe, p. 412.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  82 

survécu jusqu’à nos jours, aussi bien qu’une première traduction en arabe, 

attribuée à Ibn al-Muqaffaʿ (Gabrieli 1932, 217‑18). Néanmoins, le texte survit dans 

une traduction persane de Muḥammad ibn al-Ḥasan ibn Isfandyār (fl. début du XIIIe 

siècle)85. Celui-ci, en voulant composer une histoire du Ṭabaristān, sa région de 

naissance, utilisa un volume acheté au Xwārizm, fournissant dix traités divers, 

parmi lesquels figurait la traduction arabe de la Lettre de Tansar (Boyce 1968b, 

2‑3)86.   

 De la même manière que le ʿAhd Ardašīr, cette épître conserve des 

préceptes et des enseignements, attribués a posteriori au fondateur de la dynastie. 

Les conseils portent également sur l’organisation de l’état et de la société, 

subdivisée en quatre classes ; sur le rapport entre la religion et le pouvoir royal ; 

sur les obligations du souverain vis-à-vis de sa famille, son entourage et le peuple ; 

sur le thème de la paix dans le monde.   

Un ouvrage similaire est un Āyīn sans titre, édité, traduit et étudié par 

Grignaschi (1966, 3‑4; 91‑128). Il s’agit d’un bref recueil de préceptes qu’Ardašīr Ier 

donne à son entourage et qui se focalisent, en particulier, sur la subdivision de la 

société sassanide en classes. Comme nous aurons la possibilité de le voir au cours 

de la prochaine section, cette œuvre fournit également des informations qui 

confirment l’existence d’une importante bibliothèque royale à Iṣṭaḫr.  

Sans entrer dans les détails de la question, rappelons brièvement qu’une 

tradition du cycle ardaširien existe dans le Šāhnāma de Firdawsī. Celui-ci y dédie 

une riche section de sa composition poétique. Le Šāhnāma accueille un Āyīn, ainsi 

qu’une allocution aux grands du royaume et un testament dédié à son fils Šāpur87. 

 
85 L’authenticité et la paternité de la lettre restent inconnus ; voir à ce sujet, Darmesteter (1894, 196) 

et Boyce (1968b, 11‑13). Sur la Lettre de Tansar, voir également Christensen (1936a, 83‑90).  
86 Tansar est également cité dans le Muruj al-ḏahab wa maʿadan al-jawahr de al-Masʿūdī (1863, 2 : 

161), avec le nom corrompu de Bīšer (Christensen 1932, 46). Dans le Kitāb al-Tanbīh wa al-Išrāf 

(al-Masʻūdī 1897, 142) il est en revanche cité par son nom. Nous trouvons une autre référence dans 

le Kitāb al-Hind (‘Le livre sur l’Inde’) de al-Bīrūnī (m. 1048) (al-Bīrūnī 1910, 1 : 109; Christensen 

1932, 46). 
87 Le cycle d’Ardašīr dans le Šāhnāma a été analysé en détail par Askari (2016, en particulier 84-

234). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  83 

Le texte de Firdawsī révèle de nombreuses analogies avec les contenus du ʿAhd 

Ardašīr, le Āyīn et le Nāma-yi Tansar. À ce propos, de Fouchécour (2009, 99) 

démontre que ces textes « semblent appartenir à une tradition qui, sans doute, a 

bien divergé au cours de son évolution, mais qui peut être considérée comme une 

tradition possédant une certaine unité d’intention, celle d’instruire le prince et ses 

sujets ». 

Ce paragraphe est dédié à la large diffusion des recueils de sagesse 

d’origine moyen-perse, ayant survécus dans des traductions en langue arabe et 

persane. Dans cette littérature, le succès des souverains sassanides, 

particulièrement Ardašīr Ier et Ḫusraw Ier, est lié à la figure du roi modèle qu’ils 

représentent par antonomase en tant que responsables de l’introduction d’un 

changement important dans l’histoire de leur empire. Christensen (1936a, 75) 

souligne l’action double de ce modèle, où le roi est « le vainqueur qui a mis fin à un 

mauvais règne » et, également, « l’organisateur d’un nouveau temps, le créateur 

d’institutions sociales et administratives, le fondateur de villes », dont les actions 

conduisent à la naissance de la civilisation et à la « prospérité universelle ». 

Christensen rappelle également une troisième fonction du souverain, comme 

défenseur de la Bonne Religion. Les textes moyen-perse insistent sur ce rôle du 

šāhānšāh sassanide et sur la nécessité de la collaboration entre la royauté et la 

religion pour la gestion de l’état. Ainsi que nous allons le développer, ce thème 

acquiert aussi une grande importance dans la littérature de sagesse et les miroirs 

des princes arabes et persans médiévaux. 

  

2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la 

circulation des préceptes royaux sassanides  

 

Nous avons déjà évoqué l’expression qui condense le caractère central de 

la société islamique, c’est-à-dire dīn wa dawla, la religion et l’état. La 

systématisation de cet enseignement à l’époque abbasside se calque sur un 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  84 

modèle indubitablement sassanide88. Selon ce précepte, le gouvernement a besoin 

de la religion et doit agir en conformité avec les règles religieuses. Cette relation 

entre la religion et le gouvernement est de nature familiale : ils partagent une union 

parfaite, comme celle qui lie deux frères jumeaux. Le succès de cette maxime est 

avéré par sa reproduction dans un large nombre d’ouvrages à travers le temps et 

sur le territoires de plusieurs sociétés islamiques. Parmi les sources d’origine 

sassanide, reprenons le ʿAhd Ardašīr, ce testament moral qui utilise et décrit le 

rapport de sororité existant entre la religion (dīn) et la royauté (al-mulk). Voici ce qui 

on peut lire dans le ʿAhd Ardašīr : 

 

Sachez que la royauté et la religion sont des sœurs jumelles, une ne 

peut pas exister sans sa compagne, car la religion est le fondement de 

la royauté et la royauté est la custode de la religion. Pour la royauté est 

absolument nécessaire son fondement et pour la religion est absolument 

nécessaire sa custode étant donné que ce qui n’est pas gardé, 

succombe et ce qui n’a pas un fondement, ruine89.  

 

Nous trouvons ce précepte également énoncé dans le Nāma-yi Tansar, gardé dans 

le Taʾriḫ-i Ṭabaristān de Ibn Isfandyār, où il écrit : 

 

Do not marvel at my zeal and ardour for promoting order in the world that 

the foundations of the laws of the Faith may be made firm. For Church 

and State were born of the one womb, joined together and never to be 

sundred. (Boyce 1968b, 33‑34)  

 

 
88 Nous avons déjà eu l’occasion d’explorer ce thème ailleurs ; à ce propos, voir Zubani (2017).  
89 Texte arabe en annexe, p. 414. Nous proposons notre traduction, malgré la qualité de celle de 

Grignaschi, pour mettre en évidence les grandes similitudes au niveaux lexicale et syntaxique qui 

apparaissent de la comparaison entre ce texte et ceux qui suivent.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  85 

L’enseignement exprimé dans ces deux œuvres d’époque sassanide et préservé 

dans la littérature arabe et persan révèle son origine zoroastrienne. En effet, le 

concept du rapport de sororité qui lierait la religion à la royauté est clairement 

formulé dans les écritures religieuses. Nous trouvons une expression détaillée dans 

le troisième livre du Dēnkard, qui, faut-il le rappeler, fut rédigé à Baghdad dans le 

Xe ou le XIe siècle90. Nous lisons dans la traduction réalisée par de Menasce : 

 

Essentiellement (mādayān) la royauté est dēn, et la dēn royauté. Sur ce 

fait, exprimé par l’enseignement de la Bonne Dēn sont d’accord même 

ceux d’une doctrine (kēš) opposée et qui disent que leur royauté est 

établie (winnārdagīh) / sur la dēn et la dēn sur leur royauté. Ainsi, le 

fondement (fragān) de la dēn des mazdéens (wēhān) est la déclaration 

première (bun wācak), confession portant sur la soumission à Ohrmazd 

(Ohrmazd bandagīh) et l’exaltation de la Dēn. L’une n’est pas séparable 

(awisānišn) de l’autre : l’exaltation de la royauté iranienne/, de la Dēn; 

ou la soumission à Ohrmazd, le mazdéisme (mazdēstīh) de la Dēn, de 

la royauté. Et leur plus haut rayonnement (brāzišn) et avantage, c’est 

leur grande propagation parmi les créatures : par l’union de la royauté 

avec la Bonne Dēn, la royauté est juste, (rāst), et par son union avec la 

Bonne Dēn, la juste royauté devient unanime (hamwāz) avec la Bonne 

Dēn. Ainsi, la royauté étant essentiellement/dēn et la dēn royauté, il 

s’ensuit aussi que l’anarchie est mauvaise dēn, et la mauvaise dēn 

anarchie. (J. de Menasce 1973, 65). 

 

La collaboration entre la royauté et la religion est nécessaire pour assurer la victoire 

de Ohrmazd sur les forces démoniaques de Ahriman dans le milieu du monde 

physique, le gētīg. Le lien étroit entre les deux est donc affirmé dans une 

 
90 Sur la production du Dēnkard dans le milieu de la ville de Baghdad, nous renvoyons la lecture à 

de Jong (2016). Cet ouvrage s’attarde souvent sur le thème de la relation de la royauté et de la 

religion. À ce sujet, voir Molé (1963, 37‑58) et Cipriano (1985, 19‑45).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  86 

perspective eschatologique que prévoit l’arrivée de trois salvateurs, les Sōšyān (litt. 

‘celui qui rendra [la vie] prospère), dans la phase finale du cycle cosmique 

zoroastrien91. Ces salvateurs sont présentés par le troisième livre du Dēnkard 

comme les seules à réunir en eux le xwarrah (concept qu’on peut traduire comme 

« gloire »)92 de la royauté (xwatāyīh) et celui de la religion (dēn). Cette union dans 

une seule personne permet dans la phase finale du combat du bien et du mal, la 

défaite des forces ahremaniennes. Nous lisons dans le Dēnkard : 

 

La chose que le Gannāg Mēnōg [l’esprit destructeur] combat de la façon 

la plus terrible, c’est que se rencontrent, avec la force la plus haute, en 

une même personne, le xwarrah de la royauté et celui de la Bonne Dēn/, 

parce que cette rencontre serait sa destruction93. Car si chez Yim le 

xwarrah de la royauté au suprême degré s’était rencontré avec le 

xwarrah de la Bonne Dēn au suprême degré; ou si chez Zartušt le 

xwarrah de la Bonne Dēn au suprême degré s’était rencontré avec le 

xwarrah de la royauté au suprême degré comme chez Yim, / le Gannāg 

Mēnōg aurait vite été détruit, la créature sauvée de l’Assaut, et la 

Fraškart serait venue à loisir (pad kāmag) dans la création de l’existence 

(axwān).Chaque fois que dans le monde la Bonne Dēn et la Royauté se 

rencontrent dans le même bon roi mazdéen (hudēn), le vice faiblit, la 

vertu augmente, l’hostilité diminue, l’entraide grandit, la Justice s’accroit, 

 
91 L’année cosmique zoroastrienne se compose de 12.000 ans : les premiers 6.000 ans 

correspondent à la création mentale, immatérielle, le mēnōg, pendant lesquels Ohrmazd crée un 

terrain de bataille, le monde, pour confiner Ahriman et son armée ; les successifs 6.000 ans, 

caractérisés par la création osseuse, physique, le gētīg, pendant lesquels Ahriman attaque les 

forces d’Ohrmazd, en commençant ainsi la période dite « du mélange » (gumēzišn). Sur le thème, 

voir Panaino (2001; 2003b; 2016).  
92 À ce sujet, voir Gnoli (1999).  
93 La syntaxe complexe de cette première phrase se reflète également dans la traduction de de 

Menasce. À ce propos, voir la traduction italienne proposée par Terribili (2010, 212), qui nous 

semble mieux restituer le sens du texte originel : « Ora, ciò che lo Spirito malvagio combatte più 

strenuamente, (è) in primis il ricongiungimento (ham madan) dello xwarrah regale e di quello della 

Buona Religione in una (unica) persona nella maniera potenzialmente più alta, tale riunione causerà 

il suo annichilimento ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  87 

/ la druwandīh se réduit ; pour les hommes il y a expansion et autorité 

des bons, étroitesse et non-autorité des méchants, béatitude du monde 

; le bonheur de la création tout entière s’établit / et resplendit. Lors de la 

rencontre parfaite de ces deux xwarrah dans un même homme, l’Assaut 

sera complètement vaincu et la créature sauvée et purifiée : de là 

viendra la Fraškart. Ce sera sous Sōšāns lorsque ces deux xwarrah se 

rencontreront en lui / selon la révélation de la Bonne Dēn. Et d’autres 

avantages du même chef se produiront ; lorsque auront passé (rāhīd) 

les nombreuses luttes générales ; ainsi la prospérité venant aux 

généreux, l’autorité aux sages, la magistrature (dādwarih) aux hommes 

véridiques et ce qui est de cette espèce. (de Menasce 1973, 133) 

 

La référence à Yima (mp. Jam ou Jamšēd), jumeau primordial et prototype du bon 

souverain qui apparaît en ce chapitre du Dēnkard, mérite notre attention. 

Souvenons-nous que la figure de Yima, liée au Yama des Veda, est présentée dans 

l’Avesta comme le premier héros civilisateur, qui régna jusqu’au moment où il 

commet une transgression et il perd ainsi son droit au trône (Panaino 2016, 52)94. 

Le Widēwdād (‘Loi de l’abjure des démons’) rapporte que Yima refusa la proposition 

d’Ohrmazd de devenir celui qui mémorise et diffuse la daēnā (Av. mərətō bərətaca 

daēnaiiāi, Panaino 2015, 102‑3)95 et accepta uniquement la fortune royale (Molé 

 
94 Pour ce qui est de la figure de Yama/Yima, on renvoie à Humbach (2004), Azarnouche et Redard 

(2012), Panaino (2015). Nous renvoyons également à Gnoli (1989) et Piras (2017) pour approfondir 

la question de Yima dans le contexte manichéen. Sur le sujet de la gémellité dans le monde indo-

iranien et, plus en détail, sur la figure de Yima, voir Panaino (2013).  
95 Le refus de Yima de la proposition de Ohrmazd mérite notre attention. Panaino (2015, 100) montre 

que cet acte est en revanche improbable pour plusieurs raisons. Avant tout, il est impossible 

supposer que Yima voulait refuser le culte de Ohrmazd en faveur d’un autre. D’autre part, la divinité 

semble accepter sans sourciller le refus de Yima, en lui proposant une deuxième tâche. Panaino 

(107-111) a suggère différentes possibilités d’interprétation, en analysant la version avestique et 

celle moyen-perse. Il retient l’hypothèse que Ohrmazd lui ait demandé «nient’altro che di offrirsi 

(magari anche sub specie mariti), come un umano mortale, alla daēnā-ahurica, intesa proprio come 

anima-visione femminile, che si avanza al momento del giudizio post mortem». La proposition de 

Ohrmazd pourrait être interprétée comme une tentation, promptement refusée par Yima, conscient 

de son rôle comme héros civilisateur et multiplicateur des terres et des hommes.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  88 

1963, 39‑40; Cantera 2012; A. Panaino 2015)96. Ce refus, qui lui attribua seulement 

le xwarrah de la royauté, ne lui permit pas de défier Ahriman. Cette tâche, insiste 

l’extrait du Dēnkard, sera possible seulement quand la royauté et la religion seront 

entièrement accueillies dans une seule personne, le salvateur.  

 Ces deux extraits du Dēnkard, combinés à la maxime mentionnée soit dans 

le ʿAhd Ardašīr soit dans le Nāma-yi Tansar, révèle son origine zoroastrienne. Le 

thème rencontra un grand succès dès la première époque islamique, grâce à 

l’intérêt démontré par les recueils de sagesse sassanide et, plus généralement, 

pour les pratiques, les idées et les notions politiques d’origine iranienne, accueillies 

dans les ouvrages des intellectuels musulmans, qui s’intéressent aux discours et 

aux pratiques de gouvernement. Pour clore cette discussion sur le rapport entre la 

religion et l’état, un bref condensé des sources islamiques qui ont diffusé cette 

maxime. Ibn Qutayba (m. 889), polygraphe sunnite, de formation hanbalite, 

synthétise des éléments arabo-islamiques et des formulations politiques d’origine 

perse dans son Uyūn al-aḫbār (‘Les sources des nouvelles’), une encyclopédie qui 

recueille des nouvelles et des anecdotes de nature littéraire, géographique, 

historique et didactique. L’ouvrage conserve également des enseignements de 

nature politique, tel que la maxime concernant le rapport de sororité qui existe entre 

la religion et la royauté. Voici donc la maxime, dans les mots de Ibn Qutayba : 

 

Dans un des livres des Persans, Ardašīr dit à son fils : « Ô mon enfant ! 

En vérité, la royauté et la religion sont deux sœurs, indispensables l’une 

à l’autre. La religion est le fondement, la royauté est la custode et ce qui 

n’a pas un fondement, ruinera et ce qui n’a pas une custode, 

succombera97.  

 
96 Dans le Šāhnāma, Firdawsī décrit différemment le discours de Jamšēd sur le trône après la mort 

du père, Ṭahmuraṯ : « Moi, je possède, dit-il, la gloire divine, des rois [ham-am šahriār-i] et des 

mages [ham-am modeb-i] je tire mon origine, je repousserai ainsi l’emprise du mal, la lumière sera 

pour mon âme un fanal» (Firdawsī 2019, 43).  
97 Texte arabe en annexe, p. 415.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  89 

 

Cet extrait de l’Uyūn al-aḫbār témoigne de l’intérêt de l’auteur pour les discours 

politiques non islamisés, malgré son orientation hanbalite et traditionaliste. 

L’attribution de cette maxime au fondateur de la dynastie sassanide est, à cet 

égard, une preuve convaincante. Cela ne nous permet toutefois pas d’être certains 

qu’il possédait une copie de l’ʿAhd Ardašīr ou d’une autre version traduite d’un texte 

moyen-perse. Toutefois, nous trouvons de fortes analogies, soit de nature 

syntactique soit lexicale, entre les extraits de Ibn Qutayba et du Testament. Dans 

les deux passages, la religion est définie le fondement (uss) de la royauté et, cette 

dernière, la custode (ḥāris) de la religion. De plus, l’avertissement final est présenté 

en recourant au même vocabulaire. On peut à ce point constater que al-Masʿūdī 

offre le précepte dans les mêmes termes : 

 

De ce roi [Ardašīr], parle un livre, le Kārnāmag, qui garde le souvenir de 

ses discours, ses guerres, ses expéditions et de sa biographie. Voici ce 

qui est survécu de son héritage à son fils Šāpur, au moment de son 

accession au trône : « Ô mon enfant ! En vérité, la religion et la royauté 

sont deux sœurs, indispensables l’une à l’autre. La religion est le 

fondement de la royauté et la royauté est la custode et ce qui n’a pas un 

fondement ruinera et ce qui n’a pas une custode, succombera98.  

 

Par ailleurs, al-Masʿūdī détermine la source de la maxime non pas dans le 

Testament, mais dans un Kārnāmag sur les gestes du souverain. Cette formulation 

n’est pourtant pas présente dans les ligne de la copie moyen-perse du Kārnāmag 

d’Ardašīr. Cette attribution de al-Masʿūdī soulève certaines questions, car l’auteur 

montre une grande familiarité avec les monuments de la littérature moyen-perse, 

 
98 Texte arabe en annexe, p. 415. Nous avons préféré offrir notre traduction du texte, malgré la 

bonne qualité de la version française de Barbier de Meynard et Pavet de Courtelle, pour mettre 

l’accent sur les proximités lexicales et syntaxe des textes considérés.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  90 

au moins dans leurs versions arabes. De plus, il semble connaitre très bien le 

même ʿAhd Ardašīr, qu’il cite expressément dans le Kitāb al-Tanbīh wa al-Išrāf. 

Nous y lisons : 

 

Ardéchir fils de Babek rappelle ce fait à la fin du testament qu’il a adressé 

aux rois ses descendants et ses successeurs dans le gouvernement de 

la religion et de l’empire. (al-Masʿūdī 1897, 141)  

 

Cet extrait continue avec un passage attribué au Testament lui-même, dans lequel 

Ardašīr prédit la chute de la dynastie :  

 

Si je n’étais certain que la ruine de l’empire doit arriver à l’expiration des 

mille années, je croirais vous laisser dans mon testament un moyen 

capable, si vous vous en serviez, d’assurer votre perpétuité aussi 

longtemps qu’il y aura un jour et une nuit ; mais lorsque le jour de votre 

perte sera venu, vous aurez déjà suivi vos passions et abandonné les 

préceptes de votre loi, vous aurez donné parmi vous le pouvoir aux 

méchants et abaissé les bons.  

 

Dans la traduction française de Grignaschi (1966, 83) de l’ʿAhd Ardašīr nous lisons 

des mots très proches à celles de al-Masʿūdī :  

 

S’il n’était pas certain que le malheur arrive au bout du millénaire, je 

croirais vous avoir laissé en héritage des règles, qui constitueraient le 

symbole de votre permanence pour toute la durée de l’éternité, à 

condition que vous ne les quittiez pas pour d’autres, que vous vous 

dirigiez par elles. Mais quand les jours de la décrépitude viendront, vous 

obéirez à vos passions, vous vous dépouillerez de vos capacités de 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  91 

discernement, vous mépriserez vos souverains, vous vous croirez en 

sureté, vous abandonnerez votre rang, vous vous révolterez contre les 

meilleurs parmi vous.  

      

Il est manifeste que al-Masʿūdī connaissait une version de ce Testament, sans que 

nous ne puissions dire avec certitude s’il eut la possibilité de le consulter de 

première main ou par le biais d’un écrit d’un autre intellectuel musulman, qui en 

avait cité des extraits. Cette deuxième possibilité nous paraît plus probable, car elle 

expliquerait pourquoi il attribue la maxime sur la sororité entre la royauté et la 

religion à un Kārnāmag, alors qu’elle est formulée parfaitement dans le ʿAhd 

Ardašīr.  

 Il ne sera pas question ici d’analyser en détail le succès de cette image 

évoquée par les sources d’origine moyen-perse, qui apparaît, parmi d’autres, dans 

le Šāhnāma de Firdawsī (2019, 1117), les Histoires de al-Ṭabarī99, le Siyasāt-nāma 

(‘Le livre de la gouverne’) du vizir seldjoukide Niẓām al-Mulk (m. 1092)100 et les 

deux œuvres du théologien al-Ġazālī (m. 1111), le Naṣiḥat al-mulūk (‘Le livre des 

conseils pour les rois’) et le al-Iqtisād fī al-ittiqād (‘Le juste milieu dans la 

croyance’)101. En effet, son succès fut tel que nous trouvons la citation dans un 

ouvrage d’un anonyme du XIIIe siècle, connu avec le pseudonyme de Šams. Son 

Farāʾid al-sulūk fī faẓāʾil al-mulūk (‘Les perles de la bonne conduite dans les vertus 

des rois’), dédié à l’atābeg de l’Azerbaïdjan, mentionne la maxime, mais en 

l’attribuant au Prophète Muḥammad102 ! De plus, nous pouvons remarquer la 

survivance du thème dans un ouvrage en persan produit dans le Sultanat de Delhi 

(1206-1526). Il s’agit du Fatāwā-yi Jahāndārī (‘Edits sur la gouverne du monde’) de 

 
99 Al-Ṭabarī (1990, 15 : 80) attribue la maxime à un mobad zoroastrien, qui chercha ainsi d’empêcher 

l’assassinat du dernier des Sassanides, Yazdgird III. 
100 Voir la traduction française de Charles Schefer (Niẓām al-Mulk 1893, 83‑84). 
101 Voir, respectivement, l’édition de Humāʿī (al-Ġazālī 1972, 104) et la traduction dans Campanini 

(2004, 119‑20). 
102 À ce propos, nous renvoyons à l’édition de Viṣāl (Šams 1989, 42). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  92 

l’historien Ẓiyā al-Dīn Baranī (m. 1357), où la maxime est énoncée par le Sultan 

Maḥmūd : 

 

O Sons of Mahmud ! You should know that from the time of Adam to our 

days, the select as well as the common people of all communities, 

ancient and modern, are united in the opinion that justice is a necessary 

condition of religion and that religion is a necessary condition of justice. 

For it is not possible for the sons of Adam to live without having dealings 

with each other; and in these mutual dealings a person may be strong or 

weak, good or bad, Muslim or non-Muslim, wise or foolish, learned or 

illiterate, citizen or villager, resident or traveler, deceptive or 

straightforward, ruler or subject, minor or grown-up. Now justice is the 

balance in which the actions of people, good or bad, are weighed. The 

distinction between righteous and wrongful claims is clarified by justice. 

Justice exposes cruelty, oppression, forceful misappropriation, and 

plunder. Consequently, there can be no stability in the affair of the men 

without justice, no religion, which is founded on Divine Commandments 

(ahkam), can do without justice. Both ancient and modern thinkers have 

said, “Religion and justice are twins”103.  

 

Cet excursus rapide témoigne le succès effectif rencontré par la maxime 

originairement attribuée au sassanide Ardašīr Ier dans de différentes sociétés 

islamiques. En ce sens, le discours prononcé par Ardašīr sur la nécessité de la 

coopération entre la royauté et la religion, pierre angulaire d’un état solide et fort, 

n’est pas uniquement destiné à ses successeurs historiques, les Sassanides. En 

effet, il parle à ceux qui sont reconnus, à chaque fois, ses héritiers légitimes : les 

Abbassides, les Samanides, les Ghaznavides, les Seljukides, etc. Nous avons 

également pu apprécier la capacité d’adaptation de ce précepte dans des contextes 

variés, qui ont fait de lui une sentence éthique et morale proférée par la bouche du 

 
103 Traduction de Afsar Begum in Ḥabīb et Salīm Khan (1960, 16).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  93 

souverain modèle de l’entité gouvernementale (comme dans le cas de Muḥammad 

et de Maḥmūd). La morale d’origine sassanide s’avère donc entièrement intégrée 

dans les systèmes de pensée politique de différentes sociétés islamiques.  

 

2.3.4. Le portrait de Ḫusraw II, image de malheur ?  

 

 Mais l’intégration des dispositifs gouvernementaux et culturels sassanides 

au sein du califat abbasside a trouvé aussi une forme d’expression – ou plutôt, une 

forme de survivance textuelle – dans la production littéraire en arabe. La mise en 

texte de ce phénomène prit différentes formes, parmi lesquelles, nous l’avons vu, 

le topos de la quête des simulacra sassanides. En ces narrations un calife ou un 

homme de son entourage, se met à la recherche des reliques des rois des rois, que 

ce soient les insignes royaux et les testaments ou le mausolée et la dépouille 

royale. La référence à certains objets dits d’origine sassanide dans cette production 

en arabe peut être souvent comprise comme un véritable dispositif historico-

littéraire. En effet, l’apparition de ces objets vise à mettre en mouvement les 

évènements historiques. Il s’agit souvent des textes anciens ou d’objets 

accompagnés par des inscriptions en moyen-perse non compréhensibles et 

accessibles pour les néophytes qui n’en connaissent pas les codes. L’histoire, pour 

être mise en mouvement, nécessite alors de la présence de quelqu’un en mesure 

de donner voix aux objets et aux textes eux-mêmes.  

Pour conclure ce chapitre, nous illustrerons ce processus par une étude de 

cas. Elle concerne la narration d’un évènement tragique dans l’histoire abbasside : 

le parricide du calife abbasside al-Mutawakkil par le fils et successeur al-Muntaṣir 

(r. 861-862)104. De manière significative, les historiens contemporains de cette 

période ne mentionnent pas cet évènement. En revanche, des historiens plus 

tardifs, tels que al-Ṭabarī et al-Masʿūdī, nous en offrent des narrations vivantes. 

Les premiers récits de cet évènement se trouvent dans les compositions poétiques 

 
104 Sur cet évènement, voir H. Kennedy (1986, 170‑73) et Ali (2004; 2005; 2006). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  94 

de al-Buḥturī (m. 897), l’un de majeurs poètes abbassides, célèbre à la cour de al-

Mutawakkil. Sa version permet de comprendre les narrations successives de 

grands historiens mentionnés, al-Ṭabarī et al-Masʿūdī, car on peut lui attribuer un 

déplacement d’un plan historique à un plan existentiel dans les narrations de 

l’homicide du calife, sous forme d’introduction du thème de l’inéluctabilité du 

destin105. Al-Ṭabarī et al-Masʿūdī, qui font référence à al-Buḥturī comme source 

primaire en le considérant un témoigne directe de l’assassinat, donne forme aux 

reconstructions de l’évènement dans leurs discours en utilisant cette thématique. 

Examinons maintenant les textes, en commençant par l’ouvrage poétique de 

al-Buḥturī, qui a dédié un nombre important de verses à l’homicide de son mécénat, 

al-Mutawakkil. Dans une de ses compositions, connue comme l’ode de l’Iwān Kisrā, 

al-Buḥturī se trouve, après la tragédie, à errer parmi les ruines sassanides de 

Ctésiphon. Avec une prise de distance de la tradition poétique arabe préislamique, 

où le thème des ruines (aṭlāl) s’exprime à travers des images de désolation, ici les 

remparts sassanides « (v. 14) fatiguent et étourdissent le regarde » et le palais « (v. 

21) te parles des merveilles d’un peuple / à propos duquel les récits ne se teignent 

d’incertitude ». La grandeur des Sassanides, nous dit le poète avec mots de 

célébration, est encore vivante et puissante. Pour citer le poète : 

 

(vv. 53-54) Mais son peuple est dans la grâce chez le mien, qui planta 

de sa souche un meilleur plant.  

Ils fortifièrent notre puissance et ils accrurent notre force, avec des 

champions sous les armatures, courageux106.  

 

 
105 Sur ce thème on renvoie la lecture à Capezzone (2010), sur lequel se basent nos réflexions. 
106 Textes arabes en annexe, p. 416. Nous renvoyons la lecture à Arberry (1965, 72‑80), Motoyoshi 

(1999, 92‑96), Ali (2006) et Diez (2007), qui fournissent une étude du poème, suivi de leurs 

traductions et analyses.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  95 

Le lien entre les Sassanides et les Abbassides est donc exprimé de façon très claire 

et directe. Sur ce fond, en constatant la résistance au temps des vestiges 

sassanides, définies « construction merveilleuse » ( ِنْـعَة  « v. 35) et « fière ,عَجبِ الصَّ

 le poète établi un jeu de correspondances et références, montrant ,(v. 41 ,مُشْمَخِر  )

que la grandeur des Abbassides survivra au temps, tout comme celle de leurs 

antécédents.  

Dans ce jeu de miroirs entre les deux dynasties perse et arabe, on trouve 

aussi une association explicite de la figure du calife avec celle du souverain 

sassanide. Le poète nous dit d’avoir bu du vin, offert par son propre fils – une 

apparition non fortuite dans cette histoire d’amour filial –, proche d’un grand portrait 

de Ḫusraw Ier. Ce portrait se trouve dans une des salles du palais de Ctésiphon, où 

il est représenté dans l’acte d’assiéger la ville byzantine d’Antioche. En buvant son 

verre et en regardant l’image du roi, le poète imagine être en compagnie d’un autre 

roi du même nom, Ḫusraw II Parwēz. Ce roi rencontra le même tragique destin de 

al-Mutawakkil : il fut en effet assassiné par une conjure guidée par son propre fils, 

Šērōye (Šīrūya en arabe). L’association entre les quatre personnages (Mutawakkil/ 

Ḫusraw Parwēz et Muntasir/Šīrūya) est uniquement évoquée par le recours à des 

références subtiles au parricide et seul le nom du roi sassanide est mentionné afin 

de ne pas mettre al-Buḥturī en porte à faux avec le nouveau souverain à la cour 

duquel il se trouve. Le souvenir du roi assassiné portant le même nom de Ḫusraw 

Ier, dont al-Buḥturī est en train de voir l’image en face à lui, lui font donc penser aux 

évènements dont il avait été témoin, dans un jeu d’associations que lui mène à se 

demander : « (v. 34) Est-il un rêve qu’insinue le doute dans mes yeux, ou désirs 

qui transformèrent en moi raison et fantaisie ? »107.  

Quittons maintenant al-Buḥturī et penchons-nous sur les récits des deux 

grands historiens du Xe siècle, al-Ṭabarī et al-Masʿūdī. Ce dernier informe que al-

Mutawakkil fut victime d’une conspiration organisée par ses gardes turques, qui 

agissaient en accord avec son fils al-Muntasir. L’assassinat a été commis sur un 

tapis, qui se salit avec le sang du calife. Al-Masʿūdī informe que le lieu où 

 
107 Texte arabe en annexe, p. 415. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  96 

Mutawakkil fut assassiné était celui où Šērōye avait tué son père Ḫusraw II Parwēz. 

De nouveau, l’association et le parallélisme entre les quatre personnages permet 

la compréhension du drame. La narration de al-Masʿūdī continue en donnant voix 

à un secrétaire de al-Muntasir, qui raconte d’avoir vu dans le palais du calife le tapis 

du parricide. Celui-ci « était bordé de cases renfermant des figures d'hommes et 

une inscription en persan, langue que je lisais couramment » (1873, 7 : 290‑92). Il 

continue, en écrivant :  

 

Je remarquai une figure de roi, le front ceint d'une couronne et dans 

l’attitude de quelqu'un qui parle ; j’y lus l'inscription que voici : ‘Ceci est 

l’image de Shīrūya, meurtrier de son père le roi Parwiz ; il régna six 

mois’. Je vis ensuite différents portraits de rois et, en dernier lieu, une 

figure placée à gauche du mousalla [petit tapis de prière] et surmontée 

de la légende suivante : ‘Portrait de Yazid, fils de Walid, fils d’Abd al-

Malik, meurtrier de son cousin Walid, fils de Yazid, fils d’Abd al-Malik ; il 

régna six mois’. Je m’étonnai de cette circonstance ainsi que du hasard 

qui avait réuni ces images à droite et à gauche de la place occupée par 

Muntasir, et je me dis : ‘Je ne pense pas que ce règne dure plus de six 

mois’ ; en effet, mon pressentiment se réalisa.  

 

L’élément commun à ces deux textes joue le rôle de l’artifice rhétorique qui 

déclenche les narrations. Il s’agit de l’image du portrait royal (celui vu par le poète 

à Ctésiphon et ce sur le tapis). Ces effigies royales peuvent être considérées 

comme de véritables portraits, puisque comme telles elles étaient conçues dans le 

mécanisme de production-réception littéraire108. Le concept littéraire de portrait 

n’est pas le seul instrument rhétorique dans ces narrations, mais il est important de 

 
108 Porter (1995, 221) écrit à juste titre que « ce n’est pas la reproduction ‘photographique’ – un 

double de l’image ‘réelle’, originale (ṣūrat) – qui est recherchée, mais plutôt l’émotion ou ‘sens 

caché’, une vision supérieure de la réalité, qui transcende l’objet (maʿnī, le « sens » par 

excellence) ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  97 

le mettre en évidence, car est récurrent dans la littérature arabe de cette période, 

dans sa double valeur d’instrument de connaissance, sous forme de source 

d’inspiration pour la pratique gouvernementale – une forme de connaissance qui 

n’est pas seulement positive, car elle sert en même temps à anticiper et prévenir 

les évènements catastrophiques qui ont condamné la dynastie modèle des 

sassanides – et, deuxièmement, de symbole de reconnaissance légitimatrice, qui 

lie le calife et le šāhānšāh dans les bon et mauvais coups du sort.  

L’homicide de al-Mutawakkil est également mentionné dans les Histoires de 

al-Ṭabarī. Voici comment il décrit l’évènement : 

 

Et on a rapporté, sous l’autorité d’ʿAlī b. Yaḥyā al-Munajjim : « j’étais en 

train de lire à al-Mutawakkil, quelques jours avant son assassinat, l’un 

des livres des Malāḥim [les pronostics]. Je me suis arrêté sur un passage 

du livre qui annonçait la mort du dixième calife dans sa salle d’audience. 

J’ai interrompu la lecture et je fermé le livre. Et il m’a demandé : 

« Pourquoi tu t’es arrêté ? ». J’ai répondu que c’était mieux. Il dit : « Par 

Dieu, il est nécessaire que tu le lises ! ». Je l’ai lu, mais j’ai évité de 

mentionner les califes. Et al-Mutawakkil dit : « J’aurais aimé savoir qui 

est ce misérable qui sera assassiné ! »109. 

 

Concernant le parricide, al-Ṭabarī utilise le même parallélisme avec Šērōye, en 

écrivant qu’il mourut après six mois du moment de l’accession au pouvoir comme 

« Šīrawayh b. Kisrā, après avoir assassiné son père (ابيه قاتل  كسرى  بن   « (شيرويه 

(Ṭabarī 1894, 5 : 1496).  

Au-delà de l’association directe entre nos quatre personnages, les deux 

historiens utilisent un dispositif historico-littéraire, sous la forme d’un objet ancien 

dont la fonction est celle de mettre en marche les évènements historiques. Dans 

 
109 Texte arabe en annexe, p. 416. Voir également la traduction anglaise dans la version de Kraemer 

(Ṭabarī 1989a, 34 : 183).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  98 

l’œuvre de al-Ṭabarī, cet objet est une livre astrologique, un livre des prémonitions ; 

dans l’extrait de al-Masʿūdī c’est un tapis, avec une inscription en langue persane 

et des portraits royaux. Dans l’économie générale de la narration, la présence de 

ces deux objets possède une fonction structurelle : elle annonce la tragédie et en 

même temps l’explique, en recourant au thème de l’inéluctabilité du destin.  

Cette pratique discursive, qui insiste sur un jeu de miroirs entre le roi des 

rois et le calife, était très répandue dans le monde textuel arabe aux premiers 

siècles du règne abbasside. Dans ce paragraphe, nous avons voulu mettre en 

évidence comment le souverain sassanide, normalement élevé à modèle 

archétypal de la bonne royauté, dévient, à l’aube de sa connexion avec la figure du 

calife, un dispositif textuel utile pour parler des évènements contemporains (comme 

dans le cas de al-Buḥturī), où pour écrire l’histoire de la dynastie régnante. Les 

pages dramatiques des historiens et les vers nostalgiques de al-Buḥturī conduisent 

à cette idée que la responsabilité des faits est imputable au destin et non au fait 

humain. Nous pouvons considérer de la même manière le recours à l’exemple du 

parricide sassanide. En effet, visualiser la tragédie présente à travers les 

évènements passés permet, d’une certaine façon, d’exprimer un jugement subtil 

sur les implications de al-Muntasir dans l’assassinat du père, sans se mêler des 

affaires politiques contemporaines. Cette stratégie narrative permet de ne pas 

s’exposer dangereusement et perdre la faveur de son mécène.  

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  99 

Partie II.  

À LA COUR DES SCIENCES. 

ROIS, CALIFES, SAVANTS ET MACHINES 

 

La question qui motive cette deuxième section est des plus simples : quelle 

est l’histoire de l’automate dans l’Antiquité tardive et dans la première époque 

médiévale ? En quel contexte la notion de machine a pu se développer ? Pour 

quelles raisons les dispositifs savants ont été une des premières typologies de 

machineries à lesquelles ont été dédié des traités ? Quelle peut être son utilité pour 

les élites et l’autorité royale qui, au fils des siècles, ont financé leurs conception, 

construction et mise en œuvre dans les environnements religieux et auliques ? Ces 

questions vont guider notre réflexion au cours de cette première partie. Elles nous 

permettent d’ores et déjà de poser les bases d’un raisonnement au moyen duquel 

nous entreprendrons de mettre en évidence la place particulière de la machine au 

sein des cours sassanide et abbasside. Comme l’indique le titre de ce volet, il sera 

question de se pencher sur les réseaux culturels développés dans l’Antiquité 

tardive et dans la première époque islamique, ainsi que sur le rôle des souverains 

et des califes en tant que patrons des sciences.  

Plus en détail, le premier chapitre de cette partie se consacre à l’étude des 

centres intellectuels développés dans l’Antiquité tardive au sein des Empires perse 

et byzantins. Ces espaces ont été des vecteurs privilégiés de la circulation et 

diffusion des savoirs scientifiques et philosophiques. De plus, les activités menées 

en ces centres ont fourni un modèle valide pour le successif mouvement de 

traduction, qui a eu lieu dans les premiers deux siècles du Califat abbasside. Plus 

en détail, il sera question de considérer la naissance entre le IIe et IIIe siècle d’un 

réseaux d’écoles et monastères gérés par l’Église syro-orientale et syro-

occidentale. Ceux-ci étaient situés dans des villes mésopotamiennes, placées sous 

l’autorité de l’empereur byzantin ou du šāhānšāh sassanide, tels qu’Édesse, Nisibis 

et Jundišāpūr.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  100 

Au fils des siècles, les activités d’enseignement et de préservation du savoir 

ancien ont permis la circulation d’œuvres sur la philosophie, la logique, la médecine 

et l’astrologie grecque. La diffusion de ce matériel a été facilité par les traductions 

en syriaque et, plus tard, en moyen-perse. On voit bien que les religieux et les 

intellectuels bénéficièrent de l’intérêt et du soutien des souverains sassanides. 

L’exemple le plus marquant est représenté par Ḫusraw Ier. Une narration très 

répandue dans la littérature moyen-perse, ainsi que syriaque et perso-arabe, décrit 

ce monarque avec les qualités du roi-philosophe. Sa préparation en matière de 

philosophie ont fait de lui un souverain éclairé, auteur de plusieurs réformes de 

l’état. L’intérêt pour les sciences et la philosophie émerge également de certains 

récits, qui témoigne de l’arrivée à la cour sassanide d’un groupe de philosophes 

byzantins, bien que de la pratique d’organiser de session de débats à la cour en 

présence du roi, des courtisans et des religieux. Toutefois, les données provenant 

des sources primaires en plusieurs langues (moyen-perse, syriaque, arménien, 

arabe et persan), révèlent le prestige dont bénéficiaient certaines catégories de 

savants. En particulier, les astrologues et les médecins, souvent issus du milieu de 

l’Eglise chrétienne, étaient les figures les plus proches au šāhānšāh. Ainsi, force 

est de constater que notre connaissance du développement de l’étude de la 

mécanique en contexte sassanide est limitée, voire inexistante. Nous savons qu’en 

plusieurs moments les rois sassanides exploitèrent les artisans, les ingénieurs et 

les artistes byzantins qui avaient été faits prisonnières durant les guerres. Il semble 

que Šāpūr II ait utilisé ces forces pour bâtir la ville de Jundišāpūr, dans le Ḫūzistān. 

En revanche, nous ne possédons pas d’autres informations sur la présence d’un 

cercle de savants qui travaillait dans le domaine de l’art mécanique. Néanmoins, 

les données provenant des sources littéraires ne laissent pas de doutes que ce 

genre d’études avait jeté les bases pour la construction de certains exemplaires.  

Finalement, la discussion aboutira à l’étude du mouvement de traduction 

abbasside. Il s’agit d’un phénomène central dans l’histoire intellectuelle des 

sociétés islamiques, dont l’origine est liée en particulier au deuxième représentant 

de la dynastie abbasside, al-Manṣūr. Le programme de traduction faisait partie de 

l’agenda politique et idéologique des premiers califes abbassides. L’examen de la 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  101 

question, désormais explorée en profondeur par les recherches de ʿAbdel-Ḥamīd 

Ṣabra, Roshdi Rashed, Dimitri Gutas et George Saliba, nous permettra surtout de 

contextualiser les études des savants islamiques dans le domaine de la mécanique. 

Ce faisant, on pourra mettre en évidence les conditions du développement de la 

science des automates.  

Pour conclure, le deuxième chapitre se consacre à la question des dispositifs 

savants. Une brève histoire de l’automate se propose en guise d’introduction pour 

les dernières deux parties de la thèse, centrés sur les exemplaires présents dans 

les environnements auliques perses et arabes. Se pencher sur les premiers 

modèles de machines, développés dans l’Égypte et le monde grec anciens, permet 

de saisir les rôles idéologiques et politiques attribués à ces machineries. En 

particulier, il sera lieu de souligner la contribution aux études mécaniques des 

ingénieurs hellénistiques, issus d’Alexandrie et de son Mouseîon (le « temple des 

Muses »), un centre de recherche et un véritable laboratoire d’idées créé par 

Ptolémée Ier Sôter (m. 283). La conception et la construction de premiers automates 

complexes sont liées aux noms de Ctésibios d’Alexandrie, Philon de Byzance et 

Héron d’Alexandrie (ayant vécu entre le IIIe siècle avant notre ère et le Ier siècle de 

notre ère). Leurs traités font l’objet d’une analysé minutieuse car la plupart de leurs 

créations revêt un signification politique profonde. En effet, en tant qu’éléments 

visuels du paysage religieux ou politique, elles étaient censées véhiculer un certain 

message idéologique.  

Ensuite, il sera question de contextualiser les élaborations techniques 

produites dans les régions moyen-orientales dans l’Antiquité tardive, en les 

évaluant dans la perspective plus large de l’espace eurasiatique. Ainsi, il sera 

possible d’apprécier les conditions du développement technique en milieu perse, 

par rapport au vaste réseau qui connectait les régions de la Méditerranée orientale 

à l’Asie Centrale, la Chine et le sous-continent indien. En ce sens, la technique 

sassanide peut avoir bénéficié de la circulation d’enseignements étrangers, comme 

pour d’autres domaines du savoir, tels que la médecine et l’astrologie. Les contacts 

culturels entre ces différentes régions ont été possibles grâce aux politiques 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  102 

commerciales et diplomatiques menées par les différents états. En effet, le dialogue 

scientifique avait accompagné les missions religieuses, commerciales et 

diplomatiques, initiées au IIe siècle avant notre ère. Une brève analyse sur les 

apparitions littéraires de la machine conclut la section. Il sera ici question de 

considérer la transposition de l’automaton de la sphère de la technique, et donc du 

réel, au royaume de la magie. En effet, la machine devient rapidement une idole 

imaginée, protagoniste des narrations fabuleuses. Nous aurons alors la possibilité 

de considérer les deux dimensions de la machine en tant que ġarīb, c’est-à-dire 

une curiosité technique, création de la prouesse humaine, et ʿajab, merveille qui 

étonne ou effraie. La discussion aboutira à une discussion des apparitions de la 

machine dans les ouvrages de théologie islamique, afin de montrer celles qui 

étaient les positons des savants musulmans en cette matière.   

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  103 

Chapitre 1.  

D’ALEXANDRIE A BAGHDAD.  

SCIENCES, TECHNIQUES ET POLITIQUE  

 

 

Ut Henricus filius Willelmi regis qui 

dicebatur ‘bastardus’ solebat dicere patri 

et fratribus, « Rex illiteratus est asinus 

coronatus ». 

Roger Bacon, Note en marge au 

Secretum secretorum  

 

 

1.1. L’Empire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de l’espace 

eurasiatique   

 

 

Les Empires perses ont depuis toujours bénéficié d’une position privilégiée au 

carrefour d’un réseau des voies de communication, qui permettait la circulation des 

biens, des personnes et des savoirs dans le vaste espace eurasiatique. Au niveau 

culturel, cela se traduisit dans un grand profit pour la Perse, qui entra en contact 

avec les savoirs scientifiques et philosophiques provenant de la Mésopotamie, des 

mondes grec et romain, du sous-continent indien et de l’espace chinois.  

Il faut tout d’abord constater qu’il est impossible d’avoir une image complète de 

l’histoire des sciences dans la Perse sassanide. Non seulement nous avons un 

nombre restreint de références à des travaux de traduction et de commentaire 

d’ouvrages étrangers, mais nous ne possédons pas de données suffisantes à 

reconstruire ce qui était l’organisation de l’éducation scientifique dans l’Empire. En 

effet, la région iranienne nous a laissé en héritage un nombre réduit de documents 

scientifiques de la période sassanide, transmis par des recensions tardives dans 

d’autres langues. Des informations complémentaires proviennent d’un corpus 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  104 

hétérogène de sources primaires en latin, grec, arabe, persan, moyen-perse, 

syriaque et arménien. Cette condition se doit surtout à la chute rapide de la dynastie 

sassanide sous l’avancée des armées arabo-islamiques, et au déclin du 

zoroastrisme et de la langue moyen-perse (Panaino 2004b, 222). Pour faire face à 

cette situation, au cours de la première époque islamique, les prêtres zoroastriens 

préservèrent les connaissances religieuses en avestique et moyen-perse, en les 

mettant par écrit (Bailey 1943; Jong 2016). En revanche, les ouvrages de nature 

scientifique n’ont pas connu ce même destin. Néanmoins, il est tout aussi vrai que 

notre connaissance de certains domaines de recherche, voir l’astrologie et la 

médecine110 est plus solide que d’autres. Au cours des prochains chapitres, nous 

aurons la possibilité d’analyser plus en détail cette question, en prenant également 

en considération les contextes et les conditions de l’avancement scientifique au 

sein de deux lieux d’élection : les écoles gérées par les communauté syro-

chrétienne et l’environnement de la cour sassanide.  

Dans cette section, il sera également question de considérer la circulation des 

connaissances scientifiques et culturelles dans la vaste région eurasiatique. 

Comme nous allons le voir dans le deuxième chapitre, les routes commerciales 

permettaient le déplacement des biens, des personnes et des savoirs. En ce 

contexte, les religieux des confessions différentes jouèrent un rôle crucial en ce 

processus. Des missionnaires de l’Église syro-orientale ainsi que des manichéens, 

des zoroastriens et des bouddhistes se déplaçaient sur les voies commerciales qui 

connectaient les villes de la Méditerranée orientale à Édesse, Séleucie du Tigre, 

 
110 La bibliographie au sujet des études astrologiques en contexte sassanide est très riche. Nous 

renvoyons, parmi d’autres, aux travaux de Henning (1942), E. Kennedy (1958), Pingree (1963a; 

1989; 2001; 2004; 2005), Brunner et Pingree (2011), Van Bladel (2009; 2012), Raffaelli (1999; 2001; 

2009; 2010; 2014; 2017), Grenet (2018) et Panaino (1992; 1998; 1999a; 2014; 2016; 2017a; 2018b; 

2020a; 2020c). Nous attirons également l’attention sur le récent article de Cottrell et Ross (2019), 

qui refusent l’intermédiaire moyen-perse dans la transmission du travail de l’astrologue Dorothée, 

ainsi que le rôle joué par les savants d’époque sassanide dans la survivance du matériel 

astrologique. Nous sommes en désaccord avec les conclusions avancées en cet article.  

Pour ce qui est de la médecine en contexte iranien, nous renvoyons à Gignoux (2010) et Delaini 

(2014; 2018a; 2018b; 2018c; 2019). Sur la médecine manichéenne, se rapporter à Coyle (1999) et 

Van Tongerloo (2000).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  105 

Palmyre, Dūra-Europos, les grandes villes de la Syrie, Ctésiphon, Hamadān, 

Nišāpūr. Des villes de l’Asie centrale, telles que Marw, partaient les routes qui 

conduisaient en Chine et en l’Inde111. C’est ainsi que sont nés, longs de ces rues, 

d’importants centres culturels, tels que les monastères dans les oasis de Kučā, 

Turfan, Dunhuang et Khotan, où de considérables textes scientifiques et religieux 

ont été découverts112. Tous ces sites étaient des importants centres de rédaction 

et traduction d’ouvrages de nature différente113.  

Aux routes commerciales par voie terrestre, s’ajoutaient également les routes 

maritimes, qui liaient la Méditerranée aux ports chinois et indiens. Longs de ces 

voies, et à des endroits stratégiques, naquirent des monastères chrétiens, munis 

des bibliothèques et des centres pour copier les manuscrits114. F. Jullien (2011, 50; 

2015) rappelle à ce sujet l’existence d’un monastère dans l’île de Ḫārg, au large de 

Rew-Ardašīr, dans le golfe Persique. Les fouilles archéologiques ont révélé que le 

monastère était équipé d’un centre pour le copiage des textes et quatre salles 

utilisées comme bibliothèques. Celui-ci se trouvait dans un endroit stratégique pour 

le commerce maritime avec l’Inde et, par conséquent, pour les activités 

missionnaires en cette région. En effet, comme le montrent bien Christine et 

Florence Jullien (2002), en certaines occasions des missionnaires s’embarquèrent 

avec les navires de commerce et voyagèrent envers le Yémen, l’Éthiopie et en 

direction du sous-continent, en touchant les îles des Maldives et du Sri Lanka.   

 

 

 

 
111 Voir sur ce sujet, Christelle et Florence Jullien (2002, 92‑95). 
112 Nous renvoyons la lecture à Sims-Williams (2009). 
113 À titre d’exemple, nous renvoyons la lecture a Delaini (2014, 35‑54), qui examine la circulation 

des connaissances médicales tout au long des routes commerciales. En particulier, Delaini se 

penche sur les analogies existantes entre les enseignements indiens et grecs, qui laissent penser 

à des contacts entre la Grèce et l’Inde, déjà avant la conquête de Alexandre le Grand.  
114 Voir sur l’argument F. Jullien (2011; 2015). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  106 

1.1.1. Les écoles de l’Église syro-orientale   

 

 Les communautés chrétiennes présentes dans les régions de la 

Méditerranée orientale et du Moyen-Orient de l’Antiquité tardive apportèrent un 

nouveau système éducatif, qui avait son cœur dans les écoles et dans monastères, 

équipés des bibliothèques et scriptoria, pour l’activité de copiage des manuscrits115. 

La présence capillaire des monastères et des écoles de l’Église syro-orientale et 

syro-occidentale rendit possible la circulation des connaissances scientifiques, 

médicales et philosophiques. En effet, les savants chrétiens se dévouèrent à la 

conservation et à la traduction d’ouvrages sur la philosophie, la logique, la 

médecine et l’astrologie. De nouveaux concepts et de nouvelles théories trouvèrent 

place dans la vie intellectuelle de l’Empire, par l’intermédiaire de la langue syriaque 

et, plus tard, moyen-perse116. Cette intense activité intellectuelle bénéficia du 

soutien croissant des souverains et de la cour sassanides. Nous pouvons évoquer, 

à titre d’exemple, la figure de l’évêque Barṣaumā, qui gagna le soutien politique de 

Pērōz (459-484) et lui demanda de l’aide dans la gestion des rapports avec l’Empire 

romain ainsi que son intervention contre les invasions des Hephtalites (Delaini 

2014, 71‑72)117.  

 Au cours des IIe et IIIe siècles, les premières écoles chrétiennes furent 

établies autour d’un enseignant, comme dans le cas de Bardesane à Édesse (m. 

222), dans le IIe siècle (C. Jullien 2018, 522). Les centres d’enseignement les plus 

connus se trouvaient dans les régions mésopotamiennes placées sous l’autorité 

 
115 Voir à ce propos les contributions de Chialà (2013) et Debié (2010).  
116 Sur la circulation des connaissances grecques dans le milieu de l’Église syro-orientale, voir Brock 

(1984a). Remarquons que l’autorisation sassanide à la constitution de l’Église de Perse est aussi 

un témoignage direct de la volonté d’instaurer une relation diplomatique durable avec l’Empire 

byzantin (Asmussen 1983, 942‑47).     
117 Labourt (1904, 131‑54) esquisse un portrait de l’évêque Barṣaumā, en mettant en relief sa 

formation chez l’école d’Édesse, sa carrière religieuse à Nisibis et l’activité de prédication contre le 

monophysisme, dont le Synode du 484, qui a eu lieu à Bēṯ Lapaṭ (Jundišāpūr), sous l’influence de 

Barṣaumā lui-même, représente un moment crucial. Toutefois, Bettiolo (1989, 519‑20) 

redimensionne la dureté des persécutions attribuées à l’évêque. Voir également Vööbus (1988) et 

Tardieu (1994, 312). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  107 

des Byzantins ou des Sassanides et ils faisaient référence à la figure d’un 

évêque118. Il s’agit notamment des écoles d’Édesse, de Nisibis et de Jundišāpūr. 

En ces lieux, l’étude exégétique allait de pair avec la préservation des 

connaissances scientifiques et philosophiques, dont une bonne partie était traduite 

du grec au syriaque119. La philosophie, la logique et la rhétorique s’avéraient être 

des instruments utiles pour véhiculer le propre message religieux, dans un cadre 

caractérisé par les controverses religieuses et les fortes tensions politiques. En 

même temps, ces écoles attribuèrent un rôle crucial à la médecine120. L’étude de 

Delaini (2014) a examiné en détail le lien étroit existant entre la médecine et l’Église 

syro-orientale qui se servait de cette discipline pour caractériser son monachisme 

missionnaire des qualités de la thérapie, du soin et de la médecine. 

 Venons-en maintenant à introduire les trois majeurs centres d’études 

chrétiens. Barḥadbšabbā, évêque de Ḥalwān (fin du VIe siècle), écrit dans son 

œuvre La Cause de la fondation des écoles, à propos de l’institution d’Édesse que 

sa création était liée au nom du poète et théologien syriaque Éphrem (m. 373)121. 

Celui-ci avait été obligé à abandonner la ville de Nisibis quand l’empereur Jovien 

(r. 363-364) céda l’Arménie et certaines provinces mésopotamiennes aux Perses 

(Delaini 2014, 57; Brock 2018, 542). Le centre se distingua pour les traductions en 

syriaque des certaines œuvres d’Aristote, menées sur la base de commentaires 

plus tardifs. Il apparaît que les études aristotéliciennes en syriaque trouvent son 

origine dans ce cadre, au cours du Ve siècle. Comme le rappelle justement King 

(Aristote 2010, 3‑4), l’information concernant l’introduction des études du 

philosophe grec dans le monde syriaque dérive d’une source tardive, rédigée par 

Abdišoʿ (m. 1318), auteur d’un catalogue sur les savants syriaques122. Celui-ci 

mentionne les noms des traducteurs : Hiba, Kumi et Proba. En effet, le dernier entre 

 
118 Nous renvoyons la lecture à Becker (2006, 155‑68) pour une esquisse des écoles syro-orientales. 
119 La bibliographie à ce sujet est très riche. Voir en particulier Brock (1983; 1984a; 1984b).  
120 Pour une introduction sur le thème, voir Possekel (1999, 13‑26) et Kessel (2019). 
121 Sur cette œuvre et son auteur, voir Becker (2006, 98‑112; 2008) et Ramelli (2004; 2005; 2018, 

212) qui fournissent une étude sur le texte et, respectivement, une traduction anglaise et italienne.  
122 Néanmoins, force est de constater qu’au IVe siècle le poète et théologien Ephrem avait une 

connaissance limitée de la philosophie grecque. A ce propos, se référer à Possekel (1999).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  108 

eux est mentionné en tant que traducteur d’Aristote. Néanmoins, King a mis en 

évidence que Proba n’appartenait pas à ce groupe de savants et qu’il vécut, 

raisonnablement, au cours du VIe siècle123. Pourtant, il conclut en doutant que des 

études concernant l’œuvre d’Aristote fussent déjà répandues dans le siècle 

précédent. En revanche, le chercheur (Aristote 2010, 5‑6) refuse d’expliquer 

l’introduction de l’aristotélisme dans le monde syriaque sur la base de son utilité 

dans le cadre de la polémique. En outre, il met en lumière que la logique 

aristotélicienne commença à apparaître dans les débats théologiques seulement 

dès l’époque du règne de Justinien (527-565), comme le révèlent les activités de 

Léonce de Byzance (m. après le 543), Théodore de Raihtu (fl. VIe siècle) et Jean 

Philopon (m. après 568). De toute façon, cette activité de traduction permit la 

pénétration et la diffusion d’un nouveau vocabulaire philosophique en langue 

syriaque (Fiori 2011)124.  

La donnée la plus fiable sur la circulation de l’œuvre d’Aristote est 

représentée par le médecin et traducteur Serge de Rešʿaina (m. 536) et son œuvre 

sur la logique aristotélicienne125. Il faut également considérer la figure de Paul le 

Perse qui fut accueilli chez la cour de Ḫusraw Ier. Celui-ci semble avoir produit un 

traité sur la logique, une discussion sur le De Interpretatione et un autre ouvrage 

sur la classification de la philosophie aristotélicienne (Aristote 2010, 7). Néanmoins, 

il est possible que ces textes fussent rédigés en moyen-perse. Nous aurons la 

possibilité dans les prochains paragraphes de nous pencher plus en détail sur la 

contribution de Paule le Perse dans la circulation de la philosophie d’Aristote.  

Revenant au cas particulier de l’école d’Édesse, elle fut fermée en 489 par 

l’évêque Cyrus, sous la volonté de l’empereur byzantin Zénon (474-475 et 476-491) 

et à l’instigation de Philoxène (m. 523), évêque de Mabboug. Une partie des 

 
123 Sur Proba et son rôle dans la circulation de la philosophie aristotélique, nous renvoyons la lecture 

à Brock (1993, en particulier 7-8).  
124 Sur la philosophie syriaque, voir également les contributions dans le volume édité par Fiori et 

Hugonnard-Roche (2019).  
125 Nous renvoyons à King (Aristote 2010, 7), Watt (2018) et Perkams (2019). Plus en général, sur 

le phénomène de traduction du grec au syriaque, voir Fiori (2011) et les diverses contributions dans 

le volume qu’il a récemment co-édité avec Hugonnard-Roche (2019).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  109 

savants chrétiens d’Édesse, obligés à quitter la ville, se déplacèrent à Nisibis, où 

ils créèrent une nouvelle école, qui fonctionnait sur le modèle du centre d’Édesse. 

La réputation de cette institution culturelle était telle que le savant Cassiodore (m. 

env. 580) désira en créer une sur son modèle en Italie (Becker 2008, 3)126.  

L’école d’Édesse fut agrandie tout au début du VIe siècle avec la création 

d’un hôpital, attestée dans l’Histoire ecclésiastique, ouvrage d’un anonyme 

(Zacharie le Rhéteur ou Pseudo-Zacharie) composé environ dans l’année 569. 

Celui-ci mentionne également que le roi sassanide Ḫusraw Ier soutint la 

construction de l’hôpital, sur le conseil de ses médecins chrétiens de la cour. Grâce 

à son témoignage, nous avons aussi connaissance de leur identité : il s’agissait de 

Tribun, médecin byzantin, du katholikos Joseph, de Birway, de Qašway et de 

Gabriel, médecine de Nisibis. Le même auteur informe que le souverain finança le 

projet en dotant l’hôpital de douze médecins et des matériaux utiles. Cela suggère 

fortement que l’hôpital était également une école de médecine (Tardieu 1994, 

312‑17; Delaini 2014, 61‑62).  

Une deuxième école munie d’un important hôpital fut instituée dans la région 

iranienne du Ḫūzistān. Il s’agit de l’école de Jundišāpūr (en syriaque, Bēṯ Lapaṭ), 

dont les origines légendaires sont liées à la figure du souverain Šāpur Ier et à ses 

hypothétiques histoires d’amour (Delaini 2014, n. 88)127. La fondation de l’école est 

liée au nom de ce roi, car il ordonna la construction de la nouvelle ville de Wēh 

Antiōg Šāpur (Jundišāpūr) dans l’année 260, après sa conquête d’Antioche-sur-

l’Oronte. Le souverain sassanide se servit des ingénieurs, des architectes, des 

techniciens et des autres savants romains qui accompagnaient les troupes de 

Valérien et qui furent faits prisonniers. Selon Bar Hebreus, Šāpur Ier installa dans 

la ville son épouse romaine, fille d’Aurélian, et des médecins grecs, à qui on doit la 

création d’une école de médecine128. Il apparaît également que la conquête de la 

ville d’Antioche causa le déplacement des certains des représentants de la 

 
126 Sur cette question, se référer également à Macina (1982) et Fiaccadori (1985).  
127 Nous renvoyons la lecture à Hau (1979) et Reinink (2003). 
128 Voir l’édition de Budge de la Chronique de Bar Hebreus (1976, 56‑57). Nous renvoyons aussi à 

Potts (2018).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  110 

hiérarchie religieuse chrétienne, qui contribua au développement d’une 

communauté chrétienne dans la ville (Delaini 2014, 56).  En 410, Jundišāpūr devint 

la capitale ecclésiastique de Bēṯ Huzayē (Ḫūzestān) et en 484 accueillit un conseil 

qui décida la séparation de l’église syro-orientale, qui adopta la Christologie de 

Nestorius.  

L’historien Ibn al-Qifṭī (m. 1248) fournit une information importante sur l’école 

de Jundišāpūr dans son Taʾrīḫ al-Ḥukamāʾ (‘Histoire des savants’). En effet, il 

mentionne que Ḫusraw II organisa une grande séance de médecine en occasion 

de la vingtième année de son règne (1903, 133)129. Nous sommes également à 

connaissance de l’identité de la personne qui présida cette séance. Il s’agissait d’un 

certain Gabriel Drustbad (Gibrīl Dorostābād). Delaini (2014, 64‑65) suggère que 

l’appellation Drustbad se réfère au poste qu’il occupa comme médecin du roi à la 

cour, notamment le drustabed130. Les sources syriaques témoignent l’existence 

d’un médecin nommé Gabriel, adhérent du miaphysisme131. Celui-ci, qui pouvait se 

vanter du soutien de Ḫusraw II et de son épouse Šīrīn, utilisa son influence politique 

pour défavoriser nombre de dyophysites132. Ce fait nous donne une idée précise 

de l’influence que les hommes de science pouvaient exercer au niveau des affaires 

politiques, internes et externes à la cour.   

 

 

 

 
129 Voir à cet égard Delaini (2014, 64).  
130 Le terme moyen-perse drustabed [drwystpt'] indiquait généralement le chef des médecins, bien 

qu’on peut remarquer son utilisation comme synonyme de bizešk, « docteur, physicien » - voir à 

titre d’exemple le chapitre 14 du troisième livre du Dēnkard (de Menasce,1973, 37). Voir à ce propos 

Tafaḍḍulī (2011b).   
131 Considérons à ce propos le récit qui en fait la chronique anonyme syriaque connue sous le nom 

de La Chronique du Ḫūzistān du VIIe siècle : « There was at the same time Gabriel the Drustabed, 

native of Sinjār, and the chief-physician who was loved by the king for this reason : He drew blood 

from the arm of Shīrīn and she had a son whom she named Mardanshah » (al-Kaʿbī 2016, 22). 
132 Nous renvoyons la lecture à Bettiolo (1989, 525), Becker (2006, 13) et Delaini (2014, 65). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  111 

1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » à la cour sassanide  

 

 En dehors du système d’enseignement, géré par la communauté syro-

chrétienne, l’Empire sassanide pouvait bénéficier des contacts diplomatiques, 

militaires et commerciales avec les régions occidentales, ainsi qu’avec l’Asie 

centrale, le sous-continent indien et l’espace chinois. Le domaine qui, mieux que 

quiconque, a bénéficié d’une majeure attention en contexte sassanide est 

l’astrologie. L’intérêt pour les phénomènes astraux est à la base de la circulation 

des savoirs mésopotamiens, grecs, égyptiens et indiens et du développement de 

la science du ciel dans le contexte iranien133. Certes, l’astrologie était un élément 

essentiel de la vie sociale et intellectuelle de l’Empire. La définition elle-même de 

l’astrologie comme la « reine de toutes les sciences », offerte par Théophile 

d’Édesse, un des astrologues de la cour de al-Mahdī, offre la mesure de son 

importance dans la période de transition entre l’Antiquité tardive et la première 

époque islamique. Nous pouvons alors envisager que l’association étroite entre la 

science du ciel et la cour était de nature pratique. En effet, l’astrologie offrait une 

grille de lecture pour les événements quotidiens. Elle fournit un modèle pour 

comprendre et expliquer les phénomènes naturels ; elle aida à décoder les 

comportements humains et à expliquer la succession des événements historiques. 

Dans le milieu de la cour royale, l’astrologie avait un rôle fondamental dans le 

discours politique et public : en effet, l’interprétation de l’ordre naturel permettait la 

réaffirmation continue du pouvoir et de l’autorité, par le biais de la faveur céleste. 

De plus, l’astrologie était censée arbitrer dans des domaines de grande incertitude 

et danger, tels que les questions médicales et politiques.  

 Les conquêtes perses dans le sous-continent indien permirent la 

propagation des savoirs étrangers dans le milieu de l’Empire, ainsi que leurs 

assimilations et élaborations avec les connaissances babyloniennes, égyptiennes 

 
133 Pour une analyse de la question, nous renvoyons à la contribution de Panaino (2018b).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  112 

et grecques dans le domaine des sciences astrales134. Le patronage joua un rôle 

important dans la préservation des doctrines ancienne, bien que dans l’élaboration 

d’une tradition savante sassanide. Mais ce que nous connaissons de l’astrologie 

sassanide dérive, en grande partie, d’un corpus des traités arabes composés dans 

la première époque abbasside et des versions arabes tardives de certains ouvrages 

moyen-perses135. Ce corpus aida à faire la lumière sur des aspects inconnus de la 

culture astrologique sassanide, ainsi que sur le rôle joué dans le développement 

de la tradition savante islamique. Nous pouvons évoquer, à titre d’exemple, 

l’élaboration de l’histoire astrologique, qui devint un élément fondamental de 

l’astrologie islamique136. Mais le prestige de l’astrologie perse dans les sociétés 

islamiques est également attesté par l’utilisation généralisée d’attribuer la paternité 

de divers traités astrologiques à des figures persanes réelles et mythiques, telles 

que Hušang, Taḫmūraṯ, Jamšīd, Zardušt et Jāmāsp (Raffaelli 2002, 112). Certes, 

nous devons considérer ce topique narratif plutôt comme un dispositif rhétorique, 

qui témoigne de la grande réputation des astrologues sassanides dans le contexte 

du milieu intellectuel islamique.  

Même si nous ne souhaitons pas nous étendre ici sur les détails de l’histoire 

de cette discipline dans le monde iranien, nous voulons mettre l’accent sur une 

question importante, qui concerne la composition des tables astronomiques, 

connues sur le nom de Zīg, pour le calcul de la position des luminaires et des 

planètes137. Ces tables ne survivent pas dans leur version originelle en moyen-

 
134 Nous voulons mettre en relief l’influence des astrologues chrétiens à la cour sassanide, qui 

probablement avaient un accès facilité aux sources grecques. Sur cette question, voir Panaino 

(2017a), qui met en lumière la valeur de l’astrologie et, en particulier, de la iatromathématique, pour 

les études médicales, vecteur privilégié de la pénétration culturelle de l’Église syro-orientale.  
135 À titre d’exemple, pensons à la traduction moyen-perse de l’Anthologie de Vettius Valens, un 

astrologue hellénistique du IIe siècle, aux ouvrages de Dorothée de Sidon ou, encore, au Kitāb asrār 

al-nujūm (‘Le livre des secrets des étoiles’), attribué à Hermès. Voir, à cet égard, Nallino Pingree 

(Pingree 1963b, 6; 1968, 1‑14), Raffaelli (2001, 31‑43), van Bladel (2009, 27‑30), et les récentes 

contributions de Panaino (2018b, 503‑7; 2020b, 72‑81). Sur une remise en cause de la question, se 

référer à Cottrell et Ross (2019).  
136 Se référer, en particulier, aux travaux de E. Kennedy et Pingree (1971), ainsi que de Burnett et 

Yamamoto (Abū Maʿšar 2000; 2018).  
137 Sur l’argument, voir Panaino (1998, 19‑69; 2010). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  113 

perse ; néanmoins, leur histoire peut être reconstruite sur la base des sources 

islamiques successives. Comme le souligne à juste titre Panaino (à paraître), la 

détermination de ces tables était une affaire politique, placée sous l’autorité du roi 

des rois. C’est pourquoi elles acquirent le nom de Zīg ī Šahryārān, dont nous 

connaissons au moins trois versions diverses (Panaino 1998, 19). Certes, ces 

instruments étaient symboliquement placés sous l’autorité du souverain dans la 

mesure où le contrôle du passage du temps était central dans le système 

cosmologique zoroastrien, pour mesurer l’expiration des 6000 ans de lutte 

d’Ohrmazd contre Ahriman (Panaino à paraître). L’attention des souverains pour la 

matière astrologique est attestée par ʿAlī ibn Sulaymān al-Hāšimī (fl. IXe siècle), 

dans son Kitāb fī ʿilal al-zījāt (‘Le livre des raisons à l’origine des tables 

astronomiques’). Celui-ci, en citant le célèbre astrologue de la cour abbasside 

Māšāʾallāh, suggère que Ḫusraw Ier avait ordonné une séance avec les astrologues 

sassanides, qui ont pu ainsi confronter les versions moyen-perses du Syntaxis de 

Ptolémée et du Sūryasiddhānta, nommé Zīg ī Arkand (Panaino 2004b, 224). 

D’ailleurs, nous avons connaissance de l’entité du soutien royal attribué soit à la 

discipline astrologique soit à ses officiants. Nous pouvons considérer, à ce propos, 

le cas représenté par le souverain Zāmāsp (496-498), qui gouverna pour une brève 

période entre les deux règnes de Kawād Ier. La Chronique de Séert, une histoire 

conservée dans la traduction arabe d’un texte syriaque, témoigne que dans le 

cercle des fidèles de Zāmāsp, il y avait son astrologue, le chrétien Mūsā (ou 

Maswī). Il semble que celui-ci profita de sa position privilégiée pour demander 

l’autorisation à nommer un nouveau katholikos, sans doute au nom de la 

communauté chrétienne (Panaino 2017, 150)138. La même Chronique de Séert 

réfère de la passion d’un autre souverain, Ḫusraw II, pour les sciences astrales139. 

Au cours de la troisième section de la thèse, nous aurons la possibilité de saisir la 

grande valeur attribuée par ce monarque à la science du ciel. En effet, il apparaît 

 
138 Pour cet extrait, voir l’édition française de Scher (1950, 128‑29).  
139 Nous lisons dans les pages de la Chronique que Ḫusraw II « était versé aussi dans l’astrologie, 

à laquelle il s’adonnait et donnait toute sa confiance » (Scher 1950, 465). L’édition de Scher fournit 

également le texte arabe.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  114 

clairement que Ḫusraw II tira profit des motifs et des images astrales pour élaborer 

un portrait cosmologique de lui-même, aussi à l’aide d’une machinerie complexe, 

un probable modèle de planétaire.  

De plus, grâce à la même source syriaque, nous sommes à connaissance 

du fait que Ḫusraw II était lié à un tel Mār Abā de Kaškar, un astrologue chrétien 

très influent à sa cour (Panaino 2017, 153). La Chronique mentionne que Mār Abā 

– à ne pas confondre avec l’homonyme plus célèbre, zoroastrien de naissance et 

converti au christianisme – était « le premier, le chef et le plus distingué. Il était 

instruit dans la philosophie, l’astronomie [al-nujūm] et la médecine. Il savait le 

persan [al-fārsiyya], le syriaque, le grec et l’hébreu. Il composa un grand nombre 

de livres ; il traduisit des textes hébraïques qui n’étaient pas encore passés en 

syriaque » (Scher 1950, 524). Dès lors, on voit bien que la valeur et le mérite de 

cette figure au sein de la cour sassanide, résultait de sa formation dans les 

domaines de la philosophie, l’astronomie et la médecine qui, comme nous l’avons 

vu, faisaient partie du curriculum dans les écoles de l’Église syro-orientale. Certes, 

il s’agissait d’une personne très proche à Ḫusraw II, au point qu’il lui confia la 

fonction d’ambassadeur à la cour de l’empereur byzantin Maurice (Scher 1950, 

524; Panaino 2017, 153)140. On pourrait multiplier les exemples de cette nature. 

Cependant, les deux sont déjà révélateurs de la grande réputation attribuée à la 

science des astres dans le milieu aulique. En effet, non seulement les astrologues 

de la cour occupaient une position privilégiée aux côtés des souverains, en se 

chargeant des tâches politiques et diplomatiques, mais il apparaît en outre que 

certains des monarques sassanides intéressassent activement à l’astrologie et 

décidassent de faire appel au langage astrologique pour véhiculer leur message 

idéologique.  

 
140 Nous pouvons constater qu’il était coutume de la cour sassanide, ainsi que des pays voisins, de 

confier des missions diplomatiques à des savants issues de différents milieux. Considérons, à titre 

d’exemple, le cas emblématique représenté par le choix stratégique de l’empereur byzantin de 

déléguer à un tel médecin Stephanus la délicate responsabilité de tenter de convaincre Ḫusraw Ier 

à cesser le siège de la ville d’Édesse. Selon Procope (Guerres, II.26.31-37), ce médecin avait été 

choisi en vertu du fait que, à l’époque, il avait soigné Kawād Ier, père de Ḫusraw (Blockley 1980, 

90‑91).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  115 

1.1.3. Le philosophe et le šāhānšāh  

 

 Un discours sur les sciences en contexte sassanide ne peut faire abstraction 

de la figure du fondateur de la dynastie sassanide, Ardašīr Ier et de son successeur, 

Šāpur Ier. En effet, les sources moyen-perses associent d’une façon claire sa 

personne à la réunification du royaume et de la religion, dispersées à la suite de la 

conquête de l’Empire par Alexandre le Grand. La figure de l’ancêtre des 

Sassanides, tels que nous le connaissons, dérive en grande mesure d’un portrait 

élaboré en époque tardive, sous le règne de Ḫusraw Ier. Daryaee (2003, 34) 

rappelle à juste titre que l’image d’Ardašīr qui émerge des œuvres moyen-perses 

et perso-arabes reflète la propagande impériale de Ḫusraw Ier lui-même, afin de 

justifier les nouvelles mesures politiques prises pour faire face aux problématiques 

de son époque. C’est justement à l’époque de Ḫusraw Ier qu’un texte emblématique 

sur la transmission des sciences semble avoir été composé141. Il s’agit d’un extrait 

provenant du quatrième livre du Dēnkard (14-20), dédié à une spéculation 

théologique sur l’heptade des Aməša Spənta, où une généalogie des préservateurs 

et transmetteurs des écritures – encore en nombre de sept – est tracée142. Ce n’est 

sans doute pas un hasard si ce thème de la « transmission des écritures » figure 

dans la discussion relative à l’Aməša Spənta de la royauté, Šahrewar (Cereti 

1995a, 109). Cette généalogie suit l’histoire de la transmission du livre sacré, 

l’Avesta, depuis son origine jusqu’au règne de Ḫusraw Ier143. Nous apprenons ainsi 

que le fondateur de la dynastie, avec le soutien de l’hērbed Tansar, avait rassemblé 

les écritures zoroastriennes, l’Avesta et le Zand, dispersées après la conquête 

d’Alexandre. Cela a une correspondance dans d’autres sources moyen-perses. 

 
141 Nous pouvons dater la composition à l’époque de Ḫusraw Ier à cause de la présence d’une 

formule qui n’est pas utilisée pour les autres souverains : im bay Xōsrōē Šāhānšāh (ī) Kāwādāni. 

Cereti (1995a, 110) justement souligne que le mot im (« ce ») révèle que l’auteur était un 

contemporain de ce roi.   
142 Nous faisons ici référence à l’édition critique de Gignoux (1984, 36‑37; 145), dont nous 

reproduisons la transcription du moyen-perse, avec les conventions du système MacKenzie.  
143 Pour un examen de ce passage du quatrième livre du Dēnkard, voir Shaki (1981) et Cereti 

(1995a, 109‑12).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  116 

Considérons le rapport qui en fait le texte eschatologique Ardā Wīrāz Nāmag (‘Le 

livre d’Ardā Wīrāz’). Tout au début du livre, nous apprenons que Alexandre, arrivé 

de l’Égypte, porta avec lui la tyrannie, la guerre et la maladie. Le texte est très clair 

sur les actions mauvaises et ses responsabilités. Tout d’abord, il est accusé d’avoir 

détruit et ruiné la cour et la royauté (ud dar ud xwadāyīh wišuft ud awērān kard). 

Deuxièmement, il est coupable d’avoir gâché la religion, puisqu’il avait volé et brûlé 

les écritures, conservées à Staxr-Pābagān144, dans la « forteresse des Écritures » 

(diz [ī] nibišti)145. L’information de l’extrait est donc confirmée par cette deuxième 

source moyen-perse. L’extrait du Dēnkard reprend son cours avec une référence 

au règne du fils d’Ardašīr, Šāpur Ier, qui eut le mérite de rassembler les sciences, 

comme le père avait fait avec la religion :  

 

Šāpur, le roi des rois, fils d’Ardašīr, recueillit en outre les écrits non 

religieux sur la médecine, l’astronomie, le mouvement, le temps, 

l’espace, la substance, l’accident, le devenir, la décomposition, la 

transformation, la logique et d’autres métiers et compétences qui ont été 

dispersés dans toute l’Inde, Rome (c’est-à-dire l’Empire byzantin) et 

d’autres terres, et il le rassembla146 avec l’Avesta, et il ordonna qu’une 

 
144 Cette désignation de la ville, qui associe le nom du père d’Ardašīr à Iṣṭaḫr, ne figure pas dans 

d’autres sources moyen-perses (Gignoux 1984, 145).  
145 Force est de constater que l’Avesta et, en général, la tradition religieuse mazdéenne ont été 

préservées sur voie orale, au moins jusqu’à la période sassanide tardive. Sur cette question, 

considérer la contribution de de Jong (2009). Néanmoins, le Ardā Wīrāz Nāmag n’est pas la seule 

source à se référer à une copie écrite de l’Avesta. En effet, le texte géographique Šahrestānīhā ī 

Ērānšahr (‘Les capitales provinciales de l’Ērānšahr’ 4-5), mentionne l’existence d’une version écrite 

de la dēn à l’époque de la révélation de Zoroastre et selon la volonté du roi Wištāsp. Remarquons 

que le Šahrestānīhā ī Ērānšahr (5) attribue également la destruction des écritures à Alexandre qui, 

selon cette deuxième version, les aurait volées et jetées dans la mer. Pour la transcription, la 

traduction anglaise et le commentaire, voir Daryaee (2002, 13; 17; 31‑33). Les autres différences à 

souligner concernent soit les supports choisis à cette fin, soit le lieu destiné à garder la dēn. Dans 

ce deuxième texte, il s’agit en effet des tablettes d’or, conservées dans le Trésor du temple du feu, 

à Samarcande.  
146 Nous suivons la traduction de Shaki (1981, 121‑22), qui traduit le verbe abāz-handāxtan avec le 

sens de « to collate », rassembler. Toutefois, nous voulons attirer l’attention sur la contribution de 

Saadat (2014), qui propose une modification de la lecture, sur la base des attestations dans les 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  117 

copie soit faite de tous ces (écrits) qui étaient sans défaut et qu’elle soit 

déposée au Trésor royal. Et il proposa pour délibération l'annexion de 

tous ces purs (enseignements) à la religion mazdéenne147. 

 

La contribution de Šāpur dans la conservation du patrimoine scientifique est ici mise 

clairement en évidence. Il lui est attribué le mérite d’avoir fait rassembler les 

connaissances dans les différents domaines du savoir, dispersées dans les pays 

voisins, tels que l’Inde et l’Empire byzantin. Mais on voit bien que ces 

connaissances sont dignes d’être préservées dans le Trésor royal, aux côtés des 

écritures religieuses. D’autres mentions aux archives royales figurent dans des 

sources sassanides connues dans leur version arabe et dans des ouvrages perso-

arabes. Prenons ainsi l’exemple de l’Āyīn de Ardašīr, édité par Grignaschi 

(Grignaschi 1966, 91‑128). Jusqu’au tout début de ce texte, nous apprenons que 

le roi avait l’intention de dicter des règles pour la vie en société. Pour faire ça, il 

requit de lui prendre des bibliothèques le Kitāb al-daʿa wa tadbīr al-muṭāʿim wa al-

mušārib (‘Livre de la vie tranquille et des règles concernant les mets et les 

boissons’). Pas satisfait de ça, il demanda d’autres ouvrages, provenant des 

« trésors des livres hérités » et des familles les plus élevées (1966, 111)148. Certes, 

nous ne devons pas considérer cette information comme véridique. En effet, elle 

contribue à accroitre le topique narratif concernant le fondateur de la dynastie. Dès 

lors, Ardašīr s’avère être, encore une fois, une figure littéraire et un modèle de 

bonne royauté149.   

 
sources persanes très proches chronologiquement à la rédaction du Dēnkard. Ainsi, Saadat 

suggère de rendre le verbe avec la signification de « to (re)measure », réévaluer.  
147 Texte moyen-perse en annexe, p. 410. La traduction française s’appuie sur Shaki (1981, 119). 
148 Nous avons déjà considéré que l’existence d’une archive royale à Iṣṭaḫr, mais dans une période 

plus tardive, est également confirmée par certains auteurs arabes et persans, tels que al-Masʿūdī 

et Ḥamza al-Iṣfahānī. 
149 D’ailleurs, le problème de l’écriture dans la première époque sassanide reste une question 

ouverte. En dernier lieu, de Jong (2009, 32) affirme que « it is certain that in the early Sasanian 

period, neither literary nor religious texts were composed in writing or written down as the ‘fixation’ 

of oral traditions. In the late Sasanian period, from the sixth century onwards, we find several traces 

of the opposite situation: that both literary and religious texts were being committed to writing ». Pour 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  118 

 Revenons-nous maintenant sur l’extrait du quatrième livre du Dēnkard et au 

portrait qui en fait de Ḫusraw II. Celui-ci revêt les mêmes caractères du fondateur 

de la dynastie, en se présentant comme le nouveau réformateur et préservateur de 

la religion mazdéenne :   

 

Sa Majesté actuelle, Ḫusraw, le roi des rois, fils de Kawād, après avoir 

vaincu l'hérésie et la domination perverse avec l'antagonisme le plus 

complet, selon la révélation de la religion, il a grandement promu une 

connaissance et une enquête détaillées sur la question de toute l'hérésie 

dans les quatre domaines150.  

 

Les intentions de Ḫusraw Ier sont ainsi manifestées. Son lien avec le fondateur, 

dont lui-même fournit le portrait, est précisé d’une façon très claire. D’ailleurs, sur 

le plan historique, Ḫusraw semble avoir été le promoteur de certaines réformes 

d’ordre religieux, visant à endiguer la diffusion de plusieurs courants 

exégétiques151. De plus, il lui est attribué la décision de consigner par écrit l’Avesta. 

S. Azarnouche (2015, 242) explique bien que « comme d’autres mythes 

étiologiques, le ‘mythe de la transmission des Écritures’ aurait eu pour fonction de 

faire admettre aux zoroastriens du VIe siècle que la forme livresque de l’Avesta est 

aussi authentique et légitime que sa forme orale et mnémonique, puisqu’elle est 

originelle et qu’elle a été transmise par l’intermédiaire des sept plus éminents 

monarques de l’Iran ».   

 
ce qui est de la tradition religieuse, il est presque unanimement reconnu qu’elle fut transmise par 

voie orale, en commençant à être transcrite dès l’époque sassanide tardive. Néanmoins, une 

position si  catégorique, qui refuse l’existence d’ouvrages littéraires avant le règne de Ḫusraw Ier, 

nous semble trop hasardée. Sur la question de l’oralité et la mise par écrit des textes avestiques à 

l’époque sassanide tardive, voir également Huyse (2008).  
150 Texte moyen-perse en annexe, p. 410. La traduction française s’appuie sur celle de Shaki (1981, 

117‑20).  
151 Le souvenir de ses réformes dans le domaine religieux est également témoigné dans le 

Kārnāmāg ī Ānūširwān (Grignaschi 1966, 16‑19). Pour un portrait historique du règne de Ḫusraw 

Ier, se référer à Gariboldi (2006). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  119 

Mais ce souverain est également célébré dans plusieurs sources pour son 

éducation philosophique et littéraire. Et ce n’est pas pour rien qu’une bonne partie 

des sources perso-arabes conservent de lui l’image d’un monarque qui, avec les 

mots de al-Ṭabarī « chercha à répandre la justice, la bonne administration et la 

culture » (al-Balʿamī 1869, 2 : 223). D’ailleurs, les sources syriaques attestent 

l’engouement de Ḫusraw Ier pour la philosophie grecque, ainsi que ses relations 

avec des philosophes152. L’évêque monophysite Jean d’Éphèse (m. peu après 585) 

le décrit dans son Histoire ecclésiastique comme un homme « prudent et sage », 

bien que « toute sa vie durant assidu à l’étude de la philosophie »153. La Chronique 

de Séert souligne également que ce roi « était très versé dans la philosophie, qu’il 

avait apprise, dit-on, chez Mar Bar Ṣauma, évêque de Qardou, durant son séjour 

dans cette région, et chez Paul le philosophe perse » (Scher 1950, 147). Encore, 

l’évêque Michel le Syrien (m. 1199) rappelle que Ḫusraw Ier avait « lu tous les livres 

des philosophes et examiné toutes les religions » (1901, 2 : 339). Les informations 

de ces trois sources syriaques ont une correspondance dans les écrits du célèbre 

historien byzantin Agathias (Histoires II, 28.1-32.5)154. Celui-ci consacre un extrait 

détaillé sur Ḫusraw Ier, en soulignant, à l’instar des chroniques syriaques, son 

enthousiasme pour la philosophie. Mais l’historien révèle qu’il est sceptique au sujet 

de l’éducation du souverain perse et de sa préparation sur la philosophie 

aristotélicienne, malgré les éloges faits à son adresse par ses compatriotes et 

également par quelques Romains. Agathias (2007, 116) remarque que certains de 

ses compatriotes « le louent et l’admirent outre mesure, en disant que c’est un 

amateur de la littérature, un connaisseur expert de notre philosophie, qui a fait 

traduire pour lui par quelqu’un les textes grecs en langue perse ». L’historien 

 
152 Une bonne synthèse sur l’argument est fournie par Tardieu (1994).  
153 Texte syriaque en Brooks (1936, 316) et traduction française d’après Tardieu (1994, 310). 
154 Se référer à Huyse (2015) pour un examen du portrait de Ḫusraw Ier offert par des auteurs 

byzantins tels que Procope, Agathias, Ménandre le Protecteur et Théophylacte Simocatta. Force 

est de constater qu’Agathias informe d’avoir eu un accès indirect aux documents perses par 

l’intermédiaire de Serge, interprète syriaque. Il affirme à maintes reprises d’avoir consulté des 

« parchemins royaux » (II 27, 8, βασιλικαὶ διφϑέραι), des « livres persans » (IV, 30, 2, περσικοὶ 

βίβλοι) et des « annales royales » (IV, 30, 3, βασιλικὰ ἀπομνημονεύματα). Sur la question et la 

discussion inhérente la véracité de l’affirmation de l’historien byzantin, voir Huyse (2008, 149).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  120 

byzantin met donc en relief que, grâce aux intérêts intellectuels de Ḫusraw lui-

même, certains ouvrages furent traduits du grec au moyen-perse. Mais il ne se 

contente pas de fournir cette information. Il se préoccupe également de lister 

certaines des œuvres lues par le roi : « ils disent donc qu’il a dévoré tout le Stagirite, 

mieux que le rhéteur de Péanie ne l’aurait fait du fils d’Oloros, et qu’il s’est imprégné 

des doctrines de Platon fils d’Ariston, que ni le Timée n’est l’a rebuté, bien qu’il soit 

souvent hérissé de données géométriques et qu’il explore les mouvements de la 

nature, ni le Phédon, ni le Gorgias, ni aucun autre des dialogues subtils et plutôt 

complexes, tel que l’est à mon avis le Parménide ». Agathias offre ainsi une liste 

détaillée de ceux qui auraient pu être les lectures philosophiques de Ḫusraw Ier, qui 

comprenaient les ouvrages tant d’Aristote que de Platon. Par conséquent, si on doit 

croire à ses paroles, nous devons donc imaginer que ces textes existaient en 

traduction moyen-perse, à l’initiative de Ḫusraw, comme spécifié par l’historien lui-

même. Mais Agathias admet de ne croire guère à son excellente éducation. Tout 

d’abord, il n’accepte pas que les questions traitées dans les œuvres de philosophie 

grecque puissent être préservées « dans une langue fruste et ennemie des 

Muses », c’est-à-dire le moyen-perse. De plus, il n’accepte pas qu’un homme 

comme Ḫusraw Ier, élevé dans le milieu de la cour et dans « l’adulation constante », 

puisse trouver le moyen de tirer profite des enseignements des philosophes grecs, 

en les exerçant dans sa vie. Il conclut donc avec une constatation, en admettant 

que surement Ḫusraw pût nourrir un intérêt à l’égard de la littérature en la 

philosophie, en devenant ainsi « supérieur aux autres barbares ». Mais, 

contrairement à d'autres, il refuse de considérer ce roi comme un homme très sage, 

« supérieur à tous les philosophes d’autrefois ».  

Un texte d’origine sassanide, seulement survécu dans une rédaction arabe, 

atteste la politique culturelle de ce roi. Il s’agit d’un Kārnāmag de Ḫusraw, conservé 

dans le Tajārib al-Umam de Ibn Miskawayh155. Celui-ci remarque avoir copié des 

extraits d’après ce qu’Ānūširwān lui-même raconte dans son autobiographie 

(Grignaschi 1966, 16). Il affirme ici avoir pris en considération les règles de conduite 

 
155 Nous nous referons à la traduction française menée par Grignaschi (1966, 16‑45).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  121 

byzantines et indiennes, en choisissant celles qui pouvaient orner son pouvoir 

(Grignaschi 1966, 28). Il reconnait ne pas avoir « repoussé aucune personne parce 

qu’elle était d’une autre religion et d’un autre peuple ; nous ne leur avons pas caché 

par envie ce que nous possédions ; nous n’avons pas dédaigné d’apprendre ce 

qu’ils possédaient. En effet, connaitre la vérité et la science et les suivre, c’est la 

chose qui honore le plus les rois ; tandis que celle qui leur cause le plus de 

dommage, c’est d’être honteux d’apprendre, de s’abstenir par pudeur de 

rechercher la science. En effet, celui qui ne l’apprend pas ne peut pas être savant ». 

Ce passage du Kārnāmag confirme le portrait du souverain sage et juste, qui 

encouragea la traduction des ouvrages sur les règles de conduite grecques et 

indiennes.  

Cette affection à la culture, nous l’avons pu constater, concernait la 

littérature, la philosophie, ainsi que la médecine156. Certes, nous pouvons saisir la 

valeur, en tant que divertissement, des débats scientifiques et philosophiques. 

Dans certaines situations particulières, ces discussions avaient lieu après l’arrivée 

des témoins d’une culture étrangère à la cour du šāhānšāh. À ce propos, nous 

avons connaissance, grâce au récit de l’historien byzantin Agathias, de la 

dimension scénographique ainsi que l’aspect communautaire de ces événements. 

Agathias, à ce sujet, signale l’arrivée du philosophe et médecin syrien Uranius (IV, 

29.1-30.2) à la cour sassanide. Il décrit également l’exil de Damascius et d'autres 

six philosophes néoplatoniciens à la cour sassanide (IV, 30.3-31.9)157. Uranius était 

un médecin syrien, que l’historien byzantin décrit comme un véritable charlatan. 

Celui-ci se présenta à la cour sassanide avec l’ambassadeur Aréobindos, en se 

faisant passer pour un philosophe. Nous apprenons ainsi que Ḫusraw Ier l’accueillit 

chaleureusement, en organisant une dispute à la cour, en présence des mages. 

Après, il discuta avec lui « sur l’origine du monde, sur la nature, sur la question de 

 
156 On parvient à cette conclusion si on tient en compte la lecture des Solutiones ad Chosroem de 

Priscien de Lydie et l’introduction du physicien Burzōy au Kalila wa Dimna, ainsi que les 

considérations de Kraus (1933, 17‑19), De Blois (1990, 28‑32) et Tardieu (1994, 311).  
157 Sur le sujet, nous renvoyons la lecture à Averil Cameron (1969, 164‑76), Melasecchi (1996), 

Delaini (2014, 89‑101)  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  122 

savoir si cet univers serait sans fin et s’il fallait penser qu’il y avait un principe unique 

de toutes choses » (Agathias 2007, 119). Agathias précise que malgré Uranius 

n’avait rient de pertinent à dire, il reçut tous les honneurs de la part du roi perse. 

Mais ce récit ouvre la possibilité à l’historien d’introduire l’arrivée d’un groupe bien 

plus apprécié de philosophes, qui avait eu lieu auparavant. Il s’agissait de sept 

philosophes néoplatoniciens, provenant de l’école d’Athènes à la suite des 

mesures contre les païens de l’empereur Justinien (r. 527-565) en 529, qui 

empêchait les païens d’enseigner. Par conséquent, les savants de la célèbre 

Académie furent obligés de quitter l’Empire158. Nous avons également 

connaissance de leur identité : il s’agissait de Damascius le Syrien, Simplicius le 

Cilicien, Eulamios (ou Eulalios), le Phrygien, Priscianus le Lydien, Hermias et 

Diogène les Phéniciens et, enfin, Isidore de Gaza. Ceux-ci se réfugièrent à la cour 

sassanide en 531, an de l’intronisation de Ḫusraw Ier, probablement attirés par ce 

roi connu pour sa grande culture159. Néanmoins, les sept philosophes quittèrent la 

cour perse un an après, car ils ne trouvèrent pas les conditions et le souverain qu’ils 

attendaient. Agathias peut ainsi profiter pour donner son avis négatif sur Ḫusraw, 

en ne l’estimant pas capable de reconnaître un bon philosophe (comme les 

néoplatoniciens) d’un imposteur (Uranius)160. Les savants purent retourner dans 

l’Empire byzantin grâce à une condition concernant leur protection, imposée par 

 
158Sur la fin des activités de l’école d’Athènes, nous renvoyons la lecture à Alan Cameron (1969). 
159 Agathias (2007, 120) décrit en ces termes la décision prise par les philosophes : « Ils se 

laissèrent persuader par ce que leur chantaient beaucoup de gens : que le gouvernement chez les 

Perses était parfaitement juste et tel que le veut la parole de Platon, la philosophie et la royauté ne 

faisant qu’un ». Il faut justement rappeler, à cet égard, l’incongruence au niveau chronologique. En 

effet, il n’était pas possible que les sept philosophes, qui avaient quitté Athènes dans le même an 

de l’intronisation de Ḫusraw Ier, étaient déjà à connaissance de l’intérêt culturel du souverain perse. 

En même temps, s’ils avaient reçu cette information quand Ḫusraw était encore un principe, il est 

invraisemblable qu’ils décidassent de rejoindre la Perse car Ḫusraw était le plus jeune des fils de 

Kawād (Alan Cameron 1969, 13). Nous renvoyons la lecture à la contribution de Cameron, qui 

reconstruit une nouvelle datation du voyage des sept savants.  
160 En ce sens, il est fidèle au récit de Procope (Guerres II, 6-20), qui définit le roi perse comme un 

« inculte » (Huyse 2015, 204). Sur l’attitude de Agathias vis-à-vis à l’histoire sassanide et, en 

particulier, à Ḫusraw, voir Averil Cameron (1969, 172‑76) et Zambarbieri (2017, 269‑77).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  123 

Ḫusraw Ier dans le traité de paix siglé en 532161. Il nous semble important de 

rappeler ici que ce récit de Agathias est le seul qui narre du voyage des sept 

philosophes. Cependant, nous n’avons pas de raisons de douter de la réalité de 

cet événement, car nous possédons un traité philosophique dédié à Ḫusraw lui-

même, les Solutiones eorum de quibus dubitavit Chosroes Persarum rex 

(‘Solutions de ce dont a douté Chosroès, roi des Perses’)162. Celui-ci se préserva 

dans une copie en latin, probablement composé à la cour carolingienne de Charles 

II le Chauve163. L’œuvre se présente comme un ensemble des questions posées 

par Ḫusraw Ier sur des thèmes de psychologie, médecine et physique, selon une 

organisation aristotélicienne « d’abord ce qui concerne l’âme en tant qu’espace de 

la sensation, ensuite le corps en tant qu’espace de l’âme, enfin la nature en tant 

qu’espace du corps » (Tardieu 2015, 306‑7). Plus en détail, les trois premiers 

chapitres sont axés sur la composition de l’âme humaine, la physiologie du sommeil 

et la question du rêve. Suivent des questions d’ordre médical et, enfin, la section 

majeure, destinée à des problématiques de nature météorologique et astronomique 

(climats, saisons, solstices, équinoxes, etc.) et les théories de l’attirance des 

contraires et du pneuma. L’ouvrage est structuré en un ensemble de questions, 

posées par le roi lui-même, et de réponses explicatives du philosophe164. Nous y 

retrouvons les enseignements aristotéliciens, ainsi que les leçons de Théophraste 

et des citations d’après Posidonios et Strabon. Nous pouvons remarquer que les 

thèmes abordés dans les Solutiones, demandés par le roi sassanide, avaient pour 

objet la connaissance du gētīg. À ce propos, S. Azarnouche et Ramble (2020, n. 

 
161 Voir à ce sujet Melasecchi (1996, 32) et Börm (2007, 279). La réalité de ces vicissitudes a été 

remise en question par plusieurs savants. Pour une analyse de diverses positions, nous renvoyons 

à Delaini (2014, 95‑101).  
162 Sur l’argument, se référer à Börm (2007, 279‑80). Pour ce qui concerne le texte, voir la récente 

édition du texte (Priscian 2016), ainsi que les contributions de Marcotte (2015), Tardieu (2015) et 

Dan (2017). Sur la question de la réalité de l’échange entre Priscien et Ḫusraw Ier, voir en particulier 

Marcotte (2015, 291‑98) et Dan (2017, 586‑88).  
163 Se référer à Delaini (2014, 91), qui fournit une bibliographie supplémentaire sur le sujet, en 

s’attardant sur l’hypothèse qui considère les Solutiones comme le produit de l’intellectuel irlandais 

Jean Scot Érigène (m. en. 876).  
164 Tardieu (2015, 311) rappelle à juste titre qu’il s’agit d’une construction philosophique particulière, 

qui a été diffusément étudiée par Hadot (1980).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  124 

137) remarquent que cela est conforme à une vision qui réserve la compréhension 

du mēnōg à la classe sacerdotale zoroastrienne. Le Dēnkard 4.22 présente cette 

distinction, où « les accès à ces deux aspects complémentaires du savoir sont bien 

différenciés. Le mēnōg se voit directement tandis que le gētīg doit être dessiné et 

représenté ».  

Nous pouvons enfin relever l’attention du roi perse pour la pensée 

philosophique grecque et indienne dans les rapports qu’entretint avec d’autres 

personnalités. On a déjà eu l’occasion de mentionner rapidement Burzōy, physicien 

de Ḫusraw et responsable de la traduction en moyen-perse d’un ouvrage sanskrit, 

le Pañcatantra (‘Les cinq règles de sagesse’), devenu célèbre dans les sociétés 

islamiques et dans l’Europe médiévale avec le titre de Kalīla wa Dimna165. Il 

apparaît que Burzōy fit un voyage en Inde, selon la volonté de son souverain166. De 

cette expérience, il emporta avec lui des livres indiens, concernant surtout la 

médecine. Le récit de son voyage est gardé dans des sources diverses, parmi 

lesquelles figure également un texte autobiographique167. Celui-ci, ouvrant la 

version arabe du texte, le Kalīla wa Dimna, raconte son histoire, sa formation dans 

la science médicale, son voyage en Inde et son choix d’embrasser la vie d’ascèse. 

Certes, l’autobiographie, ainsi que d’autres éléments présents dans le texte, révèle 

la circulation des savoirs entre l’Iran et le sous-continent indien. Comme le souligne 

 
165 La bibliographie sur ce texte est très riche. Voir en particulier de Blois (1990), Brockelmann 

(2012) et Riedel (2010), qui présentent de nombreuses références. La traduction en arabe fut 

produite par le célèbre intellectuel et traducteur Ibn al-Muqaffaʿ. Force est de constater que l’originel 

moyen-perse, dont les versions arabes et syriaques furent composées, n’est pas survécu. Sur le 

rapport entre la traduction moyen-perse de Burzōy et les successives versions arabo-persanes et 

syriaques, se référer à de Blois (1990, 1‑11)  
166 Le souvenir des contacts entre l’Empire perse et ceux du sous-continent indien survit dans 

l’œuvre moyen-perse Wīzārišn ī čatrang ī nihišn ī nēw-ardaxšīr (‘L’explication des échecs et la 

disposition de la table royale’), où le sage perse Wuzurgmihr et le champion indien se défient à 

résoudre des jeux. Nous renvoyons à l’édition de Panaino (1999b), accompagnée d’une riche 

documentation. Sans entrer dans les méandres de la question, nous voulons souligner que la figure 

de Wuzurgmihr, présente dans les littératures moyen-perse et arabo-persane, semble se 

superposer à celle de Burzōy. Sur la question voir Christensen (1930, 103), qui propose de 

reconnaître une seule personne dans les deux figures littéraires, et de Blois (1990, 48‑49), Panaino 

(1999b, 107‑19) et Shaked (2013, 221‑22). 
167 Pour des détails sur la survivance de ces récits, voir Khaleghi-Motlagh (1989).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  125 

justement Delaini (2014, 47‑53), l’étude du texte témoigne la préservation des 

connaissances médicales indiennes, telles que les théories sur le développement 

du corps humain.  

Enfin, nous voulons rappeler le nom de Paul le Perse, un chrétien de l’Église 

syro-orientale qui a dédié à Ḫusraw Ier deux traités de philosophie sur Aristote. 

Comme on l’a vu, la Chronique de Séert (Scher 1950, 147) mentionne son nom 

parmi les enseignants de Ḫusraw Ier 168. Provenant du milieu de l’école de Nisibis, 

il arriva à Ctésiphon en 529, durant le règne de Kawād. Les textes de Paul le Perse 

étaient de manuels d’initiation à la philosophie. Il s’agissait d’un Traité sur l’œuvre 

logique d’Aristote le philosophe, pour le roi Ḫusraw et d’une autre introduction à 

l’œuvre d’Aristote, dont le titre n’a pas survécu169. Il semble alors qu’avec Paul le 

Perse la logique aristotélicienne trouve un vecteur privilégié pour pénétrer dans le 

milieu de la cour sassanide. En ce sens, ce philosophe fut l’intermédiaire entre 

l’environnement perse et les connaissances de la philosophie aristotélicienne, qui 

avaient été introduites par Serge de Rešʿaina seulement quelques décennies 

avant170. Enfin, rappelons-nous la possibilité que le traité sur la logique 

aristotélicienne de Paul le Perse fût en réalité composé en moyen-perse, comme 

l’ont souligné plusieurs chercheurs171. Quoi qu’il en soit, le zoroastrisme montre 

d’avoir dialogué avec la pensée philosophique aristotélicienne et néoplatonicienne 

dans l’Antiquité tardive172. Nous trouvons des traces de cet échange dans certaines 

sources moyen-perses. À titre d’exemple, considérons le quatrième livre du 

 
168 Tardieu (1994, 315) suggère à cet égard que l’attribution du rôle d’enseignant à Paul le Perse 

soit une extrapolation qui s’explique sur la base de la dédicace de ses deux traités à ce roi. 
169 Le texte survit dans une version en arabe, gardée dans le Kitāb tartīb al-saʿadāt wa manāzil al-

ʿulūm (‘La classifications des bonheurs et la hiérarchie des sciences’) de Ibn Miskawayh. Voir 

Tardieu (1994, 317), qui présente une riche bibliographie sur l’argument.   
170 Pour un examen plus détaillé, se référer à Delaini (Delaini 2014, 72‑76). 
171 Voir sur ce point Baumstark (1922, 246), Vööbus (1965, 171), Gutas (1983, 239), Sims-Williams 

(Sims-Williams 2009, 268) et Delaini (2014, 76). Nous voulons également mettre l’accent sur la 

possibilité que des versions moyen-perses des ouvrages d’Aristote existaient. Voir à cet égard 

l’étude menée par Hermans (2018). 
172 Voir les contributions de Shaki (1970; 1973; 1975; 2012a), Shaked (1987), Bailey (1943), 

Hermans (2018) et Azarnouche et Ramble (2020, 373‑78).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  126 

Dēnkard, auquel nous avons fait référence au cours de ces dernières pages173. 

Cereti (1995, 108 et n.9) a mis en relief qu’un élément de cet ouvrage, lié à la 

procession des Aməša Spənta (9.4-16.10), dont l’interprétation est difficile, semble 

dériver d’une source grecque, peut-être Damascius lui-même. Le vocabulaire 

même utilisé dans l’œuvre est très complexe. En effet, on fait une large utilisation 

des termes abstraits qui, probablement, traduisaient des mots d’origine grecque. 

Plus récemment, S. Azarnouche et Ramble (2020, 374) ont également mis en 

lumière que le prologue du quatrième livre du Dēnkard montre « une adaptation 

particulièrement audacieuse de la doctrine néoplatonicienne de l’Un et de 

l’émanation de l’Intellect ». Alors, dans l’économie du texte, Ohrmazd se trouve 

dans la position de l’Un, Wahman prend la place de l’Intellect et Ardwahišt, un des 

Aməša Spənta, hypostase de la justice, celle de l’Âme universelle.  

 On peut tirer, semble-t-il, un portrait bien défini du Ḫusraw, comme un 

souverain éclairé, dont le bon gouvernement est le fruit de son ouverture 

intellectuelle. D’ailleurs, il est probable que Ḫusraw Ier lui-même tira profit des 

visites des savants étrangers pour renforcer son image de protecteur et mécène 

des sciences, dans le sillage de l’exemple d’Ardašīr et Šāpur (Delaini 2014, 91). 

Comme l’écrit Tardieu (2015, 312) à l’égard de l’attitude intellectuelle de Ḫusraw 

Ier, le fait d’avoir pris du plaisir « à interroger directement ou par écrit des 

philosophes grecs transfuges de l’Empire byzantin correspond à la réalité de 

l’image du personnage chez ses contemporains et dans les traditions arabo-

persanes et syriaques le concernant. Il passe, en effet, pour le souverain qui n’a 

cessé, sa vie durant, de questionner savants et sages de son entourage ou de 

passage à sa cour. Sa curiosité s’étendait à tous les domaines du savoir et ne 

connaissait aucune frontière culturelle. Il est par excellence, selon la formule 

d’Henri de Fouchécour, ‘le premier interrogateur, mais aussi l’animateur qui 

provoque les questions de l’assistance’174 ». Le récit d’Agathias, bien que ce soit 

 
173 Un certain nombre d’études a été mené en particulier sur le troisième livre. Nous pensons 

notamment ici aux travaux de Josephson (2012) et König (2018).  
174 Citation d’après l’ouvrage de Fouchécour (2009, 60). Il faut justement rappeler, dans le sillage 

de Tardieu (2015, 312‑13), que la collection syro-orientale de christologie syriaque, composée aux 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  127 

défavorable envers Ḫusraw le « barbare » et son Empire, manifeste l’intérêt vif du 

roi pour les sciences et la philosophie, ainsi que le caractère cosmopolite de sa 

cour. L’intention de l’historien byzantin est vouée à dénigrer la réalité perse, 

cependant ses informations confirment une tendance attestée par un groupe 

diversifié des sources. De plus, les écrits du physicien Burzōy et du philosophe 

Paul le Perse une fois de plus témoignent les dynamiques de la circulation et de la 

transmission des savoirs dans le vaste espace eurasiatique.   

 

1.2. Faire de la science dans le califat abbasside 

 

1.2.1. Le mouvement de traduction 

 

 Dans l’année 754, Abū Jaʿfar ʿAbd Allāh ibn Muḥammad al-Manṣūr prend le 

titre de calife, en succédant au premier représentant de la dynastie abbasside, Abū 

al-ʿAbbās al-Saffāḥ. Al-Manṣūr a été le promoteur d’un ensemble d’innovations sur 

les plans politique et idéologique. Ce processus intéresse également la sphère 

culturelle du califat, en ce qui est connu, d’après l’importante contribution de Dimitri 

Gutas (1998), comme la période des traductions. Le mouvement de traduction 

représente un moment fondateur de l’histoire du califat abbasside et, plus en 

général, de la vie intellectuelle des sociétés islamiques175.  

 
VIIIe et IXe siècles, témoigne plusieurs épisodes où Ḫusraw Ier posa des questions d’ordre 

théologique aux évêques. Le savant français écrit à ces sujet que le roi « est intéressé par la 

théologie chrétienne essentiellement parce qu’il est friand d’exercices dialectiques. La proximité des 

théologiens lui donne, en effet, en plus de se divertir de polémiques entre Églises rivales et d’asseoir 

par là son autorité de chef d’État, de manier les argumentations logiques qui constituaient le 

fondement de la formation dans les écoles nestoriennes ».   
175 Nous ne pouvons pas nous pencher sur l’histoire des sciences dans l’Arabie préislamique et 

dans le califat omeyyade. Cependant, nous renvoyons sur le sujet aux contributions de Saliba (2001; 

2007, 1‑72). De même, voir Brentjes (2017, 33‑66) sur la question de l’enseignement des sciences 

en milieu abbasside. Pour une introduction générale sur les caractères du mouvement culturel de 

traduction en contexte abbasside, voir Martini Bonadeo (2012). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  128 

Dans une période de presque deux siècles, un nombre considérable 

d’œuvres scientifiques philosophiques et médicales grecques a été rendu en arabe. 

Cette activité de traduction a eu le mérite de préserver dans une nouvelle édition 

arabe des textes de l’Antiquité qui n’ont pas survécu jusqu’à présent.  

En suivant les travaux de ʿAbdel-Ḥamīd Ṣabra, Roshdi Rashed, Dimitri 

Gutas et George Saliba, dont leur contribution a été cruciale pour la compréhension 

du processus de transmission gréco-arabe, nous pouvons distinguer quatre 

caractéristiques principales du phénomène176. Tout d’abord, il faut garder à l’esprit 

qu’il s’agissait d’un processus stable dans le temps, qui a produit des effets 

durables dans la vie intellectuelle de la société. Deuxièmement, il impliqua une 

bonne partie des élites politique et culturelle : les chercheurs et les savants, issus 

des groupes ethniques et culturels divers ainsi que les mécènes, c’est-à-dire les 

califes, les princes, et les aristocrates, dont l’effort continu a stabilisé le procès 

jusqu’à l’arrivée au pouvoir des Buyides, en 945. De même, on peut constater qu’il 

a trouvé le soutien de l’élite intellectuelle et politique abbasside, en recevant des 

subventions financières publiques ainsi que privées. En dernier lieu, force est de 

remarquer que l’œuvre de traduction a suivi une méthodologie philologique 

rigoureuse, sur la base des textes de l’Antiquité grecs ou de leurs versions 

syriaques. Abattouy (2001b, 7) rappelle à ce sujet que certains ouvrages 

importants, tels que les Eléments d’Euclide, l’Almageste de Ptolémée et la 

Physique d’Aristote, ont été traduits à plusieurs reprises, pour raffiner et corriger 

les versions arabes précédentes.  

Saliba (2007, 52‑56) a eu le mérite de montrer, sur la base de sources 

primaires, que la traduction d’ouvrages scientifiques répondait à des nécessités 

d’ordre pratique de la société. En effet, l’arabisation de l’administration centrale (les 

dīwān) à l’époque omeyyade tardive se traduisit dans le développement de 

connaissances spécialisées. Celles-ci, à leur fois, nécessitaient d’un vocabulaire et 

des notions nouveaux, en mesure d’achever et mener à bien les activités de 

 
176 Voir en particulier Ṣabra (1987; 1996), Roshdi Rashed (1989), Dimitri Gutas (1998) et George 

Saliba (1998; 1999; 2007).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  129 

l’administration, telles que la détermination des mesures de terrains, le calcul des 

impôts, la définition d’un calendrier pour le payement. Ce genre d’opérations 

demandèrent, parmi d’autres, des notions d’arithmétiques, de géométries et de 

simples connaissances astronomiques.  En ce contexte, la traduction de manuels 

et ouvrages utiles était fortement envisagée.  

  Gutas a contribué de manière substantielle à l’analyse de la question, en 

développant une étude globale du phénomène de transmission et en soulignant les 

raisons idéologiques de ses patrons, les Abbassides177. Nous avons déjà 

mentionné le rôle du calife al-Manṣūr en tant qu'architecte d’un tel programme 

politique, hérité plus tard par son fils al-Mahdī. Gutas (1998, 28‑52) met en 

évidence que les deux, en tant que premiers représentants de la dynastie au 

pouvoir, élaborèrent une idéologie califale qui pouvait faciliter les circonstances de 

leur montée au pouvoir. Ainsi, ils affirmèrent avoir rétabli la descendance du 

Prophète, en déposant les usurpateurs omeyyades et se présentant comme les 

successeurs légitimes des anciennes dynasties d’Iraq et d’Iran, depuis les 

Babyloniens jusqu’aux Sassanides, leurs ancêtres plus proches.   

  Le processus de transmission gréco-arabe a surement bénéficié des 

conditions particulières. En premier lieu, l’unification d’une vaste région qui 

comprenait la Perse, la Mésopotamie, le Croissant Fertile et l’Égypte avait poussé 

les conflits sur les nouvelles frontières. La pacification de cette région, qui 

précédemment avait souffert les nombreuses guerres entre les Sassanides et les 

Byzantins, a permis un dialogue intellectuel plus simple entre groupes ethniques, 

religieux et culturels divers. Les premières phases du mouvement de traduction ont 

bénéficié de la maîtrise du grec et du syriaque des chrétiens de l’Église syro-

occidentale et syro-orientale ainsi que des sabéens.  

 
177 Certes, l’étude de Gutas souffre aussi de certaines faiblesses. D’abord, il ne tient pas 

suffisamment en compte les conditions de la réflexion scientifique et du procès de traduction gréco-

arabe à l’époque omeyyade. Encore, le discours idéologique souvent semble éclipser les facteurs 

matériels qui ont motivé les caractères du mouvement de traduction.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  130 

Abattouy (2001b, 14) rappelle à juste titre que la plupart de traducteurs ne 

connaissaient pas le sujet des ouvrages sur lesquels ils travaillaient. Pour faire face 

à cette condition, il était une pratique courante pour le traducteur de coopérer avec 

un savant expert dans le domaine scientifique concerné. En d’autres cas, les 

traducteurs apprenaient une langue pour pouvoir accéder à de nouvelles œuvres 

sur leur argument d’étude. Considérons à ce propos l’exemple du polygraphe et 

médecin chrétien Qusṭā ibn Lūqā (m. 912), expert en arabe et syriaque, qui se 

rendit dans l’Empire byzantin pour apprendre le grec. Il retourna de son voyage 

avec des livres, qui traduisit en arabe après son retour à Baghdad. Il semble qu’il 

emporta avec soi une copie des Mécaniques de Héron, qui traduisit pour le prince 

abbasside Aḥmad ibn Muʿtaṣim178.  

De plus, il faut considérer que certains centres intellectuels de l’Antiquité 

tardive ont survécu à l’époque abbasside. Considérons à titre d’exemple le cas de 

Jundišāpūr, où l’existence d’une école (bēt mardūtā) est témoignée par une lettre 

envoyée par le katholikòs Timothée Ier (m. 823) à Serge, métropolite de la ville. 

Avec son épître Timothée lui demandait d’accueillir un tel Gabriel, qui voulait étudier 

médecine dans la bēt mardūtā de la ville (Delaini 2014, 69‑70). Ce katholikòs 

gardait également une bonne relation avec l’autorité califale. À ce propos, nous 

avons connaissance du fait qu’al-Mahdī lui avait commandé la traduction des 

Topiques d’Aristote (Peters 1968, 20‑21)179. De plus, c’est de Jundišāpūr qui 

provenait Jurjīs, le physicien qui avait été introduit à la cour d’al-Manṣūr. Celui était 

originaire de la famille persane des Baḫtīšūʿ qui, au fil des siècles, produisit sept 

générations de médecins (Abbott 1968, 72)180.       

 
178 Gabrieli (1912, 352‑55) fournit une liste des œuvres traduites du grec à l’arabe par le savant 

chrétien, avec les détails sur les patronages, les révisions successives, ainsi que les références à 

des traductions et études modernes.    
179 Timothée traduisit en arabe l’œuvre à l’aide de son élève Abū Nūḥ. Un siècle plus tard, Ḥunayn 

ibn Isḥāq produisit une nouvelle version en syriaque des Topiques, utilisée plus tard pour une 

deuxième traduction arabe de Yaḥyā ibn ʿAdī (m. 974).   
180 Voir également Rageb (2015, 27‑33). Cependant, nous sommes en désaccord avec ses 

considérations finales qui nient l’existence de l’institution du bīmāristān (l’hôpital) dans la ville de 

Jundišāpūr.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  131 

L’école de Jundišāpūr faisait partie d’un réseau de monastères et lieux de 

culte chrétiens, qui ont continué leurs activités religieuses et culturelles après la 

chute de l’Empire sassanide. Comme nous l’avons déjà précisé, les communautés 

syro-chrétiennes jouirent d’un grand prestige dans le mouvement de traduction. En 

effet, les savants issus de ce milieu possédaient les connaissances linguistiques 

pour traduire avec précision les ouvrages anciens. De plus, ils avaient un accès 

aisé aux manuscrits gardés dans les bibliothèques des monastères. Rappelons à 

ce propos les monastères de Qennešre (jusqu’à l’an 815) sur l’Euphrate, Mār 

Mattai, proche de Mosul et Dayr Qunna, aux alentours de la ville de Baghdad. C’est 

ici que le philosophe syriaque Abū Bišr Mattā ibn Yūnus (m. 940) avait étudié 

(Brentjes 2017, 36)181.  

Bien évidemment, l’opération de traduction déboucha finalement sur un 

changement du savoir. En effet, les matériels traduits permirent une réflexion 

nouvelle et originale dans les différents domaines du savoir, ainsi que « la création 

de nouvelles branches scientifiques et la mise en œuvre de nouveaux 

paradigmes » (Abattouy 2001b, 15). Considérons, à titre d’exemple, le domaine de 

la mécanique, qui vit un développement de la science des poids et des balances182, 

ainsi que des automates, dont on parlera plus en détail au cours du deuxième 

chapitre de la section.  

 Une analyse des textes traduits tout au début du procès révèle que le choix 

était dominé par des intérêts fortement pratiques. Il s’agissait en particulier 

d’ouvrages sur l’astronomie, l’astrologie, la mathématique, la médecine et la 

pharmacologie183. Nous pouvons mentionner, parmi d’autres, les traductions du 

 
181 Les savants syriaques ont beaucoup contribué à la diffusion de la philosophie grecque dans le 

milieu abbasside. En ne pouvant pas se pencher largement sur ce thème, on renvoie la lecture aux 

récentes contributions de Hugonnard-Roche (2019) et Martini Bonadeo (2019).  
182 Sur l’argument, se référer aux nombreuses contributions d’Abattouy (1999; 2000; 2001a; 2002; 

2013). Le chercheur souligne à juste titre qu’en contexte islamique eut lieu une « réorganisation du 

noyau de la mécanique antique en une véritable science des poids ou ʿilm al-aṯqāl, qui émergea 

dans le contexte arabe et fut plus tard adoptée comme une branche spéciale de savoir dans le 

moyen âge latin sous la dénomination de scientia de ponderibus » (2001b, 15).  
183 Pour une brève étude sur l’activité de traduction des œuvres philosophiques, que nous ne 

prenons pas en considération en cette discussion, se référer à D’Ancona (2011). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  132 

Tetrabiblos de Ptolémée, les traités médicaux de Galien et Hippocrate, le Materia 

Medica de Dioscoride, sur la pharmacologie ou, encore, l’Almageste de Ptolémée 

et les Eléments d’Euclide pour les études de mathématiques184. Pour illustration, 

remarquons que ce dernier texte a fait l’objet de plusieurs éditions, par al-Ḥajjāj ibn 

Maṭar (m. 833) et Isḥāq ibn Ḥunayn (m. 910/911). Abattouy (2001b, 11) explique 

justement qu’une « telle multiplicité de traitements textuels ne procède pas 

seulement d’une sensibilité pour la précision philologique, mais instruit plutôt sur 

l’utilité de la géométrie sur les niveaux pratique et théorique ». Sur ce point, nous 

pouvons considérer rapidement deux traités de l’astronome et mathématicien 

persan Abū al-Wafāʾ al-Buzjānī (m. 998), dont l’intérêt pratique pour la géométrie 

ressort des titres. Il s’agit du Kitāb fīmā yaḥtāju ilayhi al-ṣāniʿ min al-aʿmāl al-

handasiyya (‘Livre sur les constructions géométriques nécessaires pour l’artisan’) 

et du Kitāb fīmā yaḥtāju ilayhi al-ʿummāl wa al-kuttāb min ʿilm al-ḥisāb (‘Livre sur 

ce qui est nécessaire aux secrétaires et aux gouverneurs en science du calcul’).   

 Il est intéressant, à ce stade de notre travail, de relever que le mouvement 

de traduction ne concerna pas seulement la littérature grecque. En effet, le corpus 

d’ouvrages à traduire comprenait également des textes en syriaque, moyen-perse 

et sanskrit.   

 Nous avons déjà constaté que les monastères et les écoles de la 

communauté syro-chrétienne étaient de centre d’étude et de traduction en syriaque 

d’ouvrages scientifiques et philosophiques grecs. Une des majeures personnalités 

à avoir contribué à cette activité est Serge de Rešʿaina (m. 536), un prêtre 

monophysite, médecin et traducteur qui avait étudié à Alexandrie. Il contribua à la 

discussion philosophique par le biais de deux commentaires sur les Catégories 

d’Aristote et un autre, plus général, sur la logique aristotélicienne. Pour ce qui est 

des ouvrages scientifiques, ils lui ont attribué la traduction de vingt-six œuvres de 

Galien, et 12 d’Hippocrate, dont il reste des fragments incertains, et des textes 

 
184 Nous renvoyons à Gutas (1998, 193‑96), qui fournit un guide bibliographique par sujet sur les 

traductions du grec à l’arabe.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  133 

astronomiques185. Toutefois, les traductions du grec au syriaque dans l’Antiquité 

tardive ont été en nombre réduit. En effet, la plupart de traductions en cette langue 

a été produite à l’époque abbasside, souvent sur commande d’un calife, d’un prince 

ou d’un autre patron186. À ce propos, nous avons déjà évoqué les noms de deux 

traducteurs renommés : la figure du katholikos Timothée Ier, auquel le calife al-

Mahdī avait demandé d’achever une traduction des Topiques et celle de Ḥunayn 

ibn Isḥāq, qui avait créé une entreprise de traduction187. 

 Il faut également considérer la contribution de l’intermédiaire moyen-perse 

dans le mouvement de traduction. À l’époque sassanide, un nombre d’ouvrages 

philosophiques et scientifiques grecs et indiens avait été transmis en moyen-perse. 

Néanmoins, nous ne sommes pas en mesure de saisir l’ampleur de ce phénomène 

à cause des données souvent fragmentaires. En plusieurs cas, les versions en 

moyen-perse constituèrent les fondements pour de successives traductions en 

arabe188. En effet, à l’époque abbasside un nombre de savants persans participa 

activement au développement de la vie intellectuelle de la société. Nous voulons 

rappeler, à titre d’exemple, les astrologues persans Nawbaḫt (m. env. 777) et 

Yazdānḫwāst, mieux connu comme Māšāʾallāh (m. 815). Ibn al-Nadīm (1970b, 

589) spécifie que la plupart de ces savants étaient de traducteurs du persan à 

l’arabe.  

Considérons rapidement quelques exemples d’œuvres grecques parvenues 

aux Arabes par l’intermédiaire du moyen-perse. À ce propos, Nallino (1922) indique 

trois cas de transmission d’œuvres scientifiques grecques aux Arabes par 

l’intermédiaire d’une traduction moyen-perse. Tout d’abord, il mentionne les 

Géoponiques de Cassianus Bassus, une encyclopédie sur l’agriculture et la 

campagne, préservée en deux traductions arabes. L’une des deux déclare d’être 

 
185 Voir Troupeau (1991, 1‑2) et Fiori (2012, 128‑29).  
186 Voir sur le sujet Troupeau (1991). 
187 Nous renvoyons la lecture à Gabrieli (1924).  
188 À ce propos, nous pouvons considérer le témoignage d’Ibn al-Nadīm (1970b, 589‑90), qui offre 

une liste des traducteurs du moyen-perse à l’arabe. Sur l’argument, voir les contributions de Nallino 

(1922), Raffaelli (2001, 31‑43), Zakeri (2007) et Panaino (2004b; à paraître). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  134 

une traduction d’un texte anonyme persan (al-fārisiyya), titré Warz-nāma (‘Le livre 

de l’agriculture’), que Nallino date au plus tard au VII siècle189.  

 Les deux autres concernent des ouvrages sur l’astrologie. Il s’agit des 

Ἀνϑολογίαι (‘Anthologies’) de Vettius Valens (m. 175) et des Παρανατέλλοντα τοῖς 

δεκανοῖς (‘Paranatellonta des Décans’) de Teucros ‘le Babylonien’ (env. entre Ier 

siècle avant notre ère et Ier siècle de notre ère). Une première recension des 

Ἀνϑολογίαι de Vettius Valens semble avoir été produit au IIIe siècle et élaborée à 

nouveau au VIe siècle par un astrologue nommé Wuzurgmihr190. L’œuvre, connue 

avec le titre de Bizīdaj (une corruption du mp. wizīdag, « choix, anthologie »), son 

auteur et son traducteur Wuzurgmihr sont souvent cités dans la littérature arabe et, 

successivement, latine191.  

Teucros est bien connu comme l'auteur d’un traité grec sur les 36 décans, 

traduit en moyen perse et ensuite en arabe, que l’on trouve chez Abū Maʿšar (Kitāb 

al-mudḫal al-kabīr) et Ibn Hibintā (Kitāb al-muġnī). La traduction de son texte a eu 

un rôle crucial dans la circulation du système des Décans, c’est-à-dire la 

subdivision du zodiaque en 36 Décans, chacun de 10 dégrée, trois pour 

constellation et de la Paranatellonta, les constellations qui se lèvent de l’horizon au 

même moment d’un de Décans192.  

 Plus récemment, Pingree a montré que la version arabe du IXe siècle du 

Carmen Astrologicum de Dorothée de Sidon (fl. Ier siècle de notre ère), produite par 

l’astrologue ʿUmar ibn al-Farruxān al-Ṭabarī, avait été achevée sur la base d’un 

 
189 Nous renvoyons la lecture à Nallino (1922, 346‑51), qui identifie les trois manuscrits dans 

lesquels le texte est conservé.  
190 Panaino (2004, 224) suggère de distinguer ce Wuzurgmihr du ministre homonyme de Ḫusraw Ier 

et de son médecin de cour, Burzōy.  
191 Se référer à Raffaelli (2001, 31‑33), qui présente une analyse des références à l’ouvrage dans 

la littérature arabe.  
192 Voir Nallino (1922, 356‑62), Raffaelli (2001, 37‑39) et Panaino (2002a, 4; 2004b, 225‑27).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  135 

intermédiaire moyen-perse193. Ibn al-Nadīm (1970b, 575; 641) mentionne l’ouvrage 

en question parmi ceux qui avaient été traduits à l’époque de Šāpūr I194. 

 Les études de Pingree (1963b, 119; 1973a, 35) et de Panaino (1998, 38‑40; 

2004b, 222‑24) ont également suggéré l’existence d’une traduction moyen-perse 

de l’Almageste de Ptolémée. Néanmoins, on n’est pas en mesure d'établir si le 

médecin et traducteur ʿAlī ibn Sahl Rabbān al-Ṭabarī a utilisé cette version pour sa 

traduction de l’œuvre en arabe. Les paramètres issus de l’Almageste ont été 

comparés avec ceux indiens, provenant du texte sanskrit Paitāmahasiddhānta 

(Panaino 2004b, 224). 

En conclusion, considérons également que la connaissance d’ouvrages 

sanskrits sur la mathématique, l’astronomie, l’astrologie et la médecine semble 

avoir été possible grâce à l’intermédiaire moyen-perse. Gutas (1998, 24‑25) 

remarque que des traductions du sanskrit à l’arabe ne semblent pas avoir eu lieu à 

l’époque abbasside. Néanmoins, il semble que l’astronome d’al-Manṣūr, al-Fazārī, 

avait utilisé une collection de textes sanskrits sur l’astronomie, apportés par une 

ambassade aux alentours de 771, pour rédiger son Zīj al-Sindhind al-kabīr (‘La 

grande table astronomique indienne’) (Plofker 2007, 362).    

 

1.2.2. Quelle place pour la technique ?  

 

Les ingénieurs de l’Antiquité et de la période médiévale possédaient des 

notions élémentaires qui concernaient, en particulier les machines simples, c’est-

à-dire les dispositifs élémentaire, transformant une force en une autre : le levier, la 

 
193 Pour une discussion de la question, voir Pingree (Dorothée de Sidon 1976, VII‑XVII; 1989, 229), 

Raffaelli (2001, 33‑34) et Panaino (2004b, 227‑28). Nous rappelons également la récente 

contribution de Cottrell et Ross (2019), qui nient l’existence de versions moyen-perse du poème 

astrologique de Dorothée, ainsi que le rôle joué par les savants d’époque sassanide dans la 

survivance et circulation du matériel astrologique. Comme souligné précédemment, nous sommes 

en désaccord avec les conclusions avancées en cet article. 
194 Les autres textes que, selon le Fihrist, avaient été traduits en moyen-perse, sont ceux de Hermès 

le Babylonien, Dorothée de Sidon, Phèdre l’Athénien, Ptolémée et Farmāsib l’Indien.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  136 

poulie, le coin, le treuil et la vis. En particulier, les travaux et les résultats des 

ingénieurs hellénistiques, tels que Archimède, Ctésibios, Héron d’Alexandrie et 

Philon de Byzance, avaient désormais jeté les bases pour la conception des 

machineries de levage et de guerre (Hill 1996, 5‑6). Les compétences requises aux 

ingénieurs et constructeurs étaient multiples et concernaient la géométrie, 

l’arithmétique, la trigonométrie. De plus, ils devaient montrer une connaissance 

appropriée des propriétés des matériaux et des principes fondamentaux de la 

pneumatique, hydrostatique et la mécanique. 

Force est de constater que le concept de spécialisation technique est plutôt 

récent. Comme l’explique justement Hill (1996, 7‑8), la plupart des intellectuels 

possédaient un savoir encyclopédique, très apprécié en contexte aulique. À ce 

propos Hill écrit à juste titre que « demarcation was unknown – they had to apply 

themselves to whatever matters were the concerns of their patrons at any given 

time. Versatility was normal, but it was also essential ». Pour illustration, 

considérons-nous le profil des frères Banū Mūsā. Ceux-ci étaient des influents 

hommes politiques, ainsi que des scientifiques experts dans la mathématique, la 

géométrie, l’astronomie, la musique et l’ingénierie. Leurs intérêts étaient multiples 

et ils s’exprimèrent dans les activités de traduction qu’ils coordonnèrent avec autres 

importantes figures, tels que Mūsā al-Ḫwārizmī (m. env. 850), Ḥunayn ibn Isḥāq 

(m. 873) et Ṯābit ibn Qurrā (m. 901).  

Dans le milieu islamique, Ibn al-Razzāz al-Jazarī (m. env. 1206) semble 

avoir été le seul à se consacrer entièrement à l’ingénierie. Il a travaillé à la cour du 

prince artouqide Nāṣir al-Dīn Maḥmūd (r. 1200-1222), où il a rédigé le Kitāb fī 

maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes 

ingénieux’). Il s’agit d’un traité détaillé sur les appareils automatiques, embelli de 

précieuses représentations, qui facilitent la compréhension de son fonctionnement. 

L’ingénieur avait conçu la structure du manuel, avec les descriptions détaillées et 

les dessins, afin de permettre la réalisation de ses dispositifs (Hill 1991, 175). Ainsi, 

on comprend que al-Jazarī était un technicien, capable de construire les 

machineries présentées dans son volume. Certes, il est assez probable qu’il 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  137 

travaillait avec des collaborateurs, surtout dans les projets plus imposants. En 

revanche, la situation des frères Banū Mūsā était différente. Leurs traités sur la 

technique n'accordent pas grande attention aux procès de construction. Il est donc 

possible qu’ils ne construisissent pas personnellement les machines, mais plutôt 

qu’ils travaillassent en collaboration avec des forgerons et des artisans (Hill 1996, 

10)195.  

Le mouvement de traduction qui caractérisa les deux premiers siècles de 

l’époque abbasside a permis la circulation de certains ouvrages grecs sur la 

mécanique. Ces traductions ont contribué à l’élaboration des réflexions originales 

et indépendantes dans le domaine de la technique en contexte abbasside. Les 

savants islamiques qui au fil des siècles ont consacré leurs études à la mécanique, 

ont développé des réflexions d’ordres théorique et pratique, en s’interrogeant sur 

la construction des instruments bien que sur les contextes sociaux de leur utilisation 

(Abattouy 2002, 109). Les fruits de leurs recherches ont fait l’objet de traduction en 

latin à partir du XIIe siècle, en permettant la circulation des connaissances sur l’art 

mécanique grecque et islamique dans l’Europe médiévale196.  

Venons-en maintenant aux textes. Quels ouvrages grecs sur la technique 

étaient disponibles dans la première époque abbasside ? Les sources mentionnent 

la circulation des traductions arabes de plusieurs auteurs, tels que Aristote, Euclide, 

Archimède, Philon197, Ménélaos d’Alexandrie, Héron et Pappus. Dans certains cas, 

les recensions arabes sont les seuls témoignages de certains textes qui n’ont pas 

survécu dans leur originel grec.   

 
195 À l’heure présente nous n’avons pas une connaissance précise des conditions de production des 

dispositifs savants et des horloges hydrauliques en contexte sassanide et abbasside. Comme le 

montre notre examen des exemplaires machiniques commandés par les šāhānšāh et les califes, il 

s’agissait d’instruments expressément conçus pour de diverses cours. Il nous semble donc probable 

que la conception et construction de ces objets étaient réservées à des laboratoires, où les 

ingénieurs pouvaient dialoguer avec les artisans (forgerons, orfèvres, graveurs). Néanmoins, cette 

question mérite une étude plus approfondie. Nous nous proposons de mener cette recherche dans 

le futur proche.    
196 Sur le sujet, on renvoie la lecture à Hill (1987; 1994) et Abattouy, Renn et Weinig (2001). 
197 Sa Pneumatique survit seulement dans son édition arabe. Voir la traduction française de Carra 

de Vaux (1902).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  138 

L’œuvre d’Archimède sur la mécanique n’a pas fait l’objet d’une traduction 

complète. En effet, ses deux traités principaux, Περὶ ἐπιπέδων ἱσορροπιῶν (‘De 

l’équilibre des figures planes’) et Τετραγωνισμὸς παραβολῆς (‘La quadrature de la 

parabole’) ne furent pas traduits en arabe. Son ouvrage sur l’équilibre des fluides, 

Περὶ τῶν ἐπιπλεόντων σωμάτων (‘Sur l’équilibre des fluides’), en revanche, a circulé 

sous forme d’un abrégé, le Maqāla fī al-ṯiql wa al-ḫiffa (‘Traité sur la lourdeur et la 

légèreté’). De plus, nous avons connaissance d’un ouvrage sur les horloges 

hydrauliques, qui lui est faussement attribué198.   

 Le savant chrétien Qusṭā ibn Lūqā (912) rédigea la version arabe des 

Mécaniques de Héron pour le prince abbasside Aḥmad ibn al-Muʿtaṣim. L’œuvre, 

nommée Fī rafʿ al-ašyāʾ al-ṯaqīla (‘Sur le soulèvement d’objets lourds’), survit 

seulement dans cette rédaction arabe. Le traité est organisé en trois livres, dont le 

premier prend en compte le fonctionnement des roues, la question du plan incliné, 

la théorie de l’équilibre. Le deuxième livre présente les cinq machines simples : le 

levier, la poulie, le coin, le treuil et la vis. La troisième partie se consacre à la 

description des machines et composants nécessaires pour soulever des charges 

lourdes et pour actionner les cinq machines simples (Abattouy 2001a, 185‑86).   

 En même temps, les frères Banū Mūsā, en compétition avec le groupe de 

chercheurs de Qusṭā ibn Lūqā qui travaillèrent sur les Mécaniques de Héron, 

commandèrent la traduction du traité de mécanique de Pappus, qui se présente 

comme un remaniement d’extraits de l’œuvre de Héron (Abattouy 2001b, 14).  

Comme nous allons le voir, les études de ces savants grecs, combinées aux 

réflexions aristotéliciennes, ont été cruciales pour l’élaboration d’autres aspects de 

l’art mécanique abbasside. À ce propos, nous ne voulons pas parler ici des études 

menées sur les automates. En effet, cet argument fait l’objet d’une analysée plus 

complète dans le chapitre suivant. Nous voulons au contraire nous pencher sur les 

réalisations et les résultats obtenus dans la science des balances et des poids en 

contexte islamique, un aspect central dans les traités de mécanique en contexte 

 
198 Le texte a été analysé et édité par Hill (1976; 1981b).  

https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Quadrature_de_la_parabole_(Archim%C3%A8de)
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Quadrature_de_la_parabole_(Archim%C3%A8de)


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  139 

abbasside. Certes, le développement d’un domaine de recherche entièrement 

dédié à cet argument révèle l’importance de ces instruments à des fins 

commerciales. Comme l’écrivent avec justesse Abattouy, Renn et Weinig (2001, 

5) :  

 

In a vast empire with lively commerce between regions fairly 

autonomous with regards to culture and economy, more and more 

sophisticated balances were, in the absence of standardization of 

measurements and currencies, key instruments governing the exchange 

of currencies and merchandise, such as precious metals and stones. It 

is therefore no surprise that Arab scholars produced numerous treatises 

specifically dealing with balances and weights, their construction, their 

theory, and their use. This literature culminated in the compilation by al-

Khāzinī around 1120 of a corpus of writings dedicated to the ideal  

balance conceived as a universal tool of science at the service of 

commerce, the so-called “balance of wisdom,” capable of measuring 

absolute and specific weights of solids and liquids, calculating exchange 

rates of currencies, and even of determining time. 

 

La valeur du corpus des textes concernant ces instruments est considérable, car il 

révèle une transformation dans les études mécaniques. En effet, les questions 

abordées par les traités du pseudo-Aristote, de Héron d’Alexandrie et de Pappus 

d’Alexandrie (fl. IVe siècle de notre ère) constituent la base pour une science des 

balances et des poids, qui « seeks to account for mechanical phenomena in terms 

of motion and force » (Abattouy 2002, 110).  

  À l’époque abbasside, le polymathe sabéen Ṯābit ibn Qurra (m. 901) était 

une importante personnalité de la vie intellectuelle de Baghdad. Ses activités se 

déroulaient dans le cercle des frères Banū Mūsā, qui l’introduisirent dans le milieu 

de la cour abbasside, où il devint un des conseillers les plus proches du calife al-

Muʿtaḍid (r. 892-902). Ṯābit ibn Qurra composa le Kitāb fī al-qarasṭūn (‘Le livre de 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  140 

la balance romaine’), un traité sur la balance fondé sur les présupposés d’Aristote. 

Ce texte, tout comme trois autres traités sur l’argument des Banū Mūsā, de Quṣtā 

ibn Lūqā et du mathématicien et médecin de la cour fatimide al-Ḥasan ibn al-

Hayṯam (m. 1039), a établi les fondements théoriques de la tradition islamique sur 

la mécanique (Abattouy 2001b, 110).  

 En conclusion, nous pouvons constater que toutes les personnalités citées 

semblent avoir contribué, d’une façon ou d’une autre, à l’élaboration théorique et 

pratique de certaines machineries qui peuplaient les cours des califes abbassides. 

L’activité de traduction de Qusṭā ibn Lūqā, de Ṯābit ibn Qurra et des frères Banū 

Mūsā avait encouragé l’étude des procès et des opérations mécaniques 

nécessaires pour concevoir et construire les dispositifs ingénieux. Les deux 

derniers volets de la thèse se consacrent à l’analyse des différentes typologies des 

automates présents dans l’environnement aulique. Comme nous aurons l’occasion 

de le voir, la plupart des créations abbassides datent précisément de la fin du IXe 

siècle et du début du Xe, donc peu après les activités de ces savants.  

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  141 

Chapitre 2.  

UN BESTIAIRE TECHNIQUE. 

LES MECANISMES INGENIEUX, MANIFESTATION DU POUVOIR 

 

 
LEONTES  See my lord,  

Would you not deem it breathed, 
and that those veins  
Did verily bear blood? 

POLIXENES Masterly done. 
The very life seems warm upon her 
lip.  

   LEONTES The fixture of her eye has 
motion in’t 
As we are mocked with art. 

         Shakespeare, A Winter’s Tale  

 “My story is similar to yours, but it’s more 

interesting because it involves robots”. 

Le robot Bender, série télévisée Futurama 

(FOX)  

 

2.1. La machine philosophique  

 

En mars 2019, le temple bouddhiste Kōdai-ji de Tokyo a présenté à ses 

visiteurs Mindar, un androïde modelé sur la figure de Kannon (le Avalokiteśvara 

sanscrit), le bodhisattva de la pure compassion. Il s’agit d’un robot androgyne en 

aluminium de presque deux mètres de hauteur, avec le visage, les mains et les 

épaules en silicone, visant à simuler les formes humaines. Mindar accueille les 

visiteurs du temple en récitant un sermon à l’égard du Sutra du Cœur, qu’il 

accompagne de gestes de bénédiction. Selon les intentions des moines, le robot 

est censé réveiller l’intérêt du public en matière de bouddhisme. En effet, les 

moines du temple ont expliqué leur choix, apparemment incongru, comme il suit : 

conférer la tâche de la prédication à une machine mécatronique signifie confier la 

sagesse bouddhiste à une entité potentiellement éternelle, qui ne puisse pas 

seulement survivre aux vies mortelles des moines, mais qui, en même temps, 

puisse « grandir » dans ses connaissances, dans une constante évolution qui ne 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  142 

connaît pas de limites. Dans cette optique, l’idée même d’immortalité 

technologique, qui est consubstantielle à la machine, combinée au potentiel de 

croissance de ses savoirs, fait de l’androïde un vecteur privilégié de transmission 

d’un système de pensée qui, par son intermédiaire, peut s’approprier sa force 

symbolique. 

 Contrairement à ce que l’on pourrait penser, les dynamiques qui se 

produisent dans la ville de Tokyo du XXIe siècle ne semblent pas si éloignées de 

certains phénomènes qui ont affecté la vie politique de la Méditerranée orientale et 

du Moyen-Orient dans l’Antiquité tardive et la première époque médiévale. La cour 

sassanide avait elle aussi encouragé les développements et perfectionnements 

des automata, soit les dispositifs ingénieux. Les mêmes considérations 

s’appliquent au contexte de la cour byzantine, ainsi qu’au milieu palatial abbasside 

dès la moitié du VIIIe siècle. Comme les prochains chapitres visent à le montrer, les 

mécanismes ingénieux, des différents natures, formes et fonctionnements, étaient 

investis – comme dans le cas mentionné de l’androïde japonais – de valeurs 

symbolique, idéologique et politique. Sur ces bases, l’enjeu est de dévoiler les 

engrenages d’un système qui a attribué à de tels objets techniques une signifiance 

et un rôle spécifiques au sein de l’environnement palatial.  

 Réfléchir sur la notion même de automaton est un bon point de départ pour 

répondre aux questions qui guident la réflexion à la base de cette thèse. Une 

définition simple et concise décrit l’automate comme un dispositif ingénieux, porteur 

de son même principe de fonctionnement et mouvement199. Par le biais d’un 

 
199 Il s’agit de la définition donnée dans l’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, sous la rubrique 

« automate » (1751, 1 : 896-897). Voir aussi la rubrique « androïde » (1751, 1 : 448-451), terme qui 

indique les machines anthropomorphes. A ce propos, Losano (1990, 4) rappelle que le mot semble 

avoir été utilisé pour la première fois en 1625, par le savant Gabriel Naudé (m. 1653). Celui-ci dédie 

un traité à la défense de tous ceux qui avaient été condamné faussement de magie. Le savant met 

en relief que les accusations de magie étaient les produits de l’ignorance et de la méchanceté. Il 

met également en lumière comment les grands érudits dans les sciences et les mathématiques 

étaient souvent victimes de ces accusations. Parmi ceux-ci, il rappelle également les constructeurs 

des hommes mécaniques, « les androïdes ». Voir Naudé (1625, 530) et Horowitz (2002, 65-66). 

Force est de constater qu’une décade après la publication de l’Apologie pour tous les grands 

personnages qui ont ésté faussement soupçonnez de magie de Naudé, Descartes (m. 1650) tira 

ses propres conclusions du discours sur la machine dans la cinquième partie de son Discours de la 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  143 

stimulus externe, l’appareil, mû par un mécanisme caché, est censé répéter une 

série d’actions limitées. Crée par la prouesse et la connaissance de son inventeur, 

la machine détient les lois de son fonctionnement et oblige ses spectateurs à croire 

à son organicité (Beaune 1980, 7)200. Manifestement, elle incarne l’intérêt humain 

à comprendre la nature et la tentative de l’individu de reproduire les lois qui 

régissent le monde naturel. En réalité, les automates conçus et créés depuis 

l’Antiquité matérialisent la volonté des leurs concepteurs d’imiter le vivant201. 

Comme le synthétise bien Marylène Lebrère (2015, 37), « par le biais des 

automates, ordre naturel, ordre divin et ordre humain interagissaient ». Encore 

plus, la machine théâtralise le modèle de l’univers et le rôle qui, dans ce même 

scénario, appartient au genre humain (Truitt 2015, 3). Nous voyons bien que le 

dispositif ingénieux n’était pas conçu seulement comme un simple divertissement 

ou un objet de curiosité. En étant un symbole efficace autant de la connaissance 

naturelle que de la prouesse scientifique et artistique de l’être humain, il s’exposait 

en même temps à une variété de fonctions sociales, politiques et culturelles : 

comme vecteur de discipline et de l’ordre, instrument d’instruction et d’amusement 

et, encore, de règlement et de législation.  

 Il nous semble important sur ce point de rappeler une deuxième 

caractéristique intrinsèque à la conception philosophique de la machine, qui nous 

aidera à pousser plus loin nos réflexions à propos des rôles qui lui sont attribués 

 
méthode, en proposant une vision mécaniste du réelle, qui considère les corps animaux des 

automates. Un siècle plus tard, La Mettrie (m. 1751) propose une vision où c’est l’être humain à être 

comparé à la machine.  
200 Le polymathe Bernardino Baldi (m. 1617), l’une des figures de proue de la Renaissance italienne, 

décrit encore au XVIIe siècle l’étonnement produit par ces mécanismes qui ne dévoilent pas l’origine 

de leur fonctionnement. Voici ce qu’il écrit dans l’introduction de sa traduction du traité sur les 

automates de l’alexandrin Héron : « La meraviglia nasce dal vedere alcuno effetto non solito, e 

giudicato impossibile, del quale non sappia la ragione, e tali sono appunti gli effetti prodotti da queste 

macchine, e di qui è, che quando alcuno di questi giunge in una Città, concorrono le genti a popolo, 

e per vedere non si curano di spesa del danaio » (Ferraro 2008, 150). Comme le remarque à juste 

titre Losano (1990, 6), le Di Herone Alessandrino De gli Automati, overo Machine Se Moventi de 

Baldi est l’une des premières œuvres dédiées à la reflexion philosophique sur la nature des 

automates.  
201 Sur cette question, se reporter à l’étude de Berryman (2007).  

https://context.reverso.net/traduzione/francese-inglese/th%C3%A9%C3%A2traliser


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  144 

dans le cadre de la définition de l’espace du pouvoir et de la négociation, 

respectivement, du système royal sassanide et de l’idéologie califale abbasside. 

Nous faisons référence ici à la relation étroite existante entre la notion d’automaton 

et l’idée de permanence. Les machines disposent d’une puissance motrice qui leur 

donne une apparence de vie et qui leur confère une vocation d’indépendance et 

d’autonomie vis-à-vis à leurs créateurs humains. La théâtralisation d’une forme de 

vie automatique et mécanique expose en fait l’automaton à la fiction de sa longévité 

pérenne. Comme nous l’avons évoqué précédemment, l’idée de persistance et 

d’immortalité technologique, indissociable du mécanisme automatique, lui permet 

d’acquérir un certain prestige et de trouver un espace privilégié comme instrument 

de diffusion des valeurs symboliques spécifiques au sein d’un système culturel.  

On voit bien que les ambiguïtés intrinsèques à la machine elle-même, que 

nous avons jusqu’ici évoquées, lui confèrent une valeur de pierre de touche à 

travers laquelle il est possible d’examiner des conceptions politiques et 

idéologiques précises, ainsi que le système de leurs production et définition. 

Comme l’écrit de manière très claire Jean-Claude Beaune (1980, 10), « l’automate 

est une machine philosophique avant d’être un modèle scientifique, rationnel ». En 

ce sens, il est évident que l’automate, avant d’être un produit de l’ingéniosité 

humaine qui répond à des lois scientifiques, est une construction théorique censée 

enrichir le discours légitimateur du souverain et du calife. La présence des 

machineries dans le paysage palatial se justifie donc sur la base de leur fonction 

fortement politique. Nous voyons bien que la typologie elle-même d’automate 

recherchée dans l’environnement de la cour nous révèle la façon dont le šāhānšāh 

et le calife voulaient qu’ils soient pensés et conçus. À titre d’exemple, on peut 

considérer l’extrême intérêt montré pour des objets tels que les horloges 

hydrauliques ou, encore, les jardins artificieux. Comme on le verra au cours des 

chapitres suivants, il s’agit bien d’un intérêt qui révèle l’intention de chef politique 

de se présenter à la fois comme maître du temps et maître de la nature.  

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  145 

2.2. Généalogie de l’automate 

 

2.2.1. Les conquêtes techniques des Anciens  

 

Contrairement à une idée répandue dans l’historiographie du XXe siècle, 

l’Antiquité et l’Antiquité tardive n’ont pas connu une période de stagnation 

technologique. En témoignent les vestiges parvenus jusqu’à nos jours, ainsi que 

les traités scientifiques et les références détaillées dans la littérature primaire aux 

manifestations de la prouesse technique202. On comprend rapidement le caractère 

limité d’une vision qui méconnaît le réel apport des Anciens dans la technologie. 

En réalité, elle jouait un rôle essentiel dans la vie quotidienne tout comme dans les 

équipements militaires, notamment dans la technique défensive. Dans les pages 

qui suivent, nous nous proposons de synthétiser certains aspects marquant de 

l’histoire des techniques, afin de comprendre les fondements sur lesquels les 

successives réflexions sur la technologie menée dès l’époque sassanide reposent.  

Bien que les toutes premières attestations d’automates dans le Moyen 

Orient datent de l’Égypte ancienne, ce n’est qu’à partir du IIIe siècle avant notre ère 

que l’on assiste au développement de réflexions théoriques et pratiques à 

l’égard203. Avant de nous pencher sur ce point, pourtant, il convient de souligner 

que les savants Grecs avaient déjà largement réfléchi au niveau théorique sur la 

technē. Le dramaturge Sophocle, vécu entre le 495 et le 406 avant notre ère, 

manifeste ses considérations à l’égard dans une de ses célèbres tragédies, 

 
202 Pour une étude récente sur l’histoire de la technique dans le monde ancien on renvoie à Di 

Pasquale (2019). Sur l’histoire des automates, de l’antiquité à l’époque moderne, voir Losano 

(1990).  
203 Dans le cadre d’une biographie de l’automaton, nous pouvons identifier ses ancêtres dans les 

figures humaines articulées de l’Égypte ancienne, découvertes dans les caveaux funéraires dès 

l’époque de la XIIe dynastie. L’Égypte témoigne aussi de l’existence des statues parlantes, 

auxquelles était attribué un rôle majeur dans le cadre du contexte rituel. Deux exemples survivent 

à nos jours : une représentation d’Anubis, conservée au Musée du Louvre, et un modèle du dieu 

Harmakhis, au Musée du Caire (Price 1978, 51). Dans les deux cas, il s’agissait de statues munies 

d’un orifice au niveau de la bouche et d’une trompette de l’autre côté qui permettait à un prêtre 

d’émettre de sons, en imitant la voix impérieuse des dieux. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  146 

Ἀντιγόνη (‘Antigone’). En ce contexte, il énumère divers types d’habiletés 

techniques à disposition de l’humanité, au côté du langage, du droit et de la vie 

sociale, parmi lesquelles figure a technē, un instrument cardinal pour asservir et 

modifier la nature :   

 

Il est bien des merveilles en ce monde, il n’en est pas de plus grande 

que l’homme. Il est l’être qui sait traverser la mer grise, à l’heure où 

soufflent le vent du Sud et ses orages, et qui va son chemin au milieu 

des abîmes que lui ouvrent les flots soulevés. Il est l’être qui tourmente 

la déesse auguste entre toutes, la Terre, la Terre éternelle et infatigable, 

avec ses charmes qui vont chaque année la sillonnant sans répit, celui 

qui la fait labourer par les produits de ses cavales. 

Les oiseaux étourdis, il les enserre et il les prend, tout comme le gibier 

des champs et les poissons peuplant les mers, dans les mailles de ses 

filets, l’homme à l’esprit ingénieux. Par ses engins il se rend maître de 

l’animal sauvage qui va courant les monts, et, le moment venu, il mettra 

sous le joug et le cheval à l’épaisse crinière et l’infatigable taureau des 

montagnes. 

Parole, pensée vite comme le vent, aspirations d’où naissent les cités, 

tout cela, il se l’est enseigné à lui-même, aussi bien qu’il ait su, en se 

faisant un gîte, se dérober aux traits du gel ou de la pluie, cruels à ceux 

qui n’ont d’autre toit que le ciel. Bien armé contre tout, il ne se voit 

désarmé contre rien de ce que lui peut offrir l’avenir. Contre la mort 

seule, il n’aura jamais de charme permettant de lui échapper, bien qu’il 

ait déjà su contre les maladies les plus opiniâtres imaginer plus d’un 

remède. (Sophocle 1962, v. 331‑369) 

 

Mais, ainsi maître d’un savoir dont les mēchanoen techna (μηχανόεν τέχνας), les   

ingénieuses ressources, dépassent toute espérance, il peut prendre ensuite la 

route du mal tout comme du bien. Qu’il fasse donc dans ce savoir une part aux lois 

de sa ville et à la justice des dieux, à laquelle il a juré foi !  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  147 

Le dramaturge individu dans la technique et dans la parole les deux 

instruments qui permettent à l’homme de se soustraire des lois imposées aux 

animaux. Mais le savoir, mets en garde Sophocle, doit s’épouser aux lois des 

hommes et aux lois des dieux puisque que l’audace de la connaissance peut 

conduire sur la route du bien tout comme du mal. Certes, comme le montre la 

citation de Sophocle prise en exemple, l’originalité de l’apport grec à la technique 

possède surtout un caractère théorique. La littérature grecque se dédie à une 

réflexion spéculative sur la technē ainsi que sur les principes et les procédures qui 

la gouvernent (De Gandt 2007, 561). Remarquons tout de suite une caractéristique 

commune aux traditions techniques autant grecques hellénistiques qu’arabe. On 

voit bien que les savants on produit des traités sur des appareils et des machineries 

qui n’ont pas une utilisation pratique, tout comme les automates. En revanche, toute 

autre forme de technologie à l’aide de la vie quotidienne ne trouve pas d’espaces 

dans les écrits scientifiques. La seule exception est constituée par les machines de 

guerres et de défense, dont les premiers traités remontent à la période 

hellénistique. Sur ce point, on peut supposer que les automates – tout comme les 

machineries pour la guerre et la défense – prévoyaient des techniques et des 

connaissances spécifiques, qui allaient au-delà de la formation pratique prévue 

dans d’autres secteurs d’application technique.   

 L’une des premières attestations d’un dispositif automatique complexe est 

liée à la figure du philosophe et mathématicien pythagoricien Archytas de Tarente. 

Ayant vécu dans la première moitié du IVe siècle avant notre ère, il était réputé avoir 

développé les bases mathématiques de la science mécanique204. Ce qui nous 

intéresse dans la figure d’Archytas, c’est le fait qu’on lui attribue la création d’un 

automaton en bois, sous la forme d’une colombe placée sur une branche205. Par le 

biais d’un principe pneumatique, l’animal devait être capable de se déplacer d’une 

 
204 Diogène Laërce (VIII 83) à ce propos affirme qu’Archytas a été « the first to systematize 

mechanics by using mathematical first principles and first introduced the motion of instruments to 

geometrical diagram, seeking in the duplication of the cube to grasp two mean proportionals through 

section of the half-cylinder » (Berryman 2009, 88). 
205 Sylvia Berryman (2009, 87‑97) résume très clairement le débat à propos de la contribution 

d’Archytas à la science mécanique et de sa possible paternité de l’automate mentionné.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  148 

branche à une autre positionnée plus loin. Aulu-Gelle (m. vers 180 de notre ère), 

magistrat et compilateur romain, décrit en ces termes la création d’Archytas : 

 

Mais ce que le pythagoricien Archytas a inventé et fait, selon la tradition, 

ne doit pas paraitre moins étonnant sans être aussi vain. Car beaucoup 

de Grecs célèbres et en particulier le philosophe Favorinus, très expert 

en recherches sur les témoignages anciens, ont écrit de la façon la plus 

affirmative qu’une colombe artificielle en bois, fait par Archytas sur un 

principe rationnel et une méthode mécanique, avait volé, si bien 

évidemment elle était maintenue par des équilibres et mue par un souffle 

d’air qui y était enfermé et caché. Il me plaît, ma foi, de donner les 

paroles de Favorinus lui-même sur une chose si incroyable : « Archytas 

de Tarente qui entre autres connaissances possédait la mécanique, fit 

une colombe de bois qui volait ; quand elle se posait elle ne se relevait 

plus ». (Aulu-Gelle 1978, 2 : 162‑64) 

 

Néanmoins, l’existence d’un tel appareil est aujourd’hui mise en question. Wikander 

(2009, 786‑87), parmi les autres, suggère qu’il s’agit d’une machine fantastique, 

telle que les célèbres créations mythique du forgeron Héphaestos, sur lequel on 

reviendra dans le prochain paragraphe de ce chapitre.  

Archimède (m. 212), scientifique et inventeur syracusain, est l’auteur d’un 

des premiers traités sur la mécanique, le Περὶ ἐπιπέδων ἱσορροπιῶν (‘De l’équilibre 

des figures planes’). Il considère ici deux problèmes en particulier : la loi des leviers 

et la recherche de centre de gravités. L’intérêt démontré par Archimède à l’égard 

des leviers s’explique surtout sur la base de leur avantage mécanique et de leur 

utilisation pour le fonctionnement des machineries (Russo 2017, 96). Mais 

Archimède est également l’auteur d’un traité d’hydrostatique, Περὶ τῶν ἐπιπλεόντων 

σωμάτων (‘De corps flottants’), dont les réflexions trouvaient des réalisations dans 

la conception théoriques des navires.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  149 

Mais c’est surtout dès la période hellénistique que la mécanique, la 

pneumatique et l’hydraulique connaissent une période de grand épanouissement. 

Alexandrie, un important centre d’expérimentations religieuses, culturelles et 

scientifiques, accueillit un groupe des savants, auteurs des premiers traités sur 

l’ingénierie mécanique et les automates. C’est en particulier dans les espaces du 

Mouseîon (le « temple des Muses »), créé par Ptolémée I Sôter (m. 283) sur le 

modèle du Lycée d’Aristote à Athènes, que les savants avaient un lieu privilégié 

pour mener leurs études206. Il s’agissait d’un véritable centre de recherche, équipé 

d’une bibliothèque, qu’accueillaient toutes sortes de savants, tels que des 

astronomes, des mathématiciens, des médecins, des géographes, des ingénieurs, 

des botanistes et des zoologues. Certes, les théories et les applications pratiques 

des ingénieurs trouvaient place dans le panorama d’études du Mouseîon 

d’Alexandrie. En particulier, dans ce milieu trois personnalités se distinguèrent pour 

leurs études : Ctésibios d’Alexandrie et Philon de Byzance, actifs au IIIe siècle avant 

notre ère, et Héron d’Alexandrie, qui vécut au milieu du Ier siècle de notre ère207. 

Ces ingénieurs représentent un moment de changement dans la conception même 

de la science. Si, dans le système aristotélicien, l’approche mathématique et 

physique était réservée exclusivement au monde naturel, tout cela change avec les 

alexandrins qui l’appliquent aussi à la sphère de l’artificiel. La géométrie trouve ainsi 

une nouvelle application dans la réflexion sur la technique et ses produits, alors 

qu’en même temps la nature fait l’objet d’une étude mécanique (Solís Santos 1998, 

715)208.  

 Les écrits de Ctésibios ne sont pas parvenus jusqu’à nos jours. Néanmoins, 

on connaît certaines de ses créations par les biais d’auteurs postérieurs, tels que 

Philon (IIIe siècle avant notre ère), Athénée (fin du IIe siècle avant notre ère) et enfin 

Vitruve (Ier siècle avant notre ère). Ce dernier lui attribue en particulier l’invention 

 
206 Pour une brève présentation sur cet établissement on renvoie à André Bernand (1995, 104‑12) 

et Di Pasquale (2007). 
207 La bibliographie sur les trois savants alexandrins est très riche. Nous citons ici Drachmann 

(1948), Beaune (1980, 54‑65), Gille (1980), Berryman (2009, spécialement 105-154) et Whitehead 

(2016).  
208 Pour une réflexion plus systématique sur ce sujet, voir Berryman (2009).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  150 

de l’orgue et de la pompe aspirante. Si l’œuvre de Ctésibios n’a pas survécu jusqu’à 

nos jours, le même n’est pas vrai pour ce qui est des traités de Philon et de Héron. 

L’œuvre de Philon de Byzance présente une première étude organique des 

procédures mécaniques, qui appelle la syntaxis mēchanikē (Μηχανικὴ Σύνταξις, 

(De Gandt 2007, 565). Cette syntaxe situe l’exposition des machines de guerre 

dans un discours structurée sur la technique, qui englobe autres domaines 

d’application.  

C’est bien sur les traités de Philon et de Héron, produits dans l’Alexandrie 

hellénistique et romaine, que les savants byzantins, sassanides et arabes ont 

fondés leurs réflexions scientifiques et techniques. Comme nous avons déjà eu 

l’occasion de le mentionner dans la première section de la thèse, dès la première 

époque abbasside ces traités furent l’objet des plusieurs traductions en arabe209. 

Dans nombre de cas, les versions arabes produites dans le fervent milieu 

intellectuel de la ville de Baghdad ont permis la survie même des connaissances 

grecques. Nous pouvons évoquer à titre d’exemple le traité sur la pneumatique de 

Philon de Byzance, parvenu au travers des fragments en latin et des versions plus 

complètes en arabe210. Les travaux de Héron circulèrent largement dans les milieux 

intellectuels islamiques, comme attestent des savants tels que al-Kindī (m. 961), 

Ibn al-Nadīm et Ibn al-Qifṭī (m. 1248) (Hill 1998, 16‑17). Néanmoins, la Mécanique 

a été le seul ouvrage à avoir survécu, dans la traduction arabe de Qusṭā ibn Lūqā 

(m. env. 912-913).  

 On voit bien qu’une bonne partie des créations automatiques produites par 

les trois concepteurs d’Alexandrie jouait un rôle moteur dans l’élaboration et la 

définition de l’espace politique et rituel211. Les automates méritaient en effet une 

 
209 Voir à ce propos Hill (1979; 1990, 260‑73).  
210 Une traduction en français, menée sur la base des textes latins et arabes, est disponible dans 

l’édition de Carra de Vaux (1902).  
211 Les réflexions sur l’automate survivent en particulier dans la Pneumatica de Philon et dans deux 

traités de Héron, Automata et Pneumatica. Remarquons que les deux ouvrages sur la pneumatique 

de Philon et d’Héron se trouvent mentionnés par l’historien ʿUmar ibn Muḥammad al-Kindī (897-

961) (Hill 1993, 496). Malheureusement la Pneumatica d’Héron n’a pas survécu dans des 

traductions arabes. Néanmoins, Hill (1993, 496) suggère la diffusion de ce texte à l’aune des 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  151 

place significative dans les cultes religieux dédiés aux dieux et aux souverains 

lagides, qui se posaient en héritiers du modèle pharaonique212. Les appareils 

automatiques prenaient souvent la forme de certains éléments naturels, végétaux 

ou animaux, tels que d’arbres, des oiseaux ou des serpents. Lebrère (2015, 32) 

souligne fort justement comment ces créations étaient le produit de nouvelles 

tendances scientifiques et philosophiques. En définitive, c’est la nature qui se 

manifestait par le biais de ces automates, ce qui suggérait aussi bien la présence 

divine que la capacité démiurgique des hommes. Nous retrouvons une 

manifestation de ce phénomène dans la narration offerte dans l’œuvre Sur 

Alexandrie (Περὶ Ἀλεξανδρείας) de l’historiographe et poète Callixène de Rhodes 

(IIIe siècle avant notre ère). Ici il nous propose une description détaillée du cortège 

grandiose organisé en hommage du défunt Ptolémée I par son fils, Ptolémée II. 

L’écrivain fournit une image vivante d’un automaton qui défilait dans la procession : 

Nysa, la nourrice du dieu Dionysos. Le dispositif était probablement une création 

de Ctésibios, qui était proche à la famille royale de Ptolémée Philadelphe (Callixène 

de Rhodes 1983, 63)213. Callixène de Rhodes présente la statue féminine en train 

de se lever et de s’asseoir après avoir offert une libation (figure 4)214. Il est possible 

que les mouvements de l’automate se réalisassent par le biais d’une came et d’une 

levier, ainsi que d’un mécanisme utilisé pour ralentir le mouvement (Koetsier et 

Kerle 2016).   

 
certaines fortes similitudes qu’on trouve dans le premier traité arabe sur la mécanique, composé 

par les Banū Mūsā au IXe siècle. On aura l’occasion de discuter en détail cette source dans les 

pages qui suivent.  
212 Se reporter à l’étude de Lebrère (2015).  
213 Ptolémée II Philadelphe a été un mécène important des activités culturelles et scientifiques, qui 

avaient lieu spécialement au Mouseîon (Di Pasquale 2007, 63). Sur l’automate sous forme de Nysa, 

se référer à Koetsier et Kerle (2016), qui reconstruisent le prince de fonctionnement de l’automaton.  
214 « Après eux, une charrette à quatre roues était conduite par soixante hommes… de 12 pieds de 

large, sur laquelle était assise une statue de Nysa de douze pieds de haut, vêtue d'un chiton jaune 

tissé de fil d'or et enveloppé dans un himation laconien. Cette statue se dressa mécaniquement 

sans que personne ne pose la main dessus, et elle se rassit après avoir versé une libation de lait 

d’une fiole d’or. Il tenait dans sa main gauche un thyrse lié par des filets. La figure était couronnée 

de feuilles de lierre dorées et de raisins faits de bijoux très précieux. La statue avait un auvent et 

quatre torches dorées étaient fixées aux coins du chariot ». Texte grec en annexe, p. 403. Notre 

traduction s’appuie sur celle de Rice (1983, 10‑13). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  152 

2.2.2. Un regard vers l’Est : des contacts avec la Chine ?  

 

Mais la prouesse dans les techniques n’était guère le monopole des Anciens. 

Au contraire, les mondes chinois et indien nous offrent nombre d’exemples à l’égard 

de la conceptualisation et la réalisation des appareils mécaniques, hydrauliques et 

pneumatiques. Il est utile de nous pencher sur cette question, car cela nous 

permettra d’ores et déjà d’avoir une vue d’ensemble sur le monde intellectuel 

eurasiatique dans sa globalité. En réalité, c’est à l’intérieur de ce milieu culturel 

vivant que la science persane a pu se développer. Bien que traditionnellement 

l’accent ait été mis sur les relations intellectuelles entretenues par le monde iranien 

avec les régions occidentales et l’Inde, il est manifeste que des échanges intenses 

ont existé aussi avec la Chine, à la pointe des connaissances technologiques215. 

Les contacts culturels entre Chine et monde persan ont été possible grâce aux 

politiques commerciales et diplomatiques menées par les états. En ce sens, le 

dialogue scientifique est strictement lié au succès des missions commerciales, 

initiées au IIe siècle avant notre ère (Pulleyblank 1991).  

Les sources littéraires, spécialement les textes chinois, attestent d’un certain 

nombre des missions diplomatiques qui ont eu lieu entre la période parthe et 

l’époque sassanide tardive. La valeur de la diplomatie est surement à souligner, si 

l’on tient compte du rôle joué par les émissaires étrangers comme vecteur 

d’échanges culturels. Un mode de transfert pouvait par exemple s’incarner dans le 

déplacement et présentation de dons particuliers (objets précieux, animaux 

exotiques, produits locaux), mais aussi dans l’observation des ambassadeurs eux-

mêmes. Ceux-ci pouvaient en effet rentrer au pays avec de précieuses informations 

de différentes sortes. Dans d’autres cas encore, les missions pouvaient également 

se conclure avec le déplacement de personnes spécialisées (artistes, artisans, 

ingénieurs) d’une région à l’autre. L’état de la recherche au regard des relations 

 
215 Nous n’avons pas la possibilité d’explorer en détail la question du développement technique dans 

la Chine ancienne. Nous renvoyons à cet égard à Needham (2007) et Yan (2007), qui accompagne 

l’étude à la tentative d’expliquer la construction et fonctionnement des machines sur la base des 

connaissances techniques anciennes.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  153 

sino-iraniennes est limité. Cependant, nous sommes informés d’un certain nombre 

d’ambassades persanes en Chine, attestées dès l’époque parthe. En revanche, les 

données à notre disposition sur les missions chinoises en Iran, conservées en 

particulier dans les histoires dynastiques chinoises, n’ont pas été objet du même 

intérêt par les spécialistes. Les témoignages à notre disposition sur les 

ambassades persanes concernent spécialement l’époque parthe et la période 

sassanide tardive. Les émissaires provenant d’An-xi (dérivé d’Aršak), l’Empire 

parthe, arrivèrent en Chine en 106 avant notre ère et au cours du Ier siècle de notre 

ère (Pulleyblank 1991). Ces ambassades ne sont pas sans intérêt, si l’on tient 

compte des rapports qu’en font deux chroniques dynastiques anciennes. Il s’agit 

du Shiji (‘Mémoire du Grand Historien’, composé dans le Ier siècle avant notre ère) 

et du Qian Han Shu (‘Livre des Han antérieurs’, du Ier siècle de notre ère)216. Les 

textes mentionnent une ambassade parthe, envoyée en réponse à une précédente 

délégation chinoise, et ils citent les offrandes offertes à l’empereur : des œufs 

d’autruche et des acrobates, originaires de Liqian. L’identification de la région 

géographique associée à ce nom n’est pas précise. Jialing Xu (2017, 502‑3) 

suggère que dès l’époque de Zhang Qian (IIe siècle avant notre ère), explorateur et 

émissaire chinois en Asie centrale, la désignation était utilisée pour se référer à 

l’Empire séleucide. Successivement, après la chute de la dynastie hellénistique, le 

terme aurait commencé à figurer en association aux territoires orientaux de l’Empire 

byzantin, précédemment sous le contrôle séleucide. Une troisième source, le Hou 

Hanshu (‘Livre des Han postérieurs’, Ve siècle), témoigne de l’accueil de certains 

acrobates, envoyé par le roi du Shan (à la frontière de Burma) et provenant de 

« Daqin ». Ce terme aussi semble désigner les régions byzantines (Lieu 2016). 

Mais cette source fournit d’autres indications remarquables, en décrivant les talents 

des artistes, qui : 

 

 
216 Les récits sont présentés respectivement dans le chapitre 123 du Shiji et dans le chapitre 96 A 

du Qian Han Shu. Pour une traduction anglaise et les textes chinois, voir Hirth (1885, 35‑36; 71‑72).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  154 

conjure, spit fire, bind and release their limbs without assistance, 

interchange the heads of cows and horses and dance cleverly with up to 

a thousand balls. (Hirth 1885, 37) 

 

Needham (1954, 197), sur la base de trois récits, invite à considérer les 

informations sous-jacentes au passage sur les acrobates, en rappelant « how much 

of the early mechanics of such men as Ctesibios and Heron of Alexandria, as also 

of their Chinese counterparts such as Ting Huan and Ma Chün, was occupied with 

mechanical toys for palace entertainments, devices of illusion, stage play 

machinery, and the like ». Considérons également que les sources anciennes et 

médiévales ne distinguent pas entre les catégories diverses des acrobates, des 

alchimistes, des créateurs des machines, des magiciens et des prestidigitateurs.  

Pour l’époque sassanide, les sources chinoises attestent plusieurs 

ambassades persanes, surtout pour la période du Ve-VIIe siècles217. Avant 

l’unification de la Chine sous la dynastie Sui (581-618), les Sassanides entretinrent 

des rapports diplomatiques avec différentes cours chinoises, comme celles 

envoyées au Wei septentrional (386-534), au Wei occidental (535-557), au Zhou 

 
217 Pour les détails, nous renvoyons à Ecsedy (1979), Daffinà (1983) et Pulleyblank (1991). 

Pour ce qui est des sources moyen-perses, elles présentent un nombre limités des références à 

l’espace chinois. Un passage pour nous relevant se trouve dans le texte eschatologique Ayādgār ī 

Jāmāspīg (‘Le mémorial de Jāmāsp’, 8.6). Celui-ci mentionne rapidement la Chine, en esquissant 

ceux qui sont censés être les caractères majeur du pays : « La Chine <est> un grand royaume avec 

beaucoup d'or, beaucoup de musc et beaucoup de perles ; en outre les nombreux hommes qui y 

habitent sont habiles [kirrōg], avisés [nēzūmān] et perspicaces [bārīg] ; ils adorent le Bouddha. 

Lorsqu’ils meurent ils sont damnés » (Agostini 2013, 101). Remarquons que Dan Shapira (2001, 

333) traduit le terme kirrōg comme artisans. Sans doute, le texte veut mettre en évidence les 

habilités techniques et artistiques du peuple chinois. Constatons aussi que l’image de la Chine qui 

on trouve dans le Ayādgār ī Jāmāspīg se reflète également dans nombre d’ouvrages géographiques 

et historiographiques islamiques, tels que al-Masʿūdī, al-Ṯaʿālibī, Marwazī et ʿAwfī. Il n’y a pas de 

consensus à l’égard de la datation de ce passage de l’Ayādgār ī Jāmāspīg. Shapira (2001, 333) 

estime que la citation se réfère à la période pré-Tang tandis que Agostini (2019, 456‑68; 464‑65) 

retient l’hypothèse qu’il s’agit plutôt d’une interpolation tardive, ajoutée sous l’influence des traditions 

géographiques islamiques. Sur cet argument on renvoie également à la contribution de Calzolaio 

(2018).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  155 

septentrional (557-581) et au Liang chinois (502-556)218. Ces ambassades étaient 

toujours suivies de maints objets précieux (tapis, pierres, parfums) envoyés pour 

gratifier la personne du souverain. Remarquons à ce propos que souvent les 

missions diplomatiques consistaient plutôt en des délégations de marchands, qui 

cherchaient l’autorisation à mener leurs trafics dans le pays (Daffinà 1983, 124).  

Les rapports diplomatiques entre Chine et Iran devaient être positifs si les 

héritiers du dernier souverain sassanide, Yazdgird III, décidèrent de trouver asile à 

la cour des empereurs Tang. Nous savons en fait que Pērōz et son entourage arriva 

à la cour de Chang’an (le Xi’an contemporain) environ entre les ans 673 et 675219. 

Il fut successivement gratifié de la désignation de « Général inspiré et gardien du 

flanc gauche », Zuo wei wei Jiang jun (Agostini et Stark 2016, 17). La présence à 

la cour Tang est témoignée par l’existence des statues acéphales de Pērōz et de 

son fils Narsē parmi les sculptures des étrangers, placées au dehors des tombeaux 

de l’empereur Gaozong (650-683) – auquel Pērōz avait demandé sa protection – 

et de l’impératrice Wu Zeitan (604-705) à Qianling, proche de Xi’an220.  

L’intensification des rapports diplomatiques entre les dynasties chinoises et 

l’empire sassanide alla surement du pair avec le renforcement des échanges 

commerciaux, sur terre et sur mer. Les routes commerciales maritimes étaient 

contrôlées en particulier par des marchands persans et syriens et elles liaient la 

Méditerranée aux mers d’Arabie, l’Océane Indien et la mer de la Chine méridionale. 

Sur terre, les marchands voyageaient des régions méditerranées jusqu’aux 

capitales chinoises, en traversant les grands centres urbains de l’Empire byzantin, 

du Moyen-Orient, de l’Iran, de l’Asie centrale, ainsi que les territoires septentrionaux 

de la mer Noire. En ce contexte général, la Sogdienne, région fertile située entre 

les fleuves Āmū Daryā et Syr Daryā, devint un jouer majeur dans les échanges 

 
218 Se référer à Daffinà (1983, 121‑32), Pulleyblank (1991) et Compareti (2003, 202).  
219 Sur les derniers Sassanides en Chine se référer en particulier à Daffinà (1983, 132‑39), 

Compareti (2003) et Pasha Zanous et Sangari (2018). On renvoie également à Agostini et Stark 

(2016), qui examinent l’existence d’une cour sassanide en exile dans la région de l’Hindou-Kouch 

sur la base des sources chinoises, aussi bien que les textes apocalyptiques moyen-perses et les 

données numismatiques et artistiques. 
220 Sur ce thème on renvoie surtout au récent article de Pasha Zanous et Sangari (2018). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  156 

entre Chine et Iran, spécialement de la fin du IVe siècle221. Les Sogdiens – déjà 

mentionnés dans les inscriptions achéménides du VIe siècle avant notre ère – en 

effet établirent un système efficace de commerce au moins du IIe siècle avant notre 

ère, comme témoigné surtout par les sources chinoises (La Vaissière 2005a, 24)222. 

Comme l’a bien mis en évidence Étienne de la Vaissière dans son étude du 2005, 

les Sogdiens ont été un des majeurs vecteurs de la circulation des idées, des 

produits et des techniques dans l’espace eurasiatique223. Plus tard, au Ve siècle, 

les Sassanides s’insèrent dans ce scénario, en établissant un système de 

commerce maritime et en devant ainsi un des majeurs concurrents des 

Sogdiens224. Il nous semble important de souligner que les données 

archéologiques225, tout comme celles écrites, attestent la présence des 

communautés importantes de Persans et Sogdiens dans les majeures villes 

chinoises. À ce propos, nous sommes aussi à connaissance de l’existence des 

structures spécifiquement vouées au culte des minorités religieuses, telles que les 

temples du feu zoroastriens ou les églises pour les chrétiens orientaux (Schafer 

1951, 408; Leslie 1981). La présence des commerçants persans et sogdiens était 

à tel point important, qui a laissé des traces dans la littérature chinoise et dans les 

histoires dynastiques (en particulier de l’époque Tang). Ce corpus d’ouvrages a 

transfiguré les marchands étrangers dans un véritable caractère littéraire, 

reconnaissable par des éléments récurrents. De fait, ils sont dépeints comme des 

magiciens et des alchimistes, ainsi que comme de grands experts des pierres 

 
221 Comme le montre Lo Muzio (2009, 46), cela alla de pair avec une amélioration générale de 

l’agriculture et la fondation de nouveaux centres urbains, ainsi que le aménagement des villes déjà 

existantes. Le renforcement des voies de communication, ainsi que le développement économique, 

permirent l’intensification des déplacements des marchands, ainsi que des agents diplomatiques et 

des religieux. 
222 Un excursus sur les possibles antécédentes des commerces sogdiens dès la période 

achéménide est offert par de la Vaissière (2005a, 13‑24).   
223 L’auteur (2005, 2) rappelle également le rôle majeur joué par les Sogdiens dans la diffusion du 

bouddhisme (IIe et III siècle) et, dans un deuxième moment, du manichéisme et du christianisme 

oriental.  
224 A ce sujet on renvoie à Salmon (2004, 29‑33) et de la Vaissière (2005a, 180‑81; 227‑32).  
225 Pensons, à titre d’exemple, aux tombeaux luxueux des certains Sogdiens, retrouvées dans les 

alentours de Chang’an (Xi’an). Sur cet argument, on renvoie à Grenet, Riboud et Yang (2004). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  157 

précieuses et de leurs vertus talismaniques226. Mais ces sources attestent 

également les noms de certaines personnalités d’origine persane ou sogdienne, 

qui se sont distingués grâce à leur contribution dans les champs politique, 

scientifique ou culturel. En particulier, nous pouvons retracer les figures d’origine 

persane par le nom de famille. Rong (2002, 64) a mis en évidence que l’étiquette 

de « Persan » comprenait en même temps soit les Persans provenant de l’empire 

sassanide, soit les Sogdiens. Cependant, les Persans d’Iran prirent à l’époque 

Tang le nom de Li, qui les distinguait des membres de la communauté 

sogdienne227. Un de Li le plus connu est probablement Li Xun, ayant vécu 

probablement entre la fin du IXe et le début du Xe siècle228. Li Xun, dont la famille 

d’origine persane commerçait des drogues et des plantes médicinales, est l’auteur 

du Haiyao bencao (‘Materia medica des herbes étrangers’), un traité de 

pharmacologie riche d’enseignements provenant de la médecine persane et 

indienne (M. Chen 2007; Nappi 2009, 30). Cependant, Li Xun ne représente pas 

un cas unique dans son genre. En effet, la médecine chinoise a bénéficié des 

apports étrangers, comme en témoignent les nombreuses références à des 

procédures, médicamentes et matières premières persans229. La première 

attestation d’éléments de la médecine et de la pharmacopée persane dans le 

monde chinois se trouve dans le Hu Bencao (‘La pharmacopée des étrangers’) de 

Zheng Qian, qui précède de deux siècles le Haiyao bencao. 

 
226 Ce thème est traité en détail par Schafer (1951). 
227 Il s’agissait d’un nom royal, rapporté à l’ancêtre de la dynastie Tang. M. Chen (2007, 248) 

souligne à cet égard : « The Tang court bestowed the surname on some Persians […] Most probably 

the Tang court first conferred the surname Li as a title of nobility and then it became a vogue among 

Persians for convenience or business advantage ». 
228 Les dates de naissance et mort de Li Xun sont inconnues. M. Chen (2007, 246‑50) propose cette 

datation sur la base des informations extrapolées par les sources chinoises et des données 

concernant les membres de sa famille. Par exemple, nous sommes à connaissance du fait que la 

sœur mineure de Li Xun, la poétesse Li Sunxuan, était la femme de Wang Yan, empereur du Shu 

antérieur, au pouvoir du 919 au 924.   
229 Se référer aux travaux de M. Chen (2007; 2018). On renvoie également à Laufer (1919, 194‑204) 

pour une étude sur l’utilisation de la désignation de Hu et de Bo-se en relation aux noms des drogues 

et plantes dans la littérature chinoise.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  158 

Les routes des commerces permettaient également le déplacement des 

religieux de diverses confessions, tels que zoroastriens, manichéens, chrétiens et 

bouddhistes. Canepa (2010, 12) souligne fort justement que ces religieux « not only 

brought new visual cultures with them, but their efforts to convert and compete 

instigated artistic interaction on a number of levels ». Mais cela n’est pas tout. En 

fait, les hommes de religion ont aussi pris une part importante dans la circulation 

des savoirs scientifiques dans l’espace eurasiatique. Cela est surement évident 

dans plusieurs cas. Aux fins de notre discours sur les techniques et les automates, 

il nous semble probant d’évoquer le cas exemplaire de Jilie230. Le prénom, une 

probable version chinoise de Gabriel, se réfère à un moine persan de l’église 

chrétienne orientale, ayant vécu entre la fin du VIIe siècle et le début de le VIIIe 

(Godwin 2018, 85)231. Le Cefu yuangui (‘L’Excellente tortue du service des 

enregistrements’, 546.13, p. 6548), une encyclopédie éditée par Wang Qinruo entre 

1005 et 1013, mentionne ce moine en relation à des dispositifs, présentés à 

l’empereur Xuanzong (712–56), tout au début de son règne. Voici ce qu’il écrit le 

Cefu yuangui232 :  

 

Liuze, in the second year of Kaiyuan period [714], was appointed as 

Inspector for the Department of the Domestic Service of the Emperor 

and as Censor for the General Affairs for the Court for Lingnan. Together 

 
230 Bien évidemment, la technologie n’est pas le seul domaine à avoir profité du déplacement des 

hommes de religion chrétiens, manichéens, zoroastriens et bouddhistes. La bibliographie sur 

l’argument est riche. Pour ce qui concerne les sciences du ciel, on renvoie, autres que ceux déjà 

cités dans le texte, aux travaux de Panaino (1999), Pankenier (2013, en particulier 436-441) et Kotyk 

(2018). Pour la médecine et la pharmacologie, on rappelle l’article de M. Chen (2007). Se référer à 

Needham (1954, 150‑248) pour de majeurs détails sur les conditions de la circulations de 

déplacement des idées scientifiques et technologiques dans l’espace eurasiatique.   
231 Nous n’avons pas connaissance de l’origine de Jilie. Les sources chinoises mentionnent un Jilie 

que en 732 avait été envoyé à la cour Tang par une entité politique dénommée « Perse » (Godwin 

2018, 32). Si Godwin estime que le Jilie mentionné par le Cefu yuangu et le Jilie qui aurait participé 

à l’ambassade du 732 soient la même personne, Needham n’est pas de même avis (1954, 188, n. 

d). 
232 J’exprime ma gratitude à Jeffrey Kotyk pour ses conseils à l’égard de certaines sources chinoises 

qui se sont révélées pertinentes pour notre discours.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  159 

with Zhou Qingli, who was the Director of the Board of Foreign Trade 

and the Lieutenant-Colonel of the Magisterial Guard of the Right, he 

selected and supervised the presentation to the Emperor of devices, on 

a large scale, which were strange and of foreign skill, which they had 

made by Jilie [Gabriel], and a number of Persian monks. Liu presented 

his official address to the Emperor stating: your official has heard that 

one ought not look at things which one may covet, so that the heart does 

not riot from this, knowing that if one sees what he covets his heart 

cannot but riot. Sire, surreptitiously seeing that Qingli and others had 

some devious things engraved-smelted, engraved and assembled for 

distribution, [I noticed also they] used the admiration of this skill for 

luxurious items and the admiration for foreign treasures, as trickery. […] 

[In] the Ancient Code in former days, the correct way was, if a structure 

beyond expenses was to be built for your Majesty, or if an unbearable 

pair of chopsticks were [given] by an overly loyal courtier, this was [seen] 

beyond the imperial opulence. Moreover, it would be stated in no 

uncertain terms that in the Imperial Regulations: anyone who makes 

unduly ornate devices, through suspicion of the masses, shall be put to 

death in accordance with the Monthly Laws, which state: there is no 

making of crafty and licentious things which agitate the Imperial 

Sovereign's heart, crafts being that which is said to be of bizarre 

techniques/artistry, and mysterious ability. If Qingli and his cohorts 

dissemble [in such a way], are they not opponents of the Imperial Code? 

(Godwin 2018, 85‑86) 

 

Le moine persan Jilie et ses compagnons sont donc associés à la présentation à la 

cour de l’empereur Tang des qiqi yiqiao (奇器異巧), c’est-à-dire des objets 

merveilleux créés par l’habilité étrangère. Nous apprenons également que la 

particularité de ce genre de dispositifs était de nature à perturber le sentiment 

d’équanimité dans le milieu palatial. Est-ce qu’il s’agissait dans ce cas-là des 

dispositifs ingénieux ? Malgré l’absence de détails sur ces objets, le passage du 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  160 

Cefu yuangui suggère leur nature technique et le rôle joué par les moines dans le 

transfert technologique (Kotyk 2016)233. Il s’agit donc d’une source fondamentale 

qui atteste la circulation d’objets ingénieux entre le monde persan et la Chine après 

environ soixante ans dès la chute de l’empire sassanide.   

À bien y regarder, le monde chinois ancien nous offre également nombre 

d’exemples qui témoignent l’existence de mécanismes ingénieux tout à fait 

remarquables. Ce genre de machineries, qui portaient en soi les principes basiques 

de la mécanique, de la pneumatique et de l’hydraulique, bénéficiait en fait d’un 

grand prestige dans le milieu aulique chinois. Les sources écrites attestent 

l’existence des poupées mobiles et des mécanismes plus complexes dans la 

plupart de règnes chinois anciens. Le Wen Xuan (‘Sélection d'œuvres littéraires’), 

une des anthologies les plus anciennes, préserve des compositions poétiques et 

en prose composées entre la période tardive du règne Zhou et la dynastie Liang. 

L’un de ces textes nomme l’illustre astronome, géographe, inventeur et 

mathématicien Zhang Heng (m. 139), lié à la cour de la dynastie Han. Celui-ci est 

célébré pour avoir créé des poissons et des dragons artificiels, qui devaient être 

utilisés dans une scène de théâtre (Needham 2007, 158).  

Une deuxième source, le Liezi (‘Vrai classique du vide parfait’), un texte de 

philosophie taoïste dont la datation est incertaine234, nous offre une intéressante 

référence à des automata. D’après le texte, le Grand maître de la musique du roi 

Mu (r. 947-928 avant notre ère), cinquième souverain de la dynastie Zhou, avait 

des mécanismes en bois en forme humaine qui produisaient des sons en harmonie 

et dansaient au rythme de la musique. Comme l’explique justement Dolby (1978, 

97), les histoires qui composent ce texte remontent, au plus tard, au IIIe siècle avant 

 
233 Comme le remarque Kotyk, « Nestorianism brought to China new technology, arts and scientific 

knowledge from the Near East ». En fait, nous avons connaissance des autres personnalités 

impliquées dans la circulation des savoirs scientifiques. Pensons à titre d’exemple, à Li Su (743–

817), astronome de la cour et responsable de l’introduction des enseignements hellénistique en 

Chine (Mak 2014 ; Kotyk 2016). 
234 La première attestation de son existence se trouve dans un ouvrage de l’écrivain Liu Hsiang, 

ayant vécu dans le Ier siècle avant notre ère. Un exposé détaillé sur la datation de ce texte se trouve 

dans Barrett (1993).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  161 

notre ère. L’on voit bien que même si on peut douter de l’attribution de ces appareils 

au règne de roi Mu, les données nous confirment l’existence de ces créations dans 

une période très ancienne de l’histoire de la Chine.  

En outre, nous sommes informés d’après l’écrivain et politicien Zheng Xuan 

(m. 200), d’une pratique funéraire très répandue à son époque qui consistait à 

accompagner le défunt avec des figures en bois (ouren), pourvus des mécanismes 

qui servaient à les rendre plus semblables au modèle humain (Needham 2007, 

157). Dolby (1978, 98‑100) souligne encore que des automates hydrauliques 

extrêmement sophistiqués sont attestés aussi pour l’époque des Trois Règnes 

(220-65), de la dynastie Jin (265-420) et des dynasties du sud (420-589). Pour ce 

qui concerne la période des Trois Règnes (220-280), le Sanguo Zhi (‘Chroniques 

des Trois Royaumes’) conserve un témoignage significatif à propos d’une création 

ingénieuse à la cour de l’empereur Ming du royaume Wei (227-239) : 

 

Certain persons offered to the emperor a theatre of puppets, which could 

be set up in various scenes, but all motionless. The emperor asked 

whether they could be made to move, and Ma Chün [l’ingénieur] said 

that they could. The emperor asked whether it would be possible to make 

the whole thing more ingenious, and again Ma Chün said yes, and 

accepted the command to do it. He took a large piece of wood and 

fashioned it into the shape of a wheel which rotated in a horizontal 

position by the power of unseen water. He furthermore arranged images 

of singing-girls which played music and danced, and when (a particular) 

puppet came upon the scene, other wooden men beat drums and blew 

upon flutes. Ma Chün also made a mountain with wooden images 

dancing on balls, throwing swords about, hanging upside down on rope 

in their offices, pounding and grinding was going on, cocks were fighting, 

and all was continually changing and moving ingeniously with a hundred 

variations. (Needham 2007, 158)  

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  162 

À bien des égards, c’est en particulier à l’époque Sui (581-618) qu’on manifeste un 

vif intérêt pour les dispositifs ingénieux. Comme le souligne Needham (2007, 160), 

des machines telles que les porteurs de coupes et des échansons étaient connues 

à la cour avec la désignation d’ « élégances hydrauliques » (shui shi). Considérons 

à titre d’exemple un récit du Wen Xian Tong Kao (‘Étude approfondie de l’histoire 

des civilisations’). Celui-ci associe l’empereur Sui Yangdi (m. 618) à la construction 

d’une bibliothèque équipée des portes automatiques. Voyons le texte dans la 

traduction de Needham (2007, 162) :  

 

In front of the Kuan Wên Hall there was the Library, in which there were 

fourteen studies, each having windows, doors, couches, cushions, and 

book-cases, all arranged and ornamented with exceeding great 

elegance. At every third study there was an open square door (in front 

of which) silk curtains were suspended, having above two (figures of) 

flying hsien. Outside these doors a kind of trigger-mechanism (chi fa) 

was (contrived) in the ground. When the emperor moved towards the 

Library he was preceded by certain serving-maids holding perfume-

burners, and when they stepped upon the trigger-mechanism, then the 

flying hsien came down and gathered in the curtains and flew up again, 

while at the same time the door-halves swung backwards and all the 

doors of the book-cases opened automatically. And when the emperor 

went out, everything again closed and returned to its original state.  

 

C’est encore à l’époque Sui qu’un manuel sur les automates, le Shui Shi Tu Jing 

(‘Manuel illustré des élégances hydrauliques’) fut rédigé. Le texte, œuvre de 

l’ingénieur Huang Gun fut dédié au souverain Yangdi (m. 618). Ceci contenait la 

description de certaines machines, telle que des barques munies des automates 

sous forme de figures humaines et animales235. La prouesse technologique atteinte 

 
235 Sur ce point, on renvoie directement à l’analyse approfondie de Needham (2007, 160‑61). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  163 

à l’époque Sui est telle que Needham (2007, 156) estime possible que les créations 

Sui – aussi bien que celles Tang – aient étaient prises pour modèles dans les pays 

occidentaux. Il considère en effet possible que les accomplissements chinois 

pourraient avoir participé aux développements techniques arabes plus tardifs. Les 

transferts culturels entre le monde chinois et le monde islamique ont été objet 

d’étude de Ḥasan et Hill (1992, 29‑30). Ceux-ci se sont penchés sur les rapports 

diplomatiques entretenus par les Omeyyades et les Abbasides avec les puissances 

chinoises. Ils ont également montré comment leurs politiques économiques et 

commerciales facilitèrent les transmissions mutuelles des connaissances 

technologiques. Le dialogue culturel entre pays islamiques et Chine a laissé des 

traces aussi dans l’adab arabe et persan, qui mentionne les ambassades entre 

cours. Considérons à titre d’exemple le Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf (‘Livre des 

dons et des raretés’), ouvrage anonyme du XIe siècle236. Il s’agit d’un exemple très 

significatif d’un genre littéraire de la littérature arabe, centré sur les échanges de 

dons dans des contextes diplomatiques. Il s’avère être une source précieuse qui 

mentionne et énumère les objets les plus particuliers et les raretés. En voici un 

extrait :  

 

Le roi de la Chine écrivit à Muʿāwiya ibn Abī Sufyān : « De la part du roi 

des rois, qui est servi par les filles de mille souverains ; dont la maison 

est construite en briques (labin) en or ; dont l’enceinte (marbiṭ) [a 

accueilli] mille éléphants ; et qui possède deux fleuves, dont l’eau 

(yasqiyān) est en bois d’aloès et (ʿūd) de camphre (kāfūr), dont le parfum 

se propage sur vingt miles (mil).  

Au roi des Arabes, qui adore Allāh et qui n’associe personne à Lui.  

Or, j’ai vous envoyé un cadeau qui n’est pas un cadeau, mais plutôt une 

rareté (tuḥfa). Envoyez-moi ce que votre Prophète a établi à propos de 

ce qui est interdit (ḥarām) et ce qui est admissible (ḥalāl), et envoyez-

moi quelqu’un qui peut me l’expliquer. Je vous salue.  

 
236 On revendra sur ce texte au cours de prochains chapitres.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  164 

Le cadeau était un livre sur les secrets de leurs sciences. On dit que ce 

livre arriva plus tard chez Ḫālid ibn Yazīd ibn Muʿāwiya. Il l’utilisa pour 

de grands travaux alchimiques et d’autres usages237.  

  

Le dialogue avec les dynasties chinoises s’inscrivait dans un phénomène plus 

complexe de transfert d’idées, techniques et de spécialistes entre les régions 

occidentales et orientales de l’espace eurasiatique. Dans cette optique, le monde 

chinois ne représentait donc que l’un des grands interlocuteurs des Sassanides et 

ensuite des Abbasides, un autre étant le monde byzantin. Comme nous aurons 

l’occasion de le voir dans les chapitres qui suivent, l’échange continu avec Byzance 

– ou plutôt les vives compétitions entre les deux cours – encouragea le 

développement de la technique dans les deux empires.  

 

2.2.3. Les machines des califes  

 

Ce fut manifestement dans la première époque abbasside que les sciences 

islamiques ont vécu une période de grande splendeur. Le soutien économique et 

politique des califes, tels que al-Manṣūr et al-Maʾmūn, a contribué à intensifier le 

phénomène de collection et traduction des ouvrages scientifiques étrangers. Parmi 

ceux-ci, un certain nombre était consacré aux sujets techniques. Gutas (1998, 25), 

comme on a eu l’occasion de le souligner, explique bien que nous ne sommes pas 

encore en mesure d’estimer la contribution des intermédiaires moyen-perses dans 

le processus général de traductions abbassides. Si l’apport de la médiation des 

textes moyen-perse est évident pour ce qui concerne le domaine des études 

astrologiques ou médicales, cela n’est pas vrai pour les techniques. Nous avons 

connaissance des traductions du grec en moyen-perse, qui furent utilisées à 

l’époque abbasside pour rédiger de nouvelles versions en arabe. Dans le chapitre 

précédent on a déjà évoqué les traductions moyen-perses des écrits astrologiques 

 
237 Texte arabe en annexe, p. 416. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  165 

de Vettius Valens ou de Dorothée de Sidon, fondements pour les versions arabes 

successives (Raffaelli 2001, 31‑34). En revanche, nous ne sommes pas en mesure 

de savoir si des traités sur les techniques ou bien des traductions des certains 

textes grecs existaient en langue moyen-perse. Si tel était le cas, on peut supposer 

qu’ils avaient également apporté une contribution au développement des 

connaissances scientifiques islamiques.    

 Comme l’a justement souligné Hill (1990, 260‑61; 1991, 167‑69), malgré 

l’épanouissement dans le domaine technologique qui définit la première époque 

islamique, aucun traité sur la construction des machineries d’usage commun n’a 

survécu238. En revanche, les dispositifs tels que les automata, les appareils 

astronomiques, les horloges hydrauliques et les fontaines ont été objet d’une 

systématisation minutieuse dans les textes qui leur sont consacrés. Malgré cela, 

les exemplaires existants de ce type des manuels ne sont pas nombreux. Et pour 

ce qui concerne l’époque abbasside, nous n’en possédons que deux. Le Kitāb al-

Ḥiyal (‘Livre des dispositifs ingénieux’), traditionnellement associé au nom des 

frères Banū Mūsā ibn Šākir (IXe siècle), est en réalité attribuable au seul frère cadet, 

Aḥmad239. Plusieurs sources citent la pertinence du rôle politique et culturel des 

trois frères240. Cependant, c’est surtout le physicien Ibn Abī Uṣaybiʿa (m. 1270) qui 

a pu mettre en reliefs les liens des Banū Mūsā avec le calife al-Mutawwakil dans 

son histoire de la médecine, le ʿUyūn al-anbāʾ fī ṭabaqāt al-aṭibbāʾ (‘Sources 

d'informations sur les classes de médecins’) (Ibn Abī Uṣaybiʿa 2020, chapitre 

10.1.7). Ce calife, comme on aura la possibilité de le remarquer un peu plus loin, 

 
238 Des informations sur la technologie d’usage commun survivent principalement dans des textes 

historiographiques et géographiques, ainsi que dans les traités d’agriculture. Rappelons à cet égard 

le manuel du savant d’Andalousie Ibn al-ʿAwwām (fin du XIIe siècle), qui fournit des détails sur les 

machines élévatoires pour l’eau (Hill 1991, 183‑84). 
239 Tous les commentateurs concordent sur l’attribution de l’ouvrage à Aḥmad (Banū-Mūsā 1979, 

19).  
240 Parmi les autres on mentionne les Histoires de al-Ṭabarī, contemporain de trois frères ; le Kitāb 

al-Fihrist (‘Catalogue’) d’Ibn al Nadīm (1871, 1 : 378‑79); le Taʾrīḫ al‑ḥukamāʾ (‘Histoire des 

médecins’) de Ibn al-Qifṭī (1903, 315-6); le Wafayāt al-aʿyān wa abnāʾ abnāʾ al-zamān (‘Morts des 

hommes illustres et le Fils de l’époque’) de Ibn Ḫallikān (1968, 5 : 161‑63) et le Muḫtaṣar fī al-Duwal 

(‘Histoires de dynasties’) de Bar Hebraeus (1976, 264‑67). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  166 

possédait d’intéressants exemples des machineries, des créations probablement 

dues aux Banū Mūsā eux-mêmes ou à leurs collaborateurs. Pour ce qui est du traité 

technique, le titre de l’ouvrage présente le terme arabe ḥiyal pour dénommer la 

machine, le dispositif mécanique. Comme le résume bien George Saliba (1985, 

142) : 

 

A machine (Ḥīla) is therefore any device that allows one to overcome the 

natural resistance, and thus perform actions contrary to the natural 

tendency. In that sense of tricking, i.e., tricking nature, the words 

machine, and Ḥīla (pl. Ḥīyal) are a translation of the Greek.  

 

Sans aller plus en avant sur ce point, rappelons cependant que le terme arabe ḥīla 

traduit le grec mēkhanē (μηχανή), en préservant sa double signification de 1) 

machination, stratagème et 2) machine, engin.  

Le principe de fonctionnement de cent différents appareils présentés dans 

le Kitāb al-Ḥiyal (des récipients truqués, des instruments de musique, des 

fontaines, des clepsydres, mais aussi une sorte de masque pour la protection 

contre des fumées toxiques) est décrit en détail et richement illustré par des 

images. L’ouvrage révèle manifestement une connaissance approfondie des 

Pneumatiques de Philon et d’Héron d’Alexandrie. Comme l’a noté Hill (1998, 17), 

vingt-cinq des cent dispositifs qui y sont décrits se trouvent déjà systématisés dans 

les ouvrages des deux ingénieurs alexandrins. Néanmoins, le traité présente 

d’importantes innovations technologiques, surtout dans l’utilisation des contrôles 

automatiques et dans la maîtrise du système aérostatique et de la pression 

hydrostatique (Hill 1991, 172). Encore Hill (1993, 498‑500) souligne que « there 

remain a large number of the Banū Mūsā’s devices that are very different from any 

in the works of their Hellensitic predecessors, and show a marked degree of 

innovation and development. It may well be that some of these divergences are due 

to Persian or Indian influences of which we know virtually nothing. It may be 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  167 

significant that the brothers spent their early years in the eastern Iranian province 

of Khurāsān ». Hill lui-même souligne la probable interférence des traditions 

techniques persane et indienne, à propos desquelles les données sont 

malheureusement limitées.  

Un deuxième ouvrage, al-Āla allatī tuzammir bi-nafsihā (‘L’instrument qui 

joue de lui-même’), est attribué encore aux frères Banū Mūsā. Il s’agit d’un bref 

traité qui se penche sur des problèmes mathématiques et sur les fonctionnements 

mécaniques des appareils musicaux241. L’ouvrage fait connaître l’exemplaire d’une 

flûte au fonctionnement automatique, décrite ici pour la première fois. Quelque 

chose de similaire est mentionné avec moins de détails dans un autre ouvrage 

attribué à un certain Apollonius (Hill 1993, 501).    

Nous devons aussi mentionner la contribution offerte par le savant al-Fārābī 

(m. 950). En déplacement à Baghdad depuis l’année 901 pour terminer ses études, 

il composa Iḥsāʾ al-ʿUlūm (‘Les énumérations des sciences’), un traité visant à 

fournir une présentation des sciences et une classification des pratiques 

épistémiques. Ceci intègre des disciplines islamiques telles que la théologie 

(kalām), la jurisprudence (fīqh) et la grammaire (naḥw) aux disciplines 

philosophiques et politiques (Akasoy et Fidora 2016, 107). Al-Fārābī insère dans 

sa classification la connaissance technique (ḥiyal), à laquelle il consacra la dernière 

section des disciplines mathématiques (Brentjes 2017, 198)242.   

À Ibn Ḫalaf al-Murādī, actif dans l’Andalousie du XIe siècle, l’on doit la 

composition du Kitāb al-asrār fī natāʾij al-afkār (‘Le Livre des secrets résultant des 

pensées’). Son texte survit aujourd’hui dans un seul manuscrit du XIIIe siècle, en 

très mauvaises conditions. Il préserve la description des automates et des horloges 

hydrauliques, dont une partie prévoyait l’utilisation du mercure dans leurs 

 
241 Pour les éditions, les études du texte et des analyses des machines musicales y décrites voir 

Cheikho (1906), qui a édité l’original arabe, Farmer (1931, 88‑118), Saliba (2015), Samir (2015) et 

Sanjakdar Chaarani (2015).  
242 Pour le texte arabe, voir al-Fārābī (1968, 108‑10). Une traduction complète du chapitre est fournie 

par Saliba (1985, 145‑46).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  168 

mécanismes243. La place significative de l’ouvrage de al-Murādī est à considérer 

surtout à l’égard de ses considérations sur les horloges hydrauliques. L’ingénieur 

définit les appareils de mesure du temps avec l’expression « aškāl faylasūfiyya », 

ou « modèles philosophiques » (Aytes 2015, 104; Saliba 1985, 141‑52). De cette 

manière, il confirme le rôle de ces dispositifs comme un modèle pour l’application 

pratique de la connaissance et comme un instrument pour la théorie. Nous 

reviendrons dans la section successive sur les considérations philosophiques 

concernant les horloges pour en proposer une analyse plus approfondie.  

Le traité des frères Banū Mūsā a été la source primaire pour un autre grand 

savant, Ibn al-Razzāz al-Jazarī, actif à la cour du prince artouqide Nāṣir al-Dīn 

Maḥmūd (r. 1200-1222). Al-Jazarī est l’auteur du Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-

handasiyya (‘Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’). Il s’agit d’un 

riche manuel sur les appareils automatiques, embelli de précieuses 

représentations, soit des vues d’ensemble soit des images des engrenages et 

d’autres détails244. L’ingénieur conçut l’organisation du texte, avec les descriptions 

des procédés mécaniques et les dessins qui les accompagnent, dans le but de 

rendre possible à ses lecteurs la reproduction de ces mêmes dispositifs (Hill 1991, 

175). Ceux-ci se regroupent dans plusieurs catégories, telles que les clepsydres et 

les horloges à bougies ; les vases à boire pour les banquets ; les récipients pour 

les ablutions et les analyses médicales ; les fontaines et les automates musicaux 

et, pour finir, les machines élévatoires pour l’eau. Le succès de cet ouvrage était 

tel qu’on connaît au moins onze manuscrits. Un de ceux-ci avait été commissionné 

en 1638 par le dynaste Moghol Šāh Jahān (1628-1658)245.  

 Un contemporain d’al-Jazarī, le polymathe Faḫr al-Dīn Riḍwān ibn 

Muḥammad al-Saʿātī (m. 1230), est l’auteur d’un traité sur l’horloge hydraulique de 

 
243 À propos de cet auteur et de son texte, dont aucune édition critique n’est jusqu’à présent 

disponible, se reporter aux études suivantes : Sabra (1977), Vernet (1978), Villuendas (1978), Hill 

(1981, 36‑46), Vernet, Casals, Villuendas (1982), Taddei (2015) et Torres-Garrido et al. (2019).  
244 La bibliographie sur al-Jazarī et son œuvre est riche. On renvoie plus particulièrement à l’ouvrage 

de Hill (Jazari 1974).  
245 Il s’agit du manuscrit MS Frazer 186, conservé à la Bibliothèque Bodléienne d’Oxford.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  169 

Damas, qu’il avait réparée et perfectionnée. Son Kitāb fī ʿamal al-sāʿāt wa-

istiʿmālihā (‘Sur la construction des horloges et leur utilisation’) décrit en détail la 

construction de cet instrument et son fonctionnement246. L’horloge en question 

avait été construite par son père pour le souverain zengide al-Malik al-ʿĀdil Nūr al-

Dīn Maḥmūd (m. 1174). Néanmoins, la présentation de la question révèle un 

manque de connaissance au sujet de la technique requise. Hill (Jazari 1974, 11) 

souligne à juste titre que la discussion est souvent imprécise, toute comme ses 

connaissances mathématiques.  

 

2.3. La machine fantasmatique 

 

2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires 

de l’automate  

 

Pour compléter cette biographie non exhaustive de la machine entre 

l'Antiquité et la première époque médiévale, il nous semble envisageable de se 

pencher brièvement sur une de ses autres manifestations. En effet, l’automaton 

n’existait pas seulement en tant qu’objet technique à anatomiser dans les pages 

d’un manuel, pour le rendre reproductible aux lecteurs informés. Comme le résume 

fort justement Caiozzo (2010, 44) : 

 

Outre les usages pratiques, et dans une dialectique semblable à celle 

de la science des cieux et à ses corollaires (astrologie, magie), la 

science des automates a donné lieu à tout un imaginaire à caractère 

symbolique, idéologique voire ésotérique que les textes littéraires et les 

illustrations développent à l’attention des élites. 

 

 
246 Nous renvoyons la lecture à Hill (1981a, 69‑88). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  170 

L’automate, objet réel qui gardait une place de choix dans les milieux auliques, 

prend alors le caractère d’une machine fantasmatique dans les pages de la 

littérature, en devenant un topos littéraire. Il devient ainsi une idole imaginée, 

protagoniste du mythe et des narrations fabuleuses247.  

Le monde classique nous offre un grand nombre d’exemples de mirabilia 

littéraires et mythologiques. On peut penser, parmi d’autres, aux créations de 

Héphaïstos, le forgeron, décrites par Homère dans le XIIIe chant de l’Iliade. On 

rencontre ici des trépieds mobiles, les servantes d’or d’Héphaïstos lui-même où, 

encore, Talos, le géant de bronze crée pour protéger l’île de Crète248. Mais 

l’automaton trouve aussi un rôle spécifique dans les réflexions des philosophes 

grecs. Nous pouvons citer à ce propos les écrits aristotéliques – nous pensons 

surtout à la Μετὰ τὰ φυσικά (Métaphysique) et à Περὶ ψυχῆς (De l’âme) –, où la 

machine devient une pierre de touche avec le monde naturel. La technologie 

mécanique sert en fait ici comme instrument argumentatif pour discuter le 

fonctionnement de l’organisme biologique (Berryman 2007). Nous trouvons la 

même démarche philosophique dans l’une des premières références à l’automate 

dans la littérature islamique. Celle-ci figure dans la version arabe d’Ibn al-Muqaffāʿ 

(m. env. 757) du Kalīla wa Dimna (‘Livre de Kalīla et Dimna’), plus précisément 

dans la première partie de l’ouvrage, qui correspond à la biographie de Burzōy, 

l’envoyé de Ḫusraw Ier en Inde. Burzōy y explique les raisons qui ont déterminé son 

choix de se dédier à la science médicale. En faisant ça, il utilise l’automate comme 

une allégorie, à travers un procédé argumentatif aristotélicien qui lie la machine à 

son contrôleur :   

 

Ô, mon âme, reviens de ta sottise et de tes jugements futiles ; mets 

toutes tes forces, tous tes soins et tout ton pouvoir à te proposer le bien, 

 
247 Minsoo Kang (2011) a dédié une monographie au thème de la machine imagée et fantasmée en 

Europe, de l’Antiquité à l’époque moderne. Voir aussi Lightsey (2007), qui concentre son attention 

sur les mirabilia dans la littérature médiévale, avec une attention particulière pour la cour anglaise 

du XIVe siècle.  
248 Voir à cet égard Bruce (1913, 512‑15) et, en particulier, Pugliara (2003).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  171 

à vouloir être récompensée de tes œuvres, mais garde-toi de tarder et 

d’attendre demain. Sache que notre corps est un réceptacle de maux et 

qu’il est plein d’un mélange de substances putrides et malpropres, réunis 

en quatre éléments opposés et contradictoires [à leur tour] entretenus 

par le principe vital, et cela jusqu’à épuisement. De même, lorsqu’on 

ajuste les divers tronçons d’une idole, il suffit d’une seule cheville pour 

les assembler et les maintenir fixés les uns aux autres ; retire-t-on la 

cheville ? Tout se désarticule. (Ibn al-Muqaffāʾ, 1980, 33)249. 

 

Remarquons que le système de correspondance entre corps humain et automate 

qui émerge de cet écrit du médecin Burzōy montre de fortes similitudes aussi avec 

le contexte scientifique hellénistique. En fait, la communauté de médecines 

d’Alexandrie s’appuya sur des modèles mécaniques, pour expliquer le 

fonctionnement des orgues du corps. De la même façon, les créations techniques 

étaient utiles dans les pratiques quotidiennes des médecines (Di Pasquale 2019, 

137‑38). C’est le cas d’Hérophile (m. entre 260 et 250 avant notre ère), qui avait 

l’habitude de mesurer la fréquence cardiaque avec une horloge hydraulique250.  

La figure de l’automate dans la littérature islamique fluctue entre les deux 

dimensions de la rationalité et de l’irrationalité : il est à la fois ġarīb, c’est-à-dire une 

curiosité technique, mais toujours un fruit de la prouesse humaine, et ʿajab, 

 
249 Caiozzo (2010, 63‑64) remarque qu’un manuscrit tardif du Kalīla wa Dimna (XIIIe siècle), 

conservé à la Bibliothèque Nationale de France, illustre la narration du médecin iranien. La miniature 

(figure 5) montre l’automate sous la forme d’un guerrier à l’armure doré. Les jointures nommées 

dans la biographie de Burzōy sont très bien mises en évidence.  
250 Le médecin Marcellinus (Ier siècle de notre ère) présent cet anecdote dans son ouvrage De 

pulsibus, XI, où il écrit : « Erofilo ha dimostrato che un uomo ha la febbre quando il suo polso diventa 

più frequente, più largo e forte, accompagnato da un intenso calore interno. Se il polso perde forza 

e ampiezza la febbre diminuisce. Diceva che l’accrescersi della frequenza del polso è il primo 

sintomo dell’inizio della febbre e credeva talmente alla frequenza del polso che, usandola come il 

sintomo più sicuro, aveva preparato una clessidra che mostrava il polso relativo ad ogni età. 

Andando al letto del malato, metteva in moto la clessidra e prendeva il polso del malato febbricitante. 

E nella misura in cui il numero delle pulsazioni osservate superava ciò che era naturale per il tempo 

necessario al riempirsi della clessidra, il grado della frequenza era rivelato, mostrando se la febbre 

era più o meno forte » (Di Pasquale 2019, 71‑72).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  172 

merveille qui étonne ou effraie (Caiozzo 2010, 45). Le terme ʿajab, normalement 

utilisé pour dénoter quelque chose de merveilleux au sens de surnaturel et irréel, 

possède en réalité une valeur et une signification bien plus complexes251. En effet, 

le terme recourt souvent dans les œuvres géographiques dans l’expression ʿajāʾib 

al-dunyā, qui indique les « merveilles du monde ». Il s’agit d’une catégorie qui inclut 

en même temps les particularités exotiques des pays lointains et les aspects les 

plus étonnants des villes célèbres. En effet, même si le mot ʿajab (pl. ʿajāʾib) est 

parfois appliqué à une catégorie des choses qui aujourd’hui on considère comme 

irréelles, plus souvent il se réfère au domaine de la réalité. Nous le trouvons en fait 

utilisé pour désigner des lieux ou des architectures merveilleux, tel que la mosquée 

omeyyade de Damas (von Hees 2005, 104‑5). Il est important de garder à l’esprit 

cette polysémie du terme, pour ne pas réduire les figures d’automate qui 

apparaissent dans la littérature à de simples créations fantastiques. Souvent, des 

représentations imaginatives, au caractère magique fortement remarqué, reposent 

en fait sur des données concrètes et réelles. Von Hees examine de manière 

approfondie cette question et explique comment se rapporter à des thèmes qui 

aujourd’hui nous considérons à tous les effets des discours fabuleux. Dans les faits, 

le chercheur présent un cas emblématique, concernant la description du 

rhinocéros, telle qu’elle apparaisse dans le Sinbad le marin, conte du Alf layla wa 

layla (‘Les Mille et une Nuit’), et dans d’autres ouvrages d’auteurs persans et arabes 

(al-Jāḥiẓ, al-Bīrūnī, Šahmardān, Ibn al-Faqīh, al-Qazwīnī). Le chercheur montre 

comment le portrait de cet animal exotique associe une description réalistique à 

des histoires fantastiques qui à l’époque circulaient largement. Les auteurs 

médiévaux mentionnent les caractéristiques physiques du rhinocéros ; ils sont en 

train de présenter un animal réel et pas une créature merveilleuse (von Hees 2005, 

108). Néanmoins, des descriptions fantastiques, qui se nourrissent des histoires 

orales ou des narrations populaires, se juxtaposent à l’image véridique de l’animal. 

Sans entrer dans l’analyse précise des réflexions de von Hees, qui nous ferait sortir 

du cadre de notre discours, il nous intéresse insister sur la juxtaposition d’éléments 

 
251 Traditionnellement on distingue dans les littératures arabe et persan le genre de l’ʿajāʾib, ou 

« des merveilles ». Nous renvoyons à von Hees (2005) pour une étude critique de la question. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  173 

réels et fantastiques. En fait, comme nous le verrons tout de suite, la machine subit 

un traitement très similaire à l’image du rhinocéros, se voyant attribuer des attributs 

magiques qui amplifient le sentiment de merveille qu’elle est normalement en 

mesure de susciter.   

Venons-en maintenant aux apparitions littéraires de la machine. Dans la 

littérature et la poésie arabe et persane la figure de l’automate, prend parfois la 

forme d’une idole menaçante et dangereuse. Tel est le cas d’un des dispositifs 

évoqués par le poète persan Firdawsī. Le talisman en question est décrit dans le 

Šāhnāma comme un géant guerrier, animé par la magie noire du maléfique Aži 

Dahāk. Celui-ci a eu l’idée de la machine destructrice afin de l’opposer au héros 

Ferīdūn qui montre sa valeur en l’écrasant et en vainquant Aži Dahāk (Firdawsī 

2019, 61). Dans d’autres cas, l’automate possède des attributs magiques ou des 

qualités extraordinaires, qui viennent en aide aux protagonistes de l’histoire. Le 

célèbre recueil de contes Alf layla wa layla offre maints exemples en ce sens252. 

Prenons le conte « Le cheval enchanté », qui a comme protagoniste le souverain 

sassanide Šāpur Ier et trois typologies différentes d’automates. Le jour de Nawrūz, 

le roi, que l’histoire nous dit être passionné des sciences reçoit trois sages, chacun 

portant une offrande particulière. Le premier visiteur, un Indien, lui offre la statue 

d’un joueur de trompette en or et diamants. Elle est munie d’une vertu défensive :  

si positionnée sur les remparts, elle émette avec son instrument un son effrayant 

capable de tuer tous les ennemis qui s’approchent à la ville. Le sage byzantin lui 

fait présent d’une horloge amusante avec les figures en or d’un paon et vingt-quatre 

paonnes. Le changement des heures est indiqué par le mouvement du paon, qui 

s’approche progressivement d’une des paonnes pour s’accoupler avec elle. 

L’appareil est aussi en mesure de déterminer le passage d’un mois à l’autre : cela 

est signalé encore une fois par le paon, qui ouvre son bec et laisse apparaître un 

croissant de lune. Le troisième visiteur, un Persan, offre un automate enchanté 

sous la forme d’un cheval. Ce dispositif, animé soit par un mécanisme soit par la 

 
252 On trouvera de plus détaillés exemples provenant du Alf layla wa layla dans l’article de Khawam 

(1975). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  174 

magie, permet à son cavalier de voyager en volant à une incroyable vitesse253. Ce 

troisième exemplaire de machine volante est effectivement un produit de 

l’imagination. En revanche, les traités techniques attestent l’existence de modèles 

semblables aux deux premiers automates décrits dans cette histoire. Des appareils 

musicaux, munis d’une trompette qui pouvait sonner, font l’objet de plusieurs 

descriptions dans des sources littéraires254. Enfin, si l’horloge décrite dans le conte 

est fictive, on peut néanmoins constater l’existence d’un objet similaire dans le Kitāb 

al-ḥiyal al-ḥandasiyya (Livre de la connaissance des mécanismes ingénieux’), 

l’ouvrage déjà mentionné de l’ingénieur al-Jazarī. Il s’agit d’une horloge 

hydraulique, positionnée dans un bassin rempli d’eau, avec une paonne qui tourne 

autour de ses paonneaux, qui émettent un son toutes les demi-heures jusqu’au 

coucher du soleil255. 

Le dernier exemple tiré du Alf layla wa layla nous introduit un autre profil de 

l’automate littéraire, qui trouve une place de premier plan en particulier dans les 

narrations des géographes, cosmographes et historiens de l’islam médiéval. On se 

réfère à la statue du trompettiste, donnée par le visiteur indien et douée d’un 

pouvoir talismanique qui protège la ville de possibles envahisseurs. Comme le 

souligne justement Yamanaka (2018, 303), les merveilles – telles que les 

descriptions d’êtres curieux ou des phénomènes hors norme – étaient des éléments 

importants dans les ouvrages encyclopédiques sur le monde matériel. Le célèbre 

cosmographe persan al-Qazwīnī dans l’introduction de son Kitāb āṯār al-bilād wa 

aḫbār al-ʿibād (‘Les monuments des pays et les traditions historiques sur leurs 

peuples’) met en évidence le fait que l’automate a souvent la qualité d’un talisman 

(en arabe et persan ṭilism, ṭilsam), disposé comme instrument de protection et à 

 
253 La traduction anglaise du conte complet se trouve en Mathers et Mardrus (1986, 461‑90).  
254 Sur ce point, voir en particulier les joueurs de trompette présents dans l’horloge hydraulique de 

al-Jazarī (1974, 17‑30). Pour des autres exemples on renvoie également au traité sur les 

instruments musicaux des Banū Mūsā (Samir 2015).    
255 Hill fournit une traduction anglaise de la description de cet appareil ainsi que les reproductions 

des images originelles en al-Jazarī (1974, 75‑82). Yassi (2017, 15‑20) reproduit les résultats de la 

reconstruction archéologique de cet appareil sur la base des indications de al-Jazarī. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  175 

l’usage apotropaïque par les sages anciens (al-Qazwīnī 1848, 5)256. Associé aux 

formes matérielles de protection, telles que les murs de défense, les remparts ou 

les armes, il fonctionne en manière autonome sur la base d’un engrenage 

mécanique et, surtout, d’un principe magique. L’automate est donc lui-même, à 

tous égards, un élément défensif de la ville. Il nous semble important de souligner 

que les géographes, historiens et lettrés musulmans associent l’utilisation des 

talismans de protection aux fondations des villes des civilisations anciennes, telles 

que les Égyptiens et les Persans (Calasso 1991, 87). Considérons à titre d’exemple 

le récit qu’il nous fait le géographe persan Ibn Faqīh (ayant vécu au IXe siècle) de 

la fondation de la capitale de l’empire sassanide, Ctésiphon : 

 

Chaque fois qu’il s’élevait quelque chose du mur du palais, un coup de 

vent le faisait tomber. Qubād envoya donc un messager à Balīnās, le 

magicien grec qui était chargé d’ans, et lui ordonna de munir de 

talismans les lieux à calamités de son pays ; il lui dit de commencer par 

al-Madāʾin et lui promit, pour chaque talisman, 4 000 dirhems. Balīnās 

lui prépara donc un grand talisman pour le palais et onze talismans pour 

son pourtour. Le grand talisman était contre le vent qui démolissait le 

mur ; il se calma, et la construction fut terminée. Il y avait un talisman 

contre les scorpions qui y diminuèrent ; il y en avait d’autres contre la 

fièvre qui s’en trouva réduite, contre les gros scorpions (jarrāra) qui 

devinrent rares, contre les lions qui se raréfièrent, contre la fièvre quarte, 

contre les puces ; il y en avait un qui était destiné à maintenir la concorde 

entre les gens du pays, qu’ils fussent présents ou absents, tant que 

durerait l’empire ; il y en avait un autre en vue de l’obéissance des sujets 

à leurs rois, durant leur vie ; un autre pour que les souverains étrangers 

 
256 Qazwīnī est un savant sensible au thème de l’automate et de l’idole, dont il propose nombre 

d’exemples. Il en va de même pour Muḥammad Ṭūsī, un autre cosmographe persan, auteur des 

Merveilles des choses créées et la curiosité des choses existantes (ʿAjāyib al-maḫlūqāt wa ġarāyib 

al-mawjūdāt). Plusieurs manuscrits de leurs cosmographies illustrent ces machines à l’aide des 

représentations figurées. On trouvera de plus amples informations ainsi que la reproduction de 

certaines images dans l’article de Caiozzo (2010).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  176 

redoutassent ceux de l’Irak. Il n’y avait aucun de ces talismans qui n’eût 

à sa droite un trésor éloigné de 40 coudées, de même qu’à sa gauche, 

devant et derrière. (Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī 1973, 212) 

 

Comme on peut l’observer, la construction de Ctésiphon avait été affectée par des 

problèmes qui ne pouvaient être réglés que par les connaissances magiques et 

techniques du sage grec Balīnās (ou Balīnūs), c’est-à-dire Apollonios de Tyane. Le 

savant, un philosophe pythagoricien du premier siècle de notre ère est devenu une 

figure semi-mythique du monde grec ancien aussi bien qu’un trope courant de la 

littérature islamique. Lui sont en effet souvent attribuées les créations des machines 

ingénieuses, idoles magiques et talismans. La finesse de son art et de ses créations 

magiques était à tel point célébrée dans la littérature islamique, qu’ils lui ont attribué 

le titre de ṣāhib al-ṭilasmāt (maître des talismans)257. En outre, Apollonius de Tyane 

est censé être l’auteur d’un manuscrit sur les talismans. Il s’agit de l’œuvre grec 

Livre de la connaissance et compréhension du Apotelesmata de Apollonius de 

Tyane, qu’il composa et enseigna à son disciple Sustumon Thalasson (βίβλος 

σοφίας καί συνέσεως ἀποτελεσμάτων Ἀπολλωνίου τοῦ Τυανέως ὃς ἔγραψε καί 

ἐδίδαξε Σούστουμον ϑάλασσον τόν αὐτοῦ μαϑητήν). Cependant, le texte survit 

aussi dans une traduction arabe, le Kitāb al-ṭalāsim al-akbar (‘Le grand livre des 

talismans’)258. La version arabe, qui diffère beaucoup de l’originel, présente la 

description des talismans construits par Apollonius dans des pays divers (Syrie, 

Byzance, Egypte et la Nubia). Parmi ce pays figure également la Perse. Pour ce 

qui est du récit offert par le géographe Ibn al-Faqīh, l’attribution de la création des 

talismans à Apollonius est certes fictive. L’action se déroule au Ve siècle, tandis que 

 
257 Voir à ce propos Plessner (2010) et le récent article de Manteghi (2018), qui se focalisent sur le 

rôle de Apollonios de Tyane dans l’Iskandarnāma (‘Livre d’Alexandre’) de Niẓāmī Ganjawī (m. 

1209). Le poète persan attribue la connaissance de la magie de Bālinas à son épouse, une prêtresse 

zoroastrienne. Cette dernière l’aurait en fait entraîné aux arts magiques. Cette version de l’histoire 

apparaît aussi dans des sources byzantines (Manteghi 2018, 65).  
258 Le sujet est analysé en profondeur par Lucia Raggetti (2019), qui fournit également une 

bibliographie très riche. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  177 

le savant grec vécu au Ie. Nous avons pu constater que pour la protection de la ville 

Balīnās prévoit douze talismans : un pour le palais royal, pour éviter que le vent 

puisse continuer à détruire les murs ; onze pour le pourtour de la ville. Il nous 

semble aussi important de souligner un élément de nouveauté dans la narration de 

Ibn Faqīh. En réalité, deux de ces idoles servent à contrer des menaces provenant 

de l’intérieur même de la ville : la discorde entre habitants et l’insurrection contre 

l’autorité royale (Calasso 1991, 92).  

 Un récit similaire, mais lié à la ville de Baghdad, se trouve dans l’ouvrage 

Kitāb taʾrīḫ Baġdād (‘Histoire de Baghdad’) du lettré al-Ḫaṭīb al-Baġdadī (m. 1071). 

Cette source précieuse se présente comme une histoire de la capitale de l’empire 

abbasside et en même temps une encyclopédie biographique des majeures 

personnalités de la ville. Elle nous offre la description de cinq talismans, positionnés 

sur la coupole du palais califal, la célèbre qubbat al-Ḫaḍrāʾ, et sur les quatre portes 

de la ville. Il s’agissait des statues capables de prévoir la direction de l’arrivée des 

ennemis du calife259. Comme le souligne le savant bagdadien, le dôme et son 

cavalier étaient considérés par les contemporaines comme « the crown of 

Baghdad, a guidepost for the region and one of the memorable things that one 

associates with the Abbasids » (Lassner 1970, 53)260.  

 

2.3.2. L’automate dans les œuvres de théologie islamique 

 

 La relation étroite entre magie et machines, qui émerge de la lecture de ces 

sources, trouve également place dans les écrits théologiques et exégétiques des 

savants musulmans261. Abū Bakr al-Jaṣṣāṣ (m. 918), juriste mutazilite de l’école 

hanafite de Baghdad, nous offre un bon exemple. Les Aḥkām al-Qurʾān 

 
259 Sur la figure de l’intellectuel al-Ḫaṭīb al-Baġdadī on renvoie à Sellheim (2010). Une traduction 

anglaise avec commentaire est offerte par Lassner (1970).  
260 Voir à cet égard aussi l’article de Bloom (1993). 
261 Ce discours a été étudié récemment par Mahmoud Haggag (2018), qui prend en considération, 

parmi les autres, les écrits d’Ibn Qutayba, Miskawayh, Ibn Manẓūr et, plus en détail, Ibn Ḫaldūn .  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  178 

(‘Prescriptions du Coran’), un ouvrage sur la science du tafsīr et sur les principes 

de la jurisprudence islamique consacre une partie à l’origine de la magie. Al-Jaṣṣāṣ 

montre d’être informé sur l’enseignement persan qui lie l’origine de la magie à la 

figure mythique de Bīwarāsb (Dahāk). En tant que souverain de Babel, il aurait 

introduit la magie et le culte des idoles dans la ville (al-Jaṣṣāṣ 1992, 1 : 53; Zadeh 

2015, 243). La même information nous la trouvons également dans les sources 

moyen-perse, tels que le Dēnkard et le Bundahišn262.  

Les réflexions d’al-Jaṣṣāṣ sont surement motivées par son désir de refuser 

l’existence de la magie. Pour faire ça, il cherche de démontrer que la magie 

consiste uniquement en astuces d’illusionniste et arnaques. Parmi les exemples 

des ruses et des trucs portés par al-Jaṣṣāṣ, ils se trouvent aussi ceux qui semblent 

être à tous les effets des automates (al-Jaṣṣāṣ 1992, 1 : 55‑56)263. Il s’agit des 

machineries en forme humaine, telles que des cavaliers qui s’affrontent dans des 

combats et un joueur de trompette sur son cheval. Le théologien, en s’appuyant 

sur un récit d’Ibn al-Kalbī (m. 819 or 921), mentionne aussi l’existence d’un soldat, 

positionné à l’entrée d’un tombeau d’un souverain du Levant, qui a la tâche 

d’assurer la protection de la chambre mortuaire et de son résident. Il nous semble 

intéressant de souligner que al-Jaṣṣāṣ insiste sur l’origine technique de ces figures, 

afin de désavouer la nature magique qui leur était attribuée.  

  L’attitude d’al-Jaṣṣāṣ à l’égard de la magie ne fait pas l’unanimité dans les 

cercles intellectuels islamiques. En effet, comme l’écrit justement Zadeh (2015, 

247), « the supernatural fabric governing Islamic theodicy gave the religious elite 

ample space to systematize a range of phenomena regulated within the sphere of 

the occult sciences (ʿulūm al-ghayb). This systematization forms part of a larger 

process of rationalizing magic and its power through epistemological structures and 

categories developed in natural science ». À ce sujet, une exploration de l’œuvre 

du polymathe et théologien persan Faḫr al-Dīn al-Rāzī (m. 1210) nous semble 

 
262 Remarquons que Aži Dahāk apparaît déjà dans les textes avestiques. Pour un excursus sur la 

figure d’Aži Dahāk, on renvoie à la synthèse de Prods O. Skjærvø (2011).   
263 Nous remercions Travis Zadeh qui nous a signalé la référence dans l’ouvrage d’al-Jaṣṣāṣ. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  179 

pouvoir être éclairante264. Son traité théologique al-Maṭālib al-ʿāliya min al-ʿilm al-

ilāhī (‘Les sublimes recherches dans la science divine’) offre une systématisation 

de diverses typologies des arts qui constituent les ʿulūm al-ġayb, les « sciences 

occultes »265. Cette rationalisation de la magie à l’intérieur du système des sciences 

naturelles s’explique par le fait que al-Rāzī la considère un élément constitutif du 

cosmos (Zadeh 2015, 248‑49). Le théologien refuse les argumentations 

mutazilites, telles que celles avancées par al-Jaṣṣāṣ, et soutient l’existence 

scientifique des forces occultes. Ces forces comprennent, entre autres choses, 

l’astrologie juridique, la connaissance des propriétés des pierres précieuses, l’art 

d’invoquer des esprits célestes (djinns et démons), les présages et la divination, 

mais aussi les astuces créés par le biais des jeux optiques ainsi que les automates 

et les merveilles qui fonctionnes grâce à des mécanismes cachés (al-Rāzī 1987, 

8 : 143‑46; Zadeh 2015, 247). Al-Rāzī décrit cette dernière catégorie en ces 

termes :  

 

La magie établie par la science de l'ingénierie (handisa) : elle comprend 

la science de la traction de grands poids (iṯqāl) par le biais de certaines 

machines (ālāt) ; parmi elles se trouvent les créations merveilleuses et 

curieuses (al-aʿmāl al-ʿajiba al-ġariba), reposantes sur la nécessité de 

l’espace vide (ḍarūra al-ḫalāʾ)266. 

 

Les positions d’al-Jaṣṣāṣ et al-Rāzī vis-à-vis de l’existence de la magie se révèlent 

comme les représentants emblématiques des deux attitudes opposées. La 

première, incarnée par al-Jaṣṣāṣ, rejette l’existence du pouvoir magique et dévoile 

le mystère représenté par les automates, en révélant leur nature technique. La 

 
264 D’autres savants, tels que Ibn Khaldūn (m. 1406) et Ḥājjī Khalīfa (m. 1657), ont accueilli 

l’enseignement d’al-Rāzī, en systématisant les « sciences occultes » selon des critères scientifiques 

(Zadeh 2015, 247). 
265 Noah Gardiner (2016) offre une brève définition des « sciences occultes » dans les sociétés 

islamiques.  
266 Texte arabe en annexe, p. 416. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  180 

deuxième, bien illustrée par l’œuvre d’al-Rāzī, catégorise les créations techniques 

comme produits de l’ingénierie (al-handisa), mais en les reconduisant à la sphère 

de la magie. Plus en détail, il se réfère à des machines (ālāt), dont les actions 

permettent la traction de gros poids. Il mentionne également des objets curieux, 

« reposantes sur la nécessité de l’espace vide ». Dans cet extrait, al-Rāzī suggère, 

nous semble-t-il, les complexes principes qui règlent le fonctionnement des 

dispositifs ingénieux. À un niveau plus général, nous pouvons relever que la 

référence au ḫalāʾ, l’espace vide, met en cause une longue tradition philosophique 

grecque. Sans entrer dans les détails de la question, rappelons la contribution 

théorique sur le vide mené par Straton de Lampsaque, qui a dirigé l’École 

aristotélicienne entre 288 et 270 avant notre ère. Dans son De vacuo, Straton remet 

en cause la question de l’existence du vide, en admettant sa présence entre une 

particule de matière et l’autre (vacuum intermixtum). Les réflexions de Straton sont 

strictement liées aux premiers pas de la pneumatique, en tant que science qui 

étudie et utilise la compressibilité de l’aire (Di Pasquale 2019, 131)267. Sur la base 

des considérations qui précèdent, nous avons l’impression que al-Rāzī fait 

référence à des objets merveilleux de nature pneumatique. Il est donc étonnant que 

les produits de la technique trouvent place dans la catégorie des ʿulūm al-ġayb, au 

même titre de l’ostéomancie, la lithomancie, la divination et la géomancie. À ce titre, 

il est possible que al-Rāzī considère les machines comme une ʿilm al-ġayb car ils 

se trouvent dans une position liminale, entre science et magie. En effet, les 

machines cachent en soi les secrets de leur fonctionnement et les principes qui les 

gouvernent. Elles provoquent l’émerveillement et la curiosité et illusionnent le 

spectateur, en le convaincant qu’un certain type de magie les anime.  

 

En guise de conclusion, il nous semble aussi pertinent de souligner que 

l’automate intervient dans la littérature médiévale de l’occident chrétien, souvent en 

 
267 Di Pasquale (2019, 132) écrit à ce propos que « la teoria della corporeità dell’aria viene data per 

scontata dai costruttori di apparati pneumatici. Essi appoggiano la dottrina del vuoto disseminato 

derivata da Stratone di Lampasco e, dunque, dell’inesistenza del vuoto assoluto ».  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  181 

prenant la forme d’un objet magique, d’autres fois d’une machinerie complexe268. 

À titre d’exemple, nous pouvons penser à certains ouvrages tirés de la littérature 

romane du XIIe siècle. Le Roman de Troie, poème de Benoît de Sainte-Maure qui 

narre les évènements de la guerre de Troie. Le Roman s’attarde dans la description 

d’une « chambre des beautés » dans le palais du roi Priam. Cette chambre 

accueille un certain nombre d’androïdes, ayant chacun une fonction. Nous y 

trouvons : une jeune dame avec un miroir qui montre, avec un haut degré de 

précision, les imperfections de quiconque entre dans la chambre pour le convaincre 

à trouver un moyen pour s’améliorer ; une jongleresse, qui divertit avec ses 

cabriolets et ses sautes ; un joueur de divers instruments, dont la musique empêche 

la réalisation des mauvais désirs et un jeune homme qui individu les 

comportements incorrects et indique comment les changer269. Nous trouvons 

également la description d’un arbre artificiel aux oiseaux automatiques dans le 

roman de chevalerie de Chrétien de Troyes Yvain, Le Chevalier au lion270. Un 

automate sous forme d’arbre apparaît aussi dans la chanson de geste La Prise 

d’Orange, qui narre la conquête d’Orange sur les Sarrasines. Enfin, nous voulons 

rappeler Le Pèlerinage de Charlemagne à Jérusalem et à Constantinople. 

L’empereur des Francs et ses chevaliers, invités du roi Hugon à Constantinople, 

assistent à plusieurs spectacles merveilleux, tels que deux automates sous forme 

d’enfants qui jouent de cors en ivoire par le biais de la force du vent. C’est encore 

le vent à mettre en marche une machinerie qui permette au palais entier de 

tourner271.  

 
268 La bibliographie sur ce sujet est riche. Nous renvoyons spécialement aux travaux de Farel (1913, 

328‑35), Sherwood (1947), Baumgartner (1988), Legros (1992) et l’ouvrage collectif édité par Pomel 

(2015).  
269 Pour une description détaillée et l’analyse des automates dans le Roman de Troie on renvoie en 

particulier à Sullivan (1985). 
270 Pour ce qui est de l’arbre à oiseaux qui apparaît dans Yvain, voir Méjean (1970). La quatrième 

partie de la thèse se penche sur la présence des exemplaires réels d’arbres mécaniques aux 

oiseaux sifflant aux cours byzantin et abbasside.  
271 Les automates qui apparaissent dans Le voyage de Charlemagne sont analysés en détail par 

Patricia Trannoy (1992). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  182 

Pour ce qui est des automates qui interviennent dans la littérature produite 

dans l’Europe médiévale, force est de constater qu’ils sont toujours liés aux 

environnements des cours islamiques et byzantins (Trannoy 1992, 227; 246‑47). 

D’ailleurs, la littérature de l’Occident médiévale souvent représente ces mondes 

comme des espaces de la magie et du merveilleux. Il est possible d’envisager que 

ce portrait résulte en particulier de la connaissance approfondie des sciences 

techniques (pneumatique, mécanique, hydraulique) dans l’Empire byzantin et dans 

sociétés islamiques. Une connaissance qui atteignit l’Europe seulement quelques 

siècles plus tard.  

Enfin, il nous semble important de remarquer que les automates littéraires 

apparaissent encore une fois toujours liées à la sphère aulique, soit dans la 

littérature islamique que dans les ouvrages composés dans l’Europe médiévale. 

Qu’il agît d’un talisman, création d’un tyran (Aži Dahāk), plutôt que d’idoles 

positionnées pour assurer la protection des villes et palais (idoles de Ctésiphon et 

de Baghdad) ou bien des gardiens de la dernière demeure d’un roi (l’automate de 

al-Jaṣṣāṣ), toutes ces machines, chargées d’un prestige magique, apparaissent 

strictement liées à une image de puissance royale. Ainsi, la relation entre technique 

et pouvoir est, encore une fois, établie et reconnue.  

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  183 

Partie III.  

LA PLACE DE L’AUTOMATE DANS LE MICROCOSME ROYAL, I  

LE SOUVERAIN, MAÎTRE DU TEMPS ET DU COSMOS 

 

Avant d’être un produit de la science, l’automate était une machine 

philosophique. En tant que tel, il était investi d’une signifiance symbolique et 

politique. Au sein de l’environnement palatial, il participait à l’élaboration visuelle et 

à la négociation de l’idéologie royale et califale. À travers la valorisation de 

l’automate, l’étude comparée du procès de définition du portrait des chefs d’état 

sassanide et islamique permettra en même temps de saisir dans quelle mesure les 

Abbassides s’étaient confrontés au modèle sassanide. En particulier, il sera 

question dans les deux prochains volets de distinguer les typologies de machines 

recherchées dans les milieux auliques perse et abbasside. L’insistance sur deux 

modèles d’automates révèle la volonté autant du souverain que du calife de se 

présenter en qualité de maître du temps et maître de la nature. Ces caractères 

contribuaient activement au discours légitimateur du šāhānšāh sassanide, en le 

présentant comme le kosmokratōr (littéralement « souverain cosmique »)272. Les 

Abbassides, à leur tour, s’approprièrent de certains attributs de la personne royale 

sassanide, en les adaptant sous une forme islamisée.  

 Cette partie de la thèse est consacrée à l’analyse de tous les dispositifs qui 

contribuèrent à la définition du caractère cosmique du roi des rois sassanide et du 

calife abbasside. Dans cette optique, il sera question d’analyser un catalogue 

d’appareils utilisés pour le calcul du temps, tels que les horloges hydrauliques et 

les instruments astronomiques dans les milieux perse et arabe. À ce propos, le 

volet s’ouvre avec un chapitre d’introduction censé offrir une histoire des appareils 

pour le calcul du temps dans l’Antiquité et l’Antiquité tardive. Cette étude permet 

 
272 Le titre était associé aux empereurs romains depuis le IIe siècle. Toutefois, son utilisation est liée 

surtout à la figure de Constantin Ier (r. 310-337). Il était également utilisé par les empereurs 

byzantins, qui exerçaient leur rôle de Vicaire de Christ. Voir J. Brown (2001, 3 : 88‑89) et Iafrate 

(2020, 191).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  184 

d’assembler un corpus vaste et hétérogène d’exemples issus du monde égyptien 

ancien, de la Mésopotamie et des contextes grecs et romains, qui nous permet de 

comprendre les cadres des élaborations successives dans les milieux sassanides 

et abbassides.   

 Le deuxième chapitre de notre discussion porte sur un modèle unique de 

machinerie complexe développée au sein de l’Empire sassanide. Il s’agit du célèbre 

Taḫt-i Ṭāqdīs, le trône du roi Ḫusraw II (r. 590/91-628). Un corpus vaste et 

hétérogène de sources confirme la nature spectaculaire du siège sassanide, 

équipé d’un mécanisme qui lui permettait certaines actions. Sa nature technique 

alla de pair avec la présence d’un planétarium ou d’un mécanisme d’horlogerie. 

L’association de l’élément mécanique à la représentation astrale servait à étendre 

idéologiquement le champ d’action du souverain sur la sphère du temps. Le roi 

pouvait ainsi s'approprier symboliquement de la gestion du temps, placé sous son 

contrôle. Ce trône imposant, dont les caractères spectaculaires le transforment plus 

tard dans un topique narratif autant de la littérature arabo-persane que de l’Europe 

médiévale, devient un modèle pour des sièges mobiles réalisés quelques siècles 

plus tard. On aura ainsi la possibilité d’examiner l’exemplaire byzantin, connu sous 

le nom de « trône de Salomon ». Les récits témoignent de la richesse de ses 

apparats, parmi lesquels figuraient des automates sous forme animale, en mesure 

d’émettre de sons et de bouger certaines parties. De même, nous avons également 

connaissance de l’existence d’automates similaires dans les salles du trône 

abbassides. Enfin, le dernier paragraphe du chapitre se consacre à une brève 

discussion sur les apparitions littéraires des trônes, où ils se transfigurent, en 

prenant la forme d’objets magiques et merveilleux.  

 Le troisième chapitre aboutira à une discussion portant sur la question de 

l’horlogerie en contexte islamique. Tout d’abord, il sera question d’illustrer les 

antécédents omeyyades, en prenant en considération certaines horloges 

monumentales fonctionnant par le biais d’un principe hydraulique. La création de 

ces appareils, dont on ne possède pas des informations détaillées, était 

commandée par les califes. Les horloges monumentales islamiques, à l’instar des 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  185 

modèles byzantins, étaient situées dans des endroits stratégiques de la ville, par 

exemple en proximité de la mosquée congrégationnelle. Enfin, le chapitre se 

conclut avec l’étude d’une horloge à eau, expressément conçu par les artisans 

abbassides du calife Hārūn al-Rašīd et offert à Charlemagne en occasion de 

l’ambassade au cours de l’année 807. Dans ce contexte, on expliquera le 

fonctionnement de cette pièce d’horlogerie par le biais des instructions détaillées 

fournies quelques siècles plus tard par l’ingénieur al-Jazarī dans son Kitāb fī 

maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya.  

 Le répertoire d’appareils présentés en cette partie nous permettra de 

comprendre leur prestige dans les environnements palatiaux perse et abbasside. 

De même, il sera possible de saisir selon quelles dynamiques un trône 

astronomique ou une horloge hydraulique agissait en tant que vecteurs de diffusion 

et de représentation d’une certaine idéologie royale. Les automata, à travers leur 

mise en scène publique, semblent en fait avoir contribué de manière substantielle 

à la définition de l’espace du pouvoir, en participant à la création d’une image de la 

cour comme d’un microcosme à l’intérieur duquel le Roi des rois, puis le calife 

occupaient le rôle cardinal de maître incontesté du monde.  

 

   

  

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  186 

Chapitre 1.  

EN GUISE D’INTRODUCTION : UNE PETITE HISTOIRE DE L’HEURE  

 

 

When the golden drum on the tower is 

beaten  

To inform all the sons-of-the-Law 

everywhere, 

Its sound will immediately reach those 

who are connected with this Law 

Even if they are separated by ten 

thousand miles.  

Zhengming jing, The Attestation 

sūtra, une apocalypse bouddhiste du VIe 

siècle  

 

 

 

Depuis toujours, la question du temps obsède l’humanité. L’organisation et 

la mesure du temps règlent en fait toutes sortes d’activités d’une société. Il est ainsi 

un instrument cardinal pour la gestion des activités quotidiennes, mais il est 

également l’objet des réflexions d’ordre conceptuel, telles que les théorisations 

philosophiques et scientifiques. Les tentatives de compréhension de la notion du 

temps ont été mises en œuvre depuis l’Antiquité. Pensons à titre d’exemple aux 

considérations menées, parmi les autres, par Anaximandre, Démocrite, Straton, 

Platon, Aristote et, plus tard, par Cicéron, Plotin, Jamblique273. Néanmoins, nos 

connaissance et compréhension de l’histoire du temps développée dans l’Antiquité 

sont encore partielles. Si la question du temps dans le domaine gréco-romain a été 

objet d’études récentes, en revanche il reste encore beaucoup à faire dans les 

études iraniennes274. Le temps joue assurément un rôle essentiel dans la 

mythologie et le système des croyances zoroastriennes. Les écritures 

 
273 Une bonne synthèse sur les théorisations sur le temps dans l’Antiquité est présentée par Samuel 

Sambursky (1987, 9‑20) ainsi que par Pierre Buser et Claude Debru (2011, 16‑24). 
274 Sur les théorisations concernant le temps, développés dans le monde iranien, les travaux de 

Panaino sont à signaler. On renvoie en particulier à Panaino (2003a; 2003b; 2017). Pour ce qui est 

de l’analyse des instruments de calcul du temps, il reste encore presque tout à faire.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  187 

zoroastriennes en effet considèrent l’existence d’un temps infini et d’un temps 

limité. Pour ce qui est du temps illimité, l’Avesta le présente comme une entité 

divine, définie par Zrvan akarana (mp. Zurwān ī akanārag, « le temps sans 

limite »)275. Le temps limité, Zrvan darəγō.xvaδāta (mp. Zurwān ī dagrand-xwadāy 

« le temps à la longue domination » ou, encore, le Zurwān ī kanāragōmand « le 

temps doté de limite »), est en revanche une création du dieu Ohrmazd. Les textes 

zoroastriens (parmi d’autres, le premier chapitre du Bundahišn) expliquent 

clairement que Ohrmazd créa le temps fini pour empêcher que la lutte entre le bien 

et le mal ne s’articulât dans l’infini spatio-temporel (Panaino 2003b, 32). En réalité, 

le dieu créa le temps (d’une durée de 12000 ans) et l’espace276 finis comme des 

« armes » pour limiter l’action d’Ahriman et de son armée. Ces deux coordonnées 

définissent l’arène de bataille des deux factions. Comme l’écrit justement Panaino 

(2003b, 32), la conscience des intentions d’Ahriman et du début des luttes induit 

Ohrmazd à créer le temps limité. Seulement à l’échéance des 12000 ans, et avec 

l’arrivée de trois Sauveurs (mp. saošyaṇt)277, Ahriman sera vaincu et le temps 

illimité restauré.   

D’un point de vue technique et pratique, la mesure du temps oblige à 

inventer des instruments de connaissance et régulation. Sur une grande échelle, 

l’observation du soleil, de la lune et des étoiles permet la création d’un calendrier, 

fondamental pour la gestion des affaires politiques, agraires et religieuses278. Le 

 
275 Nous ne nous pencherons pas sur la question du zurvanisme, un mouvement religieux 

hypothétique, qui donne un rôle de premier plan à Zurwān, en qualité de divinité et père des deux 

jumeaux, Ahriman et Ohrmazd. Sur ce thème, on renvoie à Rezania (2008; 2010) et de Jong (2010; 

2014). Sur la notion de « temps » et de « temps illimité » dans le système de pensée zoroastrien, 

voir les travaux de Rezania et les récentes contributions de Panaino (2019, 46-7; 2020d). 
276 Ohrmazd aurait articulé la création de l’espace en deux dimensions : le gētīg, le monde matériel, 

et le mēnōg, la création mentale.  
277 Sur le rôle de ces figures dans le système eschatologique zoroastrien, on renvoie la lecture à 

Piras (2003).  
278 Nous n’allons pas explorer ici la question du calendrier dans le monde iranien ancien. La 

bibliographie sur le sujet est extrêmement vaste. Nous nous permettons de renvoyer en particulier 

à Panaino, Abdollahy et Balland (1990), qui présentent l’évolution de l’histoire de calendriers dès 

l’époque pré-achéménide, et l’accompagnant d’une riche bibliographie. Voir aussi la contribution de 

de Blois (1996) et la récente édition en italien de l’œuvre de Taqīzādah (2010).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  188 

calcul des heures pouvait en revanche se faire à l’aide d’instruments tels que les 

cadrans solaires, les horloges hydrauliques et d’autres méthodes, qui s’appuyaient 

sur l’observation directe (du mouvement apparent du Soleil, des constellations ou 

de l’allongement des ombres). Price (1978, 53) a montré que les connaissances 

acquises dans le domaine de l’idéalisation des automates ont très tôt conduit à 

l’élaboration d’une autre variété de mécanismes, c’est-à-dire le modèle 

astronomique et du calcul du temps. L’apparition plus tardive de ces appareils 

cosmologiques peut être expliquée sur la base du fait que ces mêmes mécanismes 

demandaient un niveau technique plus élevé de celui requis pour l’idéalisation et la 

construction des automates.  

  

1.1. La mesure du temps dans l’Antiquité  

 

L’Antiquité nous présente un nombre considérable des modèles d’appareils 

horaires. Pensons aux instruments des calculs égyptiens, babyloniens, où, encore, 

aux créations chinoises. L’Égypte nous offre la plus vieille attestation de la division 

en 24 heures de la journée (XIIIe siècle avant notre ère), ainsi que les plus anciens 

modèles d’instruments pour le calcul du temps. Deux types des techniques sont 

attestés dans l’Égypte ancienne : des exemples d’instrument solaire et 

d’instruments hydrauliques, fonctionnant par écoulement d’eau279. L’instrument 

solaire égyptien le plus ancien date de l’époque de Thoutmosis III, dans la première 

moitié du XVe siècle avant notre ère (Bonnin 2015, 41). Il s’agit d’un cadran à ombre 

en forme de règle (figure 6). La mise en station de l’appareil est encore objet de 

discussion. Il est probable que la règle, percée de cinq trous censés indiquer cinq 

moments divers, était surmontée d’une pièce verticale à laquelle était fixé un fil à 

plomb avec un tenon rectangulaire dans son extrémité. L’ombre du tenon sur la 

règle permettait de calculer l’heure, mais non d’une manière très précise. Ce genre 

d’indicateur du temps fut le précurseur d’un deuxième type de cadran, « à plan 

 
279 Voir à ce propos Bonnin (2015, 40‑47) et Symons (2019).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  189 

incliné », développé entre le VIIe et le VIe siècle avant notre ère (Bonnin 2015, 

42‑43). Pour ce qui est des horloges hydrauliques, le plus ancien modèle égyptien 

remonte au règne d’Aménophis III (vers 1415-1380). Il s’agit d’un vase en albâtre, 

qui accueille à l’intérieur un système gradué échelonné en douze parties. Le vase 

était rempli à ras bord au début de la journée et indiquait l’heure au fur et à mesure 

que l’eau écoulait à traverse un orifice.  

Il est assez probable que les instruments solaires et hydrauliques servaient 

en particulier pour réguler divers aspects de la vie religieuse : les services à 

présenter aux divinités, les heures de la prière et tout autre type de culte.  

  

Les civilisations mésopotamiennes montrent une immense finesse 

scientifique, en particulier en matière des sciences astrologiques, de technologies 

temporelles et de dispositifs calendaires. Malgré l’inexistence d’évidences 

archéologiques280, nous savons que dans la Mésopotamie du VIIe siècle avant 

notre ère des instruments hydrauliques à écoulement existaient. Bonnin (2015, 50) 

nous rappelle également que la première référence littéraire grecque sur un 

instrument de mesure du temps se trouve dans les Histoires d’Hérodote, qui datent 

au Ve siècle avant notre ère. Manifestement, l’historien attribue l’origine du savoir 

technologique grec aux Babyloniens281 : 

 

Car, pour l’usage du polos, du gnomon, et pour la division du jour en 12 

parties, c’est des Babyloniens que les Grecs l’apprirent.    

 

Comme l’a bien noté Bonnin, la mention d’Hérodote suggère que la technologie 

temporelle et les connaissances qui y sont rattachées étaient connues et mises en 

 
280 Le seul instrument connu a été redécouvert par David Brown. Provenant de Nimrud, il s’agit 

d’une sorte de bol à immersion, conservée au British Museum. Voir à ce propos D. Brown (2010, 

119‑20).  
281 Sur ce sujet, nous renvoyons à Neugebauer (1947).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  190 

pratique en Grèce dès le VIe siècle avant notre ère, sinon plus tôt. À titre d’exemple, 

considérons la grande horloge hydraulique, construite sur le modèle qu’une 

clepsydre et installée à Athènes, sur l’agora à la fin du IVe siècle. Le choix d’insérer 

le mécanisme dans l’espace public de l’agora, dévoile le rôle social qu’il lui était 

attribué. Un autre exemple d’horloge monumentale, du même type que la 

précédente, se trouvait à Oropos, en Attique et date au IVe siècle avant notre ère. 

Comme le remarque Bonnin (2015, 60), plus tard les modèles d’horloges 

grecques inspirèrent les Romains, qui hériteront les techniques et les instruments. 

L’exemplaire de mécanisme de l’Antiquité le plus significatif concerne la Tour des 

Vents d’Athènes, située sur l’Agora romaine. Il s’agit d’une structure octogonale en 

marbre, construite entre IIe et Ier siècles avant notre ère et conservée presque 

intacte282. L’horloge est probablement une création de l’ingénieur Andronicos de 

Cyrrhos. Chaque face de la tour abrite un cadran solaire tandis qu’une neuvième 

tour est positionnée sur la tour cylindrique, qui servait de réservoir de la clepsydre. 

Les cadrans solaires observent le déplacement apparent du Soleil au long de la 

journée à l’aide d’un « style » soit une tige qui projette l’ombre sur la table du 

cadran, où un ensemble de graduations sont tracées (lignes horaires, lignes des 

solstices et des équinoxes). Ce genre d’appareils fonctionnait correctement dans 

la latitude géographique pour laquelle ils avaient été conçus. Les neuf cadrans de 

la Tour des Vents fonctionnaient de façon dissociée pendant la journée, en donnant 

l’heure la plus exacte possible (Bonnin 2015, 291). À l’intérieur de la structure, il se 

trouvait le complexe horloge hydraulique monumental (figures 7a-b). Le 

fonctionnement du mécanisme dépendait de la circulation de l’eau dans de divers 

canaux, qui lient le réservoir externe à un certain nombre de fontaines internes. 

L’eau, provenant d’une source externe, entrait dans la tour cylindrique sous l’effet 

de la pression hydraulique. Le tuyau plein d’eau montait jusqu’à un deuxième 

réservoir qui alimentait l’horloge, sous pression constante. Une canalisation placée 

au sommet du réservoir permettait le passage de l’eau vers le centre de la salle 

octogonale puis le fonctionnement des fontaines ou d’autres dispositifs. 

 
282 Sur ce sujet, voir Noble et De Solla Price (1968) et Bonnin (2015, 286‑95).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  191 

L’écoulement de l’eau pour l’alimentation de l’horloge était régulé par une valve, 

calibrée d’une manière telle qu’un deuxième réservoir se remplissait complètement 

en vingt-quatre heures. Au fur et à mesure que le réservoir inférieur se remplissait, 

un flotteur s’élevait avec l'eau et une fine chaîne de bronze reliée au flotteur 

transmettait son mouvement à un appareil d’affichage au centre de la tour 

octogonale. Au bout de vingt-quatre heures, lorsque le réservoir inférieur était 

rempli et que le flotteur avait atteint sa position supérieure, un gardien ouvrait la 

vanne au fond de ce réservoir et laissait l’eau s’écouler par un trou (Noble et Price 

1968, 351). Pour ce qui est du mécanisme qui montrait l’heure, nous n’avons pas 

de données qui nous permettent de tirer des conclusions à l’égard. Il est possible 

qu’il s’agît d’un automate qui sonnait une cloche à chaque changement d’heure ou, 

encore, d’une échelle étalonnée, qui s’élevait par le biais d’une chaîne, liée à un 

flotteur.  

Les ingénieurs alexandrins mentionnés, tels que Ctésibios et Philon, mais 

aussi Archimède (212 avant notre ère)283 et, plus tard, le romain Vitruve, nous ont 

laissé des traités sur les horloges hydrauliques284. Un autre produit remarquable de 

ces connaissances hellénistiques est représenté par le mécanisme d’Anticythère, 

un instrument de calcul pour les relèvements astronomiques dont la création date 

entre la fin du IIIe et le Ier siècle avant notre ère285 (figure 8). Le complexe 

engrenage, composé d’un nombre élevé de roues dentées, aidait en fait à estimer 

 
283 À Archimède est traditionnellement attribué un traité sur la construction des horloges 

hydrauliques. Le texte survit dans des versions arabes qui portent les titres de Kitāb Aršimīdas 

fī ʿamal al-binkāmāt (‘Le livre d’Archimède sur la construction des horloges hydrauliques’) et 

Kitāb ʿamal al-sāʿāt li-Aršimīdas (‘Le livre d’Archimède sur les horloges’). Hill (1976) a produit une 

édition critique et une traduction de l’ouvrage. Le même savant (1987, 12) estime le traité comme 

un ouvrage authentique d’Archimède, auquel probablement les ingénieurs arabes ont ajouté des 

descriptions d’autres mécanismes ainsi que des nouveautés techniques.  
284 Considérons à titre d’exemple l’appareil horaire conçu par Ctésibios et survécu dans la 

description de Vitruve. Il s’agissait d’un mécanisme hydraulique avec un flotteur et une colonne. Sur 

celle-ci, la figure d’un individu indiquait avec une baguette la progression des heures sur un tambour 

vertical (figure 9). Voir Hill (1996, 380‑82).  
285 Sur l’histoire de ce mécanisme, de sa découverte et des principes qui régissent son 

fonctionnement voir de Solla Price (1959; 1974), Hill (1987, 12‑13), Hannah (2009, 27‑67) et Jones 

(2017). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  192 

la position des luminaires ainsi que la rotation des étoiles fixes majeures. Mais cet 

objet est particulièrement important pour le niveau de miniaturisation et de 

complexité des parties qui le composent. En effet, les dents des engrenages 

mesurent seulement 2 millimètres. La miniaturisation propre de cet instrument, 

ainsi que sa précision à relever les mouvements des astres, en font un résultat 

extraordinaire de la prouesse et du niveau de raffinement technique des ingénieurs 

de l’époque.  

 

1.2. La mesure du temps dans l’Antiquité tardive et la première époque 

islamique 

 

Les connaissances hellénistiques sur les techniques, comme nous l’avons 

vu, constituèrent un bon point de départ pour les études postérieures des Byzantins 

et des Arabes. Considérons à ce propos un cadran solaire byzantin, dont les 

fragments sont conservés au Musée des Sciences de Londres. Datable entre la fin 

du Ve siècle et la première moitié du VIe siècle, son fonctionnement révèle une 

dépendance vis-à-vis du système utilisé dans l’appareil d’Anticythère. Quelques 

siècles plus tard, une systématisation tardive de ce genre de mécanisme a trouvé 

place dans le Kitāb fī Istīʿāb al-wujūh al-mumkina fī ṣanʿat al-aṣṭurlāb (‘Livre de la 

pleine compréhension des méthodes possibles de construction de l’astrolabe’) de 

al-Bīrūnī, produit dans le XIe siècle (Field et Wright 1985, 117). Encore une fois, 

cela témoigne du fait que les conceptualisations hellénistiques jouaient un rôle 

significatif dans les premières élaborations technologiques développées dans le 

monde islamique.  

Un autre exemple remarquable de l’ingénierie byzantine est la célèbre 

horloge de Gaza, en Palestine, un des principaux centres d’enseignement de 

l’Empire (Flusin 2007, 283‑84). L’appareil fut construit vers 500 de notre ère et il 

est décrit par le rhéteur grec chrétien Procope de Gaza (m. environ 530). Il 

s’agissait d’un mécanisme complexe, avec des figurines automatiques, telles que 

celles d’Hélios et d’Hercule (figure 10). Son exposition publique servait à célébrer 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  193 

le pouvoir impérial et il était en fait pensé comme une apothéose de l’empereur 

Anastase Ier. Deux étages, avec douze portes chacun, servaient à déterminer 

l’heure : le premier étage était consacré aux heures nocturnes, celui en dessous 

aux heures diurnes. Le passage d’une heure à l’autre était indiqué par le 

mouvement d’un automate représentant Hélios, qu’il se fermait devant une de 

douze portes, d’où il sortait un Hercule, avec les attributs d’un de ses douze travaux 

mythiques. Successivement, une figurine en forme d’aigle, positionnée au-dessus 

de la porte, se déplaçait en déployant ses ailes pour déposer une couronne sur la 

tête d’Hercule – un signe, celui, de l’autorité impériale. Au pignon, la tête de la 

Gorgone Méduse bougeait ses yeux au changement de chaque heure286.  

La ville de Constantinople accueillait aussi de grandes horloges publiques 

monumentales, positionnées dans des lieux centraux dans la vie sociale et politique 

de la capitale byzantine287. Des exemples byzantins célèbres sont témoignés par 

le De Ceremoniis aulæ byzantinæ, composé par l’empereur Constantin VII 

porphyrogénète (r. 913-959). Celui-ci évoque l’existence de trois horloges 

monumentales : une présente dans l’église de Sainte-Sophie, une deuxième située 

dans le palais impérial de Constantinople et une troisième dans l’église des Saints 

Apôtres288. Malgré les nombreuses citations relatives aux trois horloges, le De 

Ceremoniis ne fournit pas de description ou de détails particuliers. Ce qui est 

remarquable dans son exposition, c’est, encore une fois, la place que ces trois 

horloges jouent dans les rituels codifiés de la vie politique et religieuse de 

Constantinople. L’horloge de Sainte-Sophie était surement l’une des plus 

 
286 Nous renvoyons pour la description originelle et une analyse du texte à l’édition d’Amato 

(Procope de Césarée 2014, 117‑56). Il nous semble aussi pertinent de mentionner à la même 

époque la célébration de la technologie par le roi ostrogot Théodoric le Grand (454–526) dans une 

lettre envoyé à Boèce, qui semble être lui-même capable de construire des horloges hydrauliques 

(Cassiodore 2006, 20). L’objectif de cette lettre était de répondre à la requête de Gondebaud (m. 

516), roi des Burgondes et à son désirs de posséder un chef-d’œuvre de la technologie byzantine. 

Le modèle qui lui fut envoyé possédait deux mécanismes : l’un qui montrait le mouvement des corps 

célestes, l’autre pour le passage des heures (Alertz 2015, 116).   
287 Anderson (2014) examine les données littéraires qui témoignent l’existence de plusieurs horloges 

monumentales byzantines à Constantinople. Le but de sa recherche est d’expliquer les raisons 

sociales, politiques et culturelles du grand succès rencontré par ce genre de dispositifs.  
288 Nous renvoyons à l’édition critique proposée par Moffatt et Tall (Constantin VII 2017).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  194 

importantes dans la vie politique et sociale de la capitale byzantine. La première 

attestation de son existence se trouve dans un protocole qui célébrait le triomphe 

de Basile Ier en 878289. Quelques années plus tard, un prisonnier arabe, Hārūn ibn 

Yaḥyā, fournit une description détaillée de l’horloge, en attribuant sa création au 

sage Apollonius de Tyane – le même Apollonius auquel était attribuée la création 

des talismans dans la ville sassanide de Ctésiphon. Le récit est mentionné par 

plusieurs géographes arabes et persans, tels que Ibn Rusta (Xe siècle), Ibn al-Qāss 

(m. env. 946-948) et al-Qazwīnī (m. 1283)290. Considérons, à titre d’exemple, ce 

qu’écrit le géographe persan dans son livre Kitāb āṯār al-bilād wa aḫbār al-ʿibād 

(‘Les monuments des pays et les traditions historiques sur leurs peuples’) à propos 

de ce mécanisme, qui se trouvait chez le phare de Constantinople :  

 

Il se trouvait [dans l’horloge] douze portes, le battant de chaque porte 

avait la longueur d’un empan et mentionnait le nombre des heures. 

Lorsqu’une heure de la nuit ou du jour passait, une porte s’ouvrait et une 

figurine en sortait et elle restait déboute jusqu’au passage de l’heure. A 

ce moment-là, cette figurine rentrait et la porte se fermait. Une autre 

porte s’ouvrait et une autre figurine en sortait, selon ce modèle. Les 

Byzantins disaient qu’il s’agissait d’une des créations du sage 

Balīnās291.  

 

Sur ce point, il est important de remarquer que dans la description de Hārūn 

l’horloge était toujours accompagnée de certains types de talismans, eux aussi des 

créations attribuées au sage Apollonius de Tyane (El-Cheikh 2004, 147‑49).  

Pour ce qui concerne l’horlogerie dans le monde iranien, force est de 

constater que la littérature sur ce sujet est extrêmement limitée. Si on possède 

 
289 Sur l’horloge de Sainte-Sophie, voir Anderson (2014, 26‑29). 
290 Voir à ce propos Miquel (1975, 2 : 427) et El-Cheikh (2004, 147‑49).  
291 Texte arabe en annexe, p. 417. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  195 

quelques informations à l’égard de certains instruments utilisés dans l’Antiquité, on 

ne peut en dire autant pour l’époque sassanide. En effet, comme pour le cas des 

instruments babyloniens, nous ne possédons aucune donnée archéologique pour 

la période sassanide. Nous pouvons néanmoins constater que certains exemples 

d’horloges à eau, comparable au modèle babylonien, étaient probablement utilisés 

dans la Perse achéménide. Albert Olmstead (1948, 199‑200) rappelle justement 

que les rois achéménides n’ont pas pu ignorer les contributions scientifiques et 

intellectuelles des Babyloniens. Il est donc tout à fait raisonnable de supposer que 

les Achéménides adoptèrent les résultats obtenus en Mésopotamie dans le 

domaine de l’horlogerie. En particulier, ces instruments pouvaient être utiles dans 

la gestion des systèmes d’irrigation comme les kārīz (arabe qanāt). Il s’agissait d’un 

ensemble des galeries et puits drainants qui exploitent les eaux des nappes 

souterraines pour l’agriculture irriguée. L’utilisation des horloges à eau dans le 

système des kārīz est attestée pour les périodes plus tardives, où elles aident à 

gérer la distribution d’eau entre agriculteurs (de Planhol 2012; Semsar Yazdi et 

Labbaf Khaneiki 2016, 11‑12)292. Or, en allant plus loin, on pourrait faire l’hypothèse 

que des instruments à eau étaient utilisés à l’époque sassanide. En effet, 

l’économie de l’Iran sassanide se basait en premier lieu sur l’agriculture. Les 

rapports de fouilles témoignent de l’existence de système complexes d’irrigation de 

terres agricoles, en particulier dans les régions du Ḫūzistān, dans le sud-ouest de 

l’Iran et dans la région de Ctésiphon (Chegini et Nikitin 1996, 43‑44). On s’attendrait 

que des modèles d’horloges à eau fussent utilisés aussi dans ce contexte pour 

régler la distribution d’eau entre les agriculteurs. Néanmoins, il s’agit pour l’instant 

d’une hypothèse de recherche qui mérite une étude spécifique approfondie. 

Une première véritable attestation d’un appareil horaire nous vient de l’Asie 

centrale. René Rohr (1980) mentionne la découverte de deux cadrans solaires 

hellénistiques dans la ville alexandrine de Ay Ḫānum, en Bactriane. Un de ces 

cadrans, qui semble avoir été un instrument précis, date de la période entre 325 et 

 
292 On renvoie également à Raḥīmī (2017), qui explique en détail la fonction des horloges 

hydrauliques dans les systèmes d’irrigation persans.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  196 

145 avant notre ère. La découverte de ces modèles, datant de l’époque 

hellénistique, est un témoignage important. En effet, comme le rappelle Kaye 

(2018, 60), « it is possible that even if sundials were not produced in the [Sasanian] 

empire, people were still familiar with them because artifacts remained ».  

 La présence d’instruments horaires à l’époque parthe semble être attestée 

par l’écrivain grec Philostrate d’Athènes. Dans Τὰ ἐς τὸν Τυανέα Ἀπολλώνιον (‘La 

vie d’Apollonyos de Tyane’), Philostrate (m. 245) décrit la cour du souverain parthe 

en s’attardant sur l’existence de quatre roues qui lui rappelait le passage du temps 

et les impératifs de la justice (Kaye 2018, 61). Les récits d’historiens et écrivains 

contemporains qui concernent l’empire sassanide ne conservent pas d’informations 

précieuses sur l’horlogerie sassanide. Nous mentionnons seulement à titre 

d’exemple la chronique de l’évêque et intellectuel Zacharie le Rhéteur (m. avant 

553), qui décrit les évènements du siège de la ville byzantine d’Amida, commandé 

en 502 par Kawād Ier (r. 488-496 ; r. 499-531). Le texte originel de la Chronique de 

Zacharie le Rhéteur n’est pas parvenu jusqu’à nous, néanmoins une version 

syriaque anonyme existe. Le siège fut un succès pour les Sassanides qui 

dérobèrent plusieurs objets de la ville. On lit dans le texte : 

 

The gold and silver belonging to the great men’s houses, and the 

beautiful garments, were collected together and given to the king’s 

treasurers. But they also took down all the statues of the city, and the 

sundials, and the marble. (Maas 2010, 338) 

 

Les sources moyen-perses, de la même manière, n’offrent pas des données 

essentielles sur le sujet. Néanmoins, nous pouvons y distinguer des informations 

utiles à propos des notions de mesure du temps, qui semble impliquer l’existence 

des instruments pour la détection du temps. Considérons à cet égard les mots 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  197 

moyen-perses zaman293 et hāsr. Le premier indique l’heure et il se distingue de 

zamān, forme plus commune qui indique le « temps ». Le terme hāsr dérive de 

l’avestique hāθra, une unité de mesure normalement utilisée pour la longueur. Le 

terme hāθra apparaît avec ses multiples (tačar ou čarətu-) dans les textes 

avestiques. Le premier indiquait la longueur d’un champ de courses et le čarətu- 

valait deux hāθra, c’est-à-dire un tour complet (Henning 1942, 236). Mais Henning 

explique aussi que les commentaires moyen-perses définissent aussi le terme 

hāθra comme une parasange ou également un quart de parasange. En outre, le 

Farhang-e Oīm Ēwak (XXVII), un lexique bilingue avestique-moyen-perse datable 

au Xe ou XIe siècle, atteste les termes hāθra et hāsr parmi les unités de mesure 

pour le temps et les distances. Le lexique offre trois définitions pour ce mot : 1) une 

parasange ; 2) la distance de 1000 pas de deux pieds et 3) le passage du temps 

d’un hāsr moyen d’un nycthémère (Henning 1942, 237; Gushtasp et Hajipour 2018, 

131; 289‑90)294. Il apparaît clairement que le terme prend une connotation 

temporelle dans une période plus tardive. Une deuxième source moyen-perse, le 

Bundahišn (25,5) souligne la polysémie du terme, en indiquant que le terme a pu 

se référer à une mesure du temps ou de la distance (« hāsr-ē zamān-ē ud hāsr-iz 

pad zamīg). Henning (1942, 237) souligne également que le passage du Farhang-

e Oīm identifie le hāsr moyen avec l’heure. Voici comme il explique ce passage : 

 

According to much-quoted Pahlavi passages the longest day (night) is 

of 12 hāθras, the shortest day (night) of 6 hāθras, i.e. the longest day 

(night) was defined as of 
12

18
 x 24 = 16 hours, the shortest night (day) as 

of 
6

18
 x 24 = 8 hours. The hāθra employed here equals 

24

18
 hours (1 h. 20 

m.), or in other words, it is the hour (^ day) as measured on the longest 

 
293 Panaino (2017b, 154) met en évidence qu’on peut trouver le terme zaman, « heure » erronément 

écrit zamān (probablement un lectio facilior). On renvoie à cet article pour une analyse étymologique 

approfondie.   
294 On lit dans la version moyen-perse : « Hāsr čand ēwēnag, ast-iz kū paymān wizārēd, hāsr ī 

mayānag pad zamīg +kē frasang xwānēnd, 1000 gām ī 2-pāy <kē> rawišn, abāg sazišn ī zamān ī 

hāsr [ī] mayānag rōz-šabān handāxtag » (Gushtasp et Hajipour 2018, 130).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  198 

day. Since we know that the time hāθra were of variable length, we 

cannot escape the conclusion that they were simply unequal hours (ωραι 

καιρικαί), i.e. a hāθra = the twelfth part of the natural day from sunrise to 

sunset.   

 

Peu après Henning explique aussi que le système des heures inégales, originaire 

de la Mésopotamie, fut successivement introduit dans le monde grec et sassanide. 

Les heures inégales changent de jour en jour et en fonction du parallèle de latitude. 

Pour assurer une mesure du temps précise, il est nécessaire de choisir une unité 

standard. Pour ce qui est du système répandu dans l’empire sassanide, on adopta 

trois heures standards : l’heure du jour le plus long, l’heure du jour le plus bref et 

l’heure du jour de l’équinoxe (l’heure moyenne). Henning rappelle également qu’en 

basant la relation entre ces journées de 16:12:8, les heures correspondantes 

étaient de 1 heure et 20 minutes et 1 heure et 40 minutes. Par conséquent, le jour 

le plus long est constitué de 12 hāsr longs, le jour moyen de 16 hāsr moyens et le 

jour le plus bref de 24 hāsr brefs. 

 Un autre aspect qu’il faut mentionner porte encore une fois sur les questions 

du calendrier. Il apparaît que dans l’Iran préislamique deux différents systèmes 

calendaires co-existaient : une année solaire vague, constituée de 365 jours, sans 

aucune fraction supplémentaire, et une année solaire fixe. L’année vague – c’est-

à-dire le calendrier officiel, utilisé pour toutes les questions administratives et 

institutionnelles – était constituée de 12 mois de 30 jours et de 5 jours épagomènes, 

que le Bundahišn définit dūzīdag et turuftag, les jours « volés » (Cristoforetti 2003, 

194). Cependant, l’année solaire tropique, qui devait correspondre au calendrier 

religieux, prévoyait une fraction de jour. Donc, par rapport à lui, l’année vague 

perdait un jour tous les quatre ans (Taqizadeh 1937, 6). Taqīzādah (2010, 14‑15)295 

a également mis en évidence la distinction entre les deux typologies d’années 

solaires, telles qu’elles apparaissent dans le troisième livre du Dēnkard (chapitre 

 
295 Nous nous referons à une édition récente de l’œuvre de Taqīzādah, révisée, traduite et mise à 

jour par Simone Cristoforetti.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  199 

419) et qui représentent les deux calendriers qui nous venons de présenter (de 

Menasce 1973, 377). La source distingue entre le rōz-wihēzagīg-sāl, l’année 

vague, dans laquelle l’intercalation des jours intervient et le zamān-wihēzagīg-sāl, 

c’est-à-dire l’année intercalée, munie d’une intercalation des heures296. Le premier 

type possède cinq jours intercalés à la fin de l’année. Le deuxième est en revanche 

l’année intercalée, au sens propre du terme, à laquelle les heures excédantes sont 

ajoutées. Selon ce schéma, il semble donc qu’environ tous les 120 ans, était 

nécessaire d’ajouter un treizième mois297. Le système perse des intercalations est 

bien expliqué dans les œuvres de certains savants musulmans, tels que al-Bīrūnī 

et, dans une moindre mesure, al-Yaʿqūbī (m. 897) et al-Masʿūdī (de Blois 1996). 

Néanmoins, la question de l’existence du calendrier intercalaire zoroastrien fait 

l’objet d’un débat animé parmi les spécialistes. Considérons la position de Blois 

(1996), qui doute de la possibilité de réalisation de ce modèle du calendrier, en le 

considérant une « légende » créée après la chute de la dynastie sassanide. En 

revanche, Panaino (2002b) se détache de cette opinion et il penche en faveur d’une 

réforme du calendrier à l’époque du règne de Pērōz (r. 459-484), avec l’introduction 

d’une pseudo-intercalation. Sans entrer dans les aspects les plus techniques des 

questions calendaires, il nous semble important de remarquer qu’un système de ce 

type, qui voulait être précis, nécessitait d’un instrument tout aussi précis pour mener 

à bien les calculs mathématiques. Toutes ces considérations nous amènent à croire 

que malgré la pénurie des données archéologiques et textuelles, des modèles 

d’instruments pour le calcul du temps étaient diffusés dans tout l’empire. Par 

ailleurs, une situation inverse nous semblerait hautement improbable298.  

 
296 Taqīzādah (2010, 14) précis que l’année vague est définie rōz-wihēzagīg-sāl, l’an aux jours 

wihēzagīg, car il est caractérisé par l’intercalation de la somme des fractions des jours. Il remarque 

également que le zamān-wihēzagīg-sāl est l’année munie d’une véritable intercalation. 
297 La question est bien analysée par Cristoforetti (2003). Voir également Taqīzādah (2010, 16‑24). 

Le système intercalé devait servir en particulier pour régler la computation du temps dans les affaires 

religieuses.  
298 De plus, nous pouvons considérer les réflexions de Pingree (1996, 124) à l’égard de l’introduction 

du système du calendrier égyptien dans le sous-continent indien et de la valeur des horloges pour 

les calculs: « The Indians developed an intercalation cycle only in the fifth century BC, during the 

Achaemenid occupation of Gandhāra and the Indus Valley. This cycle is expounded in the 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  200 

 Il nous semble digne de mention le fait qu’à l’époque islamique une certaine 

tradition sur l’horlogerie sassanide est préservée dans la littérature spécialisée. 

Nous nous référons à ce propos à l’ouvrage Kitāb fī ʿamal al-sāʿāt wa-istiʿmālihā 

(‘Sur la construction des horloges et leur utilisation’) de Faḫr al-Dīn Riḍwān ibn al-

Sāʿātī (m. 1230), polymathe et, à l’occasion, horloger damascène299. Dédiée à la 

description de l’horloge monumentale de Damas qu’il avait réparée et 

perfectionnée, cette œuvre est l’occasion pour l’auteur de discuter les détails de 

construction de ces instruments. Dans son introduction, Riḍwān explique que son 

père, Muḥammad ibn ʿAlī ibn Rustam al-Ḫurāsānī al-Sāʿātī, avait construit 

plusieurs horloges à l’entrée de la grande mosquée de Damas, pendant le règne 

du roi zengide al-Malik al-ʿĀdil Nūr al-Dīn Maḥmūd (m. 1174). Mais il donne aussi 

des indications à l’égard du développement technique au cours des siècles, en 

spécifiant l’origine sassanide de la structure aux douze fenêtres de l’horloge à eau. 

Riḍwān signale également que le modèle sassanide avait perfectionné la clepsydre 

d’Archimède, auquel un traité sur la construction de ces appareils avait été attribué. 

Voici ce qu’il écrit à ce sujet : 

 

Then, according to report, a man called Hormuz invented the twelve 

doors for the hours of the day and these doors rotated in both of them 

[i.e. by day and by night]. And he invented for every hour two balls which 

fell, and he added the channels, and the heads of two birds. And he 

designed it on this pattern [i.e. the same design as the clock built by 

Riḍwān’s father] except that it was in a box, from which nothing except 

the doors was visible. The birds did not change from their positions, but 

only their beaks were protruding from the box. That [design] continued 

 
Jotiṣavedāṅga associated with Lagadha. Its contents again reflect Mesopotamian astronomy, as it 

employs an outflowing water-clock whose operation is governed by a linear zigzag function with the 

ratio of the longest to the shortest day of the year taken to be three to two. All of the elements of this 

instrument and its use are Babylonian ».    
299 Une édition critique de ce traité n’existe pas encore. Néanmoins, Eilhard Wiedemann et Fritz 

Hauser (1915, 176‑267) présentent une traduction résumée en allemand. Hill (1981a, 69‑88) 

analyse les détails de la construction de l’horloge, en l’accompagnant des illustrations explicatives.     



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  201 

in the land of Fārs for a long time, and was transmitted from there to the 

land of the Greeks, and its construction spread out in the land until it was 

transmitted to Damascus, where it was constructed up to the days of the 

Byzantines, and after that in the days of the Banū Umayya, according to 

what is mentioned in the histories. This clock attributed to Hormuz 

continued to be reproduced by one man after another on this pattern, 

and it was in the shape that we described above. (Hill 1981a, 12‑13)  

 

Riḍwān suggère qu’à l’époque sassanide un ingénieur persan, un certain Hormuz 

aurait amélioré une structure développée par Archimède. Celui-ci, selon une 

tradition arabe qui remonte à Ibn al-Nadīm (1970b, 636; 672), aurait créé de 

nouveaux éléments, tels que la chambre pour le flotteur et son flotteur, le réservoir 

et son flotteur, la cymbale, une tête d’un oiseau et la présence d’une boule qui 

tombe au passage de chaque heure. L’ingénieur sassanide aurait ainsi amélioré le 

modèle d’Archimède, en ajoutant douze fenêtres pour signaler le passage des 

heures. En plus, il aurait ajouté deux boules pour annoncer encore une fois le 

changement d’heure. Sur la base de ces informations et de la description de 

l’horloge de Damas, nous pouvons donc ainsi résumer le fonctionnement de 

l’horloge de Hormuz : pendant la journée le flotteur, qui se trouve attaché à une 

chaine, descend le long d’une tour d’eau. Le passage d’une heure à l’autre est 

signalé par les mouvements d’un ou deux oiseaux qui déplacent une ou deux 

boules300, en les positionnant dans un conduit. Ensuite, le mouvement des boules 

permet la fermeture d’une porte qui signale l’heure exacte. À propos de ce modèle 

diffusé en Iran, Riḍwān souligne également qu’il aurait ensuite contribué aux 

développements techniques atteints dans le monde hellénistique, byzantin et, 

successivement, arabe. Comme le suggère Hill (1981a, 13), « there is no need to 

take Ridwan’s account absolutely literally, but the basis of it, implying cross-

 
300 À propos de cet élément, Parviz Mohebbi (1996, 199) remarque qu’encore au XVIe siècle 

l’ingénieur Ḥāfiẓ Iṣfahāni utilisait la tête d’oiseau comme aiguille pour son horloge. Il remarque 

également que ce choix « vient de la longue tradition de construction de clepsydres qui remonte à 

l’époque sassanide ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  202 

fertilization between the Hellenistic world and Iran, is perfectly credible. Essentially, 

what he says is that the basic “Archimedes” design was transmitted to Iran and that 

its water-machinery remained in use. In Iran, however, the geared, rotational 

movements of the original design were changed to horizontal movements by driving 

wheels and pulley trains ». Ce qui est intéressant avec cette clepsydre, dite 

d’origine sassanide, c’est qu’on trouve des éléments similaires dans les 

exemplaires plus tardifs. Comme on le verra dans le troisième chapitre de cette 

section, des exemplaires très similaires à celui qui nous avons décrits sont connus 

dès l’époque abbasside. 

Comme nous l’avons déjà remarqué, Riḍwān ibn al-Sāʿātī (m. 1230) 

confirme la prouesse technique des Sassanides dans la construction des horloges 

hydrauliques. Il insiste aussi sur le fait que ces mêmes connaissances acquises par 

les Iraniens furent accueillies dans l’Empire byzantin. Or, une dépendance si 

décisive de la technique byzantine au modèle sassanide n’est pas du tout crédible. 

Néanmoins, il est possible que certains développements techniques obtenus à 

l’époque sassanide fussent accueillis par les ingénieurs byzantins. En outre, 

l’affirmation du savant damascène semble trouver une correspondance partielle 

dans les données à notre disposition. En ce sens, nous pouvons par exemple 

constater qu’à partir du traité des Banū Mūsā, une bonne partie des termes 

techniques utilisés dans les écrits scientifiques sont d’origine moyen-perse. Les 

mêmes considérations s’appliquent aussi aux traités d’al-Jazarī et le chapitre sur la 

mécanique dans les Clés de la science de l’intellectuel persan Muḥammad ibn 

Aḥmad al-Ḫwārizmī (Xe siècle)301. À titre d’exemple, considérons certains termes 

spécialisés, d’origine clairement moyen-perse. Le Kitāb al-ḥiyal (‘Livre des 

dispositifs ingénieux’) des Banū Mūsā mentionne le šahārasṭūn, c’est-à-dire le 

pignon d’une lanterne. Le terme dérive probablement du moyen-perse čahārstūn, 

qui signifie littéralement « quatre piliers ». Nous trouvons également le terme 

šanbar (pl. šanābir) pour indiquer le cercle. Le même mot est présent aussi dans le 

 
301 Sur le chapitre dédié à la science des ḥiyal dans l’ouvrage d’al-Ḫwārizmī on renvoie à 

Wiedemann (1970, 1 : 188‑228), qui fournit une traduction en allemand avec un commentaire 

détaillé.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  203 

traité d’al-Jazarī, où, par exemple, il est utilisé dans la description de la construction 

du réservoir pour une horloge hydraulique. Le terme dérive du moyen-perse 

čambar (CPD 21), qui conserve le même sens (al-Jazari 1974, 24). Al-Jazarī utilise 

aussi le terme rawšan pour indiquer un balcon placé au-dessous d’une fenêtre. Le 

mot rōzan (CPD 72) en moyen-perse conserve le sens de « fenêtre ». Une dernière 

expression sur laquelle nous voulons attirer l’attention est dawlāb ḏū dandānajāt, 

qui indique la roue dentée (Jazari 1974, 65). Le mot pluriel dandānjāt dérive du 

moyen-perse dandānag, « créneau, dentelure », dérivé de dandāg, « dent » (CPD 

24). En tout état de cause, al-Jazarī lui-même reconnaît la contribution des savants 

étrangers aux théorisations sur la technique. En effet, dans son introduction au 

texte, il justifie ainsi la présence de maints termes étrangers (Jazari 1974, 16) : 

 

In what I have written I have used foreign names passed on by earlier 

people and adherence to these has continued until today; and other 

expressions made necessary by time. For the people of every epoch 

have [their own] language, and every group of scholars have technical 

terms understood among themselves, and conventions familiar to them. 

 

Or, pour venir au but de la question, on constate qu’il y a un écart important entre 

notre connaissance de l’horlogerie sassanide et l’opinion qu’en avaient les 

intellectuels islamiques. Afin de réconcilier ces deux aspects, il nous semble 

envisageable de mener une étude sur les sources écrites et la culture matérielle, 

comme cela a déjà été fait pour l’histoire de la technique dans les mondes grec, 

romain, byzantin et arabe. L’état précaire de la recherche dans le domaine de la 

technique et, plus concrètement, dans celui de l’horlogerie nous oblige pour le 

moment à avancer uniquement des hypothèses. Pour l’instant, nous ne pouvons 

donc que nous limiter à constater qu’il a un écart entre les informations fournies par 

les sources et les données à notre disposition.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  204 

 Au cours du troisième chapitre de cette section, nous aurons l’occasion 

d’explorer les créations des ingénieurs musulmanes dans le domaine de 

l’horlogerie. Les premières attestations datent à l’époque omeyyade et elles se 

rapportent à l’horloge monumentale hydraulique de Bāb al-Sāʿā, à Damas. Une 

horloge précieuse fut envoyée avec l’ambassade abbasside de Hārūn al-Rašīd au 

roi Charlemagne. Quelques années plus tard, les frères Banū Mūsā ont rédigé un 

traité sur les dispositifs ingénieux, le Kitāb al-ḥiyal. Bien qu’il ne contienne pas de 

modèles d’horloges, on voit bien qu’une bonne partie des procédures utilisées pour 

les objets présentés pouvaient s’appliquer à la construction d’un appareil 

hydraulique (Banū-Mūsā 1979, 14). Les auteurs eux-mêmes spécifient qu’une de 

lampes pouvait servir d'instrument garde-temps (1979, 237). 

C’est néanmoins au XIe siècle que les mécanismes horaires commencent à 

montrer des engrenages et un système de fonctionnement plus complexes. 

Rappelons l’horloge hydraulique avec roue à augets et cran d’arrêt, une évolution 

de la clepsydre classique, construite en 1090 par le chinois Su Sung (Needham 

2007, 494‑96). Comme le montre bien Raghavan (1952), des appareils horaires 

complexes, dotés aussi des automates biologiques sont connus en Inde aussi du 

XI siècle. Pour ce qui concerne le monde islamique, Beaune (1980, 118) montre 

bien comment l’horlogerie produite est restée fidèle au modèle hydraulique de la 

clepsydre. Pensons à titre d’exemple aux créations de al-Jazarī, à l’horloge de 

Damas construite par le père du mentionné Riḍwān ibn al-Saʿātī, ou le plus tardif 

mécanisme de Fez, du XIVe siècle. Le système de fonctionnement devient 

manifestement plus complexe : ces horloges hydrauliques commencent à intégrer 

un nombre appréciable de jacquemarts, présentés sous formes différentes, telles 

que des animaux, des joueurs de trompette, des cavaliers et des serviteurs. 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  205 

Chapitre 2.  

TRONES ROYALES ET MACHINES SPECTACULAIRES  

  

        [The Sasanian king] was sitting on 

the royal throne, his attire that of a tyrant 

and very costly, the gold gem-studded 

tiara gleaming brightly with its inset of 

rubies around which ran an abundance of 

pearl. Glistening in his helmet and 

emerald green he amplified his 

splendour, so that the eye of the beholder 

was all but petrified by insatiable 

amazement. His trousers were gold 

decorated, costly products of the 

weaver’s hand, and his apparel was as 

luxurious as his arrogant appetite 

desired. 

Théophylacte Simocatta 4.2.7–8 

 

2.1. Le trône astronomique de Ḫusraw II  

   

La détermination de l’heure n’était pas le seul objectif des appareils d’horlogerie. 

Comme nous le rappelle avec justesse Price (1978, 55), la signification de ces 

appareils était bien plus complexe :  

 

It would be a mistake to suppose that water-clocks, or the sundials to 

which they are closely related, had the primary utilitarian purpose of 

telling the time. Doubtless they were on occasion made to serve this 

practical end, but on the whole their design and intention seems to have 

been the aesthetic or religious satisfaction derived from making a device 

to simulate the heavens.  

 

De ce point de vue, l’intention remarquée par Price est bien valorisée dans le 

contexte du paysage aulique, où l’horlogerie, les instruments de calcul 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  206 

astronomique et les automates animaliers répondaient aux exigences de la 

personne royale et de son entourage. Ce genre de dispositifs permettait, en effet, 

d’imiter le rôle créateur, en embrassant en même temps les deux aspects du 

cosmique et de l’animé (Price 1978, 58). Les deux modalités de simulation de la 

création trouvent une synthèse représentative originale au sein des 

environnements palatiaux de la Méditerranée orientale et du Moyen-Orient entre 

l’Antiquité tardive et la première époque médiévale. Nous nous référons au modèle 

de représentation cosmique incarné par les trônes mobiles, tels ceux attribués à la 

prouesse inventive des ingénieurs sassanides et byzantins. En ce sens, nous 

pouvons nous pencher en premier lieu sur le cas emblématique offert par le célèbre 

mécanisme mobile du Taḫt-i Ṭāqdīs. La dénomination arabe identifie le trône, 

superbe et presque mythique, du souverain sassanide Ḫusraw II (r. 590-628). 

Nombre de sources en diverses langues témoignent de l’existence d’un objet 

similaire à la cour perse. Les sources byzantines constituent le groupe le plus 

considérable qui nous informe à propos de ce mécanisme. Le premier auteur à 

l’introduire est Nicéphore Ier le Confesseur, patriarche de Constantinople du 806 au 

815. Son Breviarium historicum de rebus gestis post imperium, un compendium sur 

l’histoire de Byzance entre les règnes des empereurs Phocas (r. 602-610) et Léon 

IV (r. 775-780), présente un récit sur l’invasion de Héraclius Ier (r. 610-641) dans 

l’empire sassanide. En s’appuyant surtout sur la chronique du moine et 

chronographe byzantin Théophane, dit « le Confesseur » (m. ca. 818)302, le 

patriarche nous introduit ainsi la conquête byzantine et la découverte du trône 

sassanide : 

 

Il livra aussitôt à l'empereur une multitude de Turcs sous les ordres d’un 

commandant. En les prenant avec soi, [Héraclius] envahit la Perse et 

décida de détruire les villes et de renverser les temples du feu. Dans l’un 

de ces temples, on découvrit que Ḫusraw, se faisant dieu, avait posé sa 

propre image au plafond, comme s’il était assis au ciel, et il avait fabriqué 

 
302 Pour le récit de Théophane, se référer à l’édition de Mango (Théophane 1997, 439‑40).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  207 

des étoiles, le soleil et la lune, et des anges debout autour de lui, et un 

mécanisme pour reproduire du tonnerre et de la pluie quand il le 

souhaite303. 

 

Le récit du patriarche Nicéphore Ier constitua la source primaire pour les ouvrages 

de deux autres savants, le Χρονικὸν σύντομον (‘Chronique abrégée’) de Georges 

le Moine (IXe siècle)304 et le Σύνοψις ἱστοριῶν (‘Une histoire concise du monde’) de 

Georges Cédrène (fin XIe – début XIIe siècle). La dépendance de ces deux textes 

à l’auteur précédent est bien évidente. Du premier, on constate que les deux 

concordent avec Nicéphore Ier en associant la présence d’un mécanisme mobile 

sassanide à un espace bien défini, c’est-à-dire un temple du feu zoroastrien. 

Néanmoins, Georges Cédrène modifie de manière substantielle l’information, en 

fusionnant le récit de Nicéphore Ier avec celui de Théophane le Confesseur. Voilà 

ce qu’il écrit :  

 

Et après la conquête de la ville de Ganzaca, où se trouvaient le temple 

du feu, le trésor de Crésus, roi des Lydes, et la fausse vénération du 

charbon de bois, lorsque (Héraclius) y entra, il trouva l’image 

abominable de Ḫusraw, (avec) sa figure dans la chambre voûtée du 

palais, comme s’il était intronisé dans le ciel et autour de lui (il y avait) le 

Soleil, la Lune et les étoiles, à qui (le roi de Perse) payait une peur 

superstitieuse comme il l’était servant les dieux, et il s’est assis autour 

d'anges portant des sceptres pour lui. (Ḫusraw), luttant contre Dieu, 

 
303 Texte grec en annexe, p. 403. 
304 « Lorsque le roi Héraclius envahit la Perse, il commença à démolir (ses) villes et à détruire les 

temples du feu, où l’image abominable de Ḫusraw a été trouvée sur le plafond de la maison, comme 

s’il était assis dans le ciel. En effet, l’impie qui s’était fait dieu, après avoir aiguisé/marqué dans sa 

maison les étoiles, le soleil et la lune et les anges debout autour de lui, il avait astucieusement conçu 

un moyen de produire, grâce à un mécanisme, le tonnerre et la pluie, quand il le souhaitait ». Texte 

grec en annexe, p. 404.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  208 

disposa une machine qui, de cet endroit, laissait tomber des gouttes de 

pluie produisant des sons semblables à ceux des tonnerres305.  

 

On relèvera de ce passage du Σύνοψις ἱστοριῶν que Georges Cédrène reste très 

fidèle à la description fournie par Théophane le Confesseur de la salle royale, avec 

ses fresques et le mécanisme. Cependant, en reprenant le témoignage de 

Nicéphore Ier, il associe la présence de ces deux éléments au palais royal et au 

temple du feu de Ganzak, ville de l’Azerbaïdjan non loin de Taḫt-i Sulaymān306.  

La description du mécanisme intervient aussi dans une source 

carolingienne, qui témoigne d’une tradition chrétienne du récit de la conquête de 

Jérusalem par les armées de Ḫusraw II en 614 et le vol du vestige de la Sainte 

Croix qui s’en suivit. Il s’agit du Martyrologium de l’archevêque de Vienne, Saint 

Adon (m. 875), qui présente une description très détaillée du mécanisme mobile 

sassanide. Comme le rappellent L’Orange (1953, 20‑21) et Panaino (2020a, 126), 

sa narration certainement suivait un Vorlage de l’Exaltatio Sanctae Crucis. 

Considérons donc la description qu’il fait de la salle du trône : 

 

En fait, leur roi, Ḫusraw, avait fait une tour d’argent, où il avait construit 

un trône d’or (entremêlé) avec des pierres précieuses brillantes, et là il 

avait également placé le chariot-(aux quatre chevaux) du Soleil et de la 

Lune ou l’image des étoiles, et par le biais de conduites d’eau invisibles, 

il avait introduit les canaux d’eau, de sorte qu’il semblait que lui-même, 

comme un dieu, envoyait les pluies d’en haut. Et tandis que certains 

chevaux le traînaient dans une salle souterraine, le tissu circulaire de la 

tour semblait tourner sur son axe, (et) il offrait une simulation, comme le 

 
305 La version grecque est donnée dans l’annexe, p. 404. Notre traduction s’appuie sur celle de 

Panaino (2020a, 123‑24). 
306 Sur le site de Ganzak, on renvoi à Boyce (2000a), qui souligne la fréquente et incorrecte  

identification de Ganzak avec Šīz, l’actuel Taḫt-i Sulaymān. Le chevauchement entre les deux 

localités dépendrait de la présence à Ganzak du feu Ādur Gušnasp jusqu’au début du Ve siècle, 

quand il fut transféré à Taḫt-i Sulaymān.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  209 

rugissement d’un tonnerre, selon la possibilité de la construction. Ainsi, 

en ce lieu, (Ḫusraw) avait préparé sa demeure, et près d’elle, comme s’il 

était un camarade de Dieu, il plaça la Croix du Seigneur307, et une fois 

donné son royaume à son fils, il résida lui-même dans ce temple. Après 

la mort de Phocas, Héraclius devint empereur, un homme vigoureux, 

bien entraîné aux armes, qui mena la guerre contre les Perses. Après la 

mort de Ḫusraw, qu’il trouva assis dans la tour déjà mentionnée, 

(Héraclius) accepta la capitulation des Perses et prit avec lui le bois de 

la croix la plus glorieuse, le rendit de là et le rendit avec une grande 

révérence à Jérusalem, d’où elle avait été emportée308.  

 

La narration de Saint Adon nous fournit maints détails à propos de la salle royale 

et du système complexe de fonctionnement de la machine qui y était disposée. On 

constate toute de suite que le mécanisme possède les mêmes caractéristiques que 

celui qui apparaît dans les récits byzantins : l’auteur y souligne la possibilité de 

reproduire des phénomènes météorologiques, tels que la pluie et les tempêtes. 

Néanmoins, Saint Adon souligne le principe du fonctionnement hydraulique du 

mécanisme, fondé sur un système des conduites d’eau. Il est intéressant sur ce 

point de relever la présence d’un autre principe moteur de la machine. L’auteur, en 

fait, nous suggère l’existence d’une chambre souterraine secrète, visant à accueillir 

 
307 L’œuvre de Saint Adon, modèle et source pour les intellectuels plus tardifs, souligne que le 

souverain sassanide avait fait placer la relique de la Sainte Croix à côté de son trône mobile, dans 

son palais. Or, nous trouvons une information différente dans une brève chronique syriaque 

anonyme du VIIe siècle, qui narre les évènements qui se sont produits dans la période sassanide 

tardive.  On lit dans cette source : «The King placed it [la Croix], as sing of respect, with the vessels 

of the sanctuary in the new treasury which he built in Ctesiphon » (al-Kaʿbi 2016, 52). L’auteur 

anonyme identifie Ctésiphon, la capitale de l’empire, comme le lieu où Ḫusraw II accueillit la Vraie 

Croix. Mais il offre également une deuxième information. En effet, il mentionne que Ḫusraw II avait 

fait construire un nouveau trésor, où il avait fait placer la Vraie Croix. Il est probable qu’il s’agissait 

du trésor Bahār Ḫusraw, construit à Ctésiphon par Ḫusraw II lui-même (Ṭabarī 1999, 5 : 377). Ces 

considérations nous amènent à croire que la narration de Saint Adon repose sur une tradition plus 

tardive qui rapproche la Vraie Croix aux descriptions merveilleuses sur le trône mobile de Ḫusraw 

II. 
308 Texte latin en annexe, p. 407. La traduction française s’appuie sur la traduction de Migne (1852a, 

123 : 356‑57). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  210 

la partie restante du mécanisme. Celui-ci, grâce au mouvement de traction par des 

chevaux, permettait l’action rotatoire de la structure entière du trône, autour de son 

propre axe.  

Saint Adon concorde avec les sources byzantines en critiquant l’attitude du 

roi Ḫusraw II, accusé de vouloir se rapprocher de dieu par le biais de sa machine, 

en mesure de reproduire des phénomènes naturels et donc, par extension, la 

création divine. Mais le système mécanique n’est pas le seul élément à contribuer 

à la définition d’un portrait si négatif du souverain sassanide. La représentation de 

Ḫusraw II, intronisé dans la voûte céleste et entouré par les étoiles et les deux 

luminaires, apparaît effectivement aux yeux de ces auteurs comme un signe de la 

volonté d’assumer sur soi des caractères proprement divins.  

 Sans pousser plus loin pour l’instant nos réflexions sur le mécanisme décrit 

par les sources latines et grecques, à présent nous ne pouvons que prendre en 

considération les récits qu’en font les intellectuels arabes et persans. Comme nous 

aurons l’occasion de voir plus en détail, la machine sassanide est présentée 

comme une horloge astronomique. Plus exactement, les sources islamiques 

évoquent un mécanisme qui semble être un planetarium. Les mouvements des 

pièces composant ce planétarium, c’est-à-dire les planètes, les luminaires et les 

constellations zodiacales, servaient à définir le moment exact de la journée ainsi 

qu’à aider la rédaction des horoscopes. La structure semble différer de celle décrite 

dans les sources byzantines et carolingiennes. Néanmoins, elles concordent toutes 

à associer une représentation astrologique de la figure royale à l’exhibition de 

l’appareil ingénieux. On peut également rappeler que Saint Adon et les auteurs 

byzantins font référence à la coupole de la salle royale, sur laquelle figure le portrait 

de Ḫusraw II, pompeusement encerclé par les corps astraux. La présence des 

éléments astrologiques est aussi une constante des intellectuels musulmans qui 

rapportent l’existence du trône mobile. Il s’agit des poètes persans Firdawsī et 

Niẓāmī Ganjawī (m. 1209) et de l’historien al-Ṯaʿālibī (m. 1038). 

Firdawsī consacre au trône de Ḫusraw des pages monumentales, ornées de 

riches détails sur sa création et sa configuration. Ce qui est remarquable et innovant 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  211 

dans son exposition, c’est l’attribution d’une histoire mythique au trône lui-même, 

dont l’origine est imputée au roi Farīdūn. Le poète crée ainsi une connexion 

légendaire, en transfigurant le trône en un symbole idéologique, transféré d’un roi 

à l’autre comme emblème d’héritage royal. Mais c’est manifestement grâce au roi 

mythique Guštāsp, fils de Luhrāsp, que le trône assume son caractère astral 

distinctif. Firdawsī raconte comment, sur ordre du roi, le sage vizir Jāmāsp enrichit 

encore plus le trône royal, en lui ajoutant le mécanisme pour réaliser les calculs 

astronomiques et donc interroger le futur : 

 

Djâmâsp l’examina en grande conscience,  

Il découvrit la clé du trésor de la science, 

Il y fit représenter le sublime firmament, 

Qui explique le pourquoi et le comment, 

Il y fit dessiner, selon les ordres du roi, 

Les astres, de Saturne à la lune, tout y figura (Firdawsī 2019, 1606) 

 

L’objet somptueux pourtant tombe dans les mains d’Alexandre, le maudit, qui 

aveuglé par son ignorance, le détruit en mille morceaux. Conformément à la 

tradition zoroastrienne, le souverain macédonien incarne la figure de l’antihéros, 

origine et cause de la fragmentation de l’empire persan, de la bonne religion, le 

zoroastrisme, et du savoir culturel et historique du pays. Alexandre confirme ici son 

rôle dévastateur, en brisant le symbole premier de la royauté iranienne, le trône. 

Ça sera seulement Ḫusraw II, nous informe Firdawsī, qui réussit à rétablir 

intégralement le trône de la dynastie. Le procédé narratif suit, encore une fois, le 

schéma bien connu du rétablissement de l’héritage ancien iranien, tel qu’on le 

trouve systématisé dans le récit de l’ouvrage moyen-perse Dēnkard 4,1-22 (A. 

Panaino 2020a, 129‑30)309. Pour sa restauration, le roi appelle les meilleurs 

artisans, provenant de l’Empire byzantin, de la Chine, de Baghdad et de la Perse 

 
309 Le texte a été analysé en profondeur dans la deuxième partie de la thèse (ch. 1.2).    



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  212 

elle-même. Après deux ans de travaux, les artisans proposent un trône imposant, 

équipé d’un mécanisme très complexe, où le caractère astral est encore une fois 

réaffirmé et accentué. En fait, le premier jour de chaque mois, le trône est orné d’un 

tapis différent, qui signale la progression des mois et des saisons ; en outre, 

l’appareil entier modifie sa direction à chaque changement de saison :  

 

Quand le soleil au Bélier donne sa lumière, 

Le trône fait face au jardin, le dos au désert 

Si le soleil se montre dans le Lion et brille, 

Le dos du trône s’oriente encore vers lui, 

Quand l’époque des mois de l’été venait, 

Le temps des fruits et des fêtes arrivait, 

Le trône faisait face aux fruits des jardins, 

Leur odeur lui parvenait alors du jardin, 

En hiver, au temps de neige et de froidure, 

Assis, on n’était pas en mauvaise posture. (Firdawsī 2019, 1607) 

 

Mais ce n’est pas tout. Le caractère astral du mécanisme évoqué par Firdawsī est 

en fait encore plus visible dans une description qui suit juste quelques lignes plus 

loin : 

 

Douze signes du zodiaque et sept planètes, 

Et la lune quand elle passe dans les comètes, 

Étaient sur le trône, les savants y scrutaient 

Les astres immobiles et ceux qui bougeaient, 

Voyant quelle partie de la nuit était passée, 

Combien sur la terre le ciel avait tourné, 

Certaines des constellations étaient en or, 

Et d’autres contenaient des joyaux encore, 

Personne n’était capable de les compter, 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  213 

Même ceux qui avaient beaucoup étudié. (Firdawsī 2019, 1607) 

 

Le trône exhibe donc un système complexe, semblable à un planétarium, utile pour 

rédiger les calculs astronomiques et les horoscopes. En outre, Firdawsī signale une 

organisation pyramidale du complexe architectural du Taḫt-i Ṭāqdīs, organisé en 

trois plates-formes, chacune reconductible à un ordre social et caractérisée par un 

matériel ou élément différent : du sommet vers le bas, la turquoise (associée aux 

dehghān et aux dastūr), le lapis-lazuli (associé aux chevaliers) et enfin les têtes de 

bélier (associées aux courtisans). Ackerman (1937, 107‑8), et successivement 

Panaino (2020a, 131), ont suggéré une lecture astrale de cette structure 

hiérarchique. En effet, la tradition zoroastrienne présente une subdivision astrale 

en trois sphères (étoile, lune et soleil) où les cieux de la lune et du soleil sont 

surmontés par le trône (mp. gāh) des Aməša Spənta, en contact avec le trône de 

Ohrmazd dans l’espace de la Lumière illimitée (mp. asar rōšnīh)310. On peut donc 

apprécier le parallélisme avec la symbolique cosmologique du trône de Ḫusraw II : 

la plate-forme en turquoise correspondrait alors au ciel du Soleil ; celle en lapis-

lazuli au ciel de la Lune et la dernière au ciel des étoiles. Au souverain appartient 

symboliquement la place au-dessus du troisième étage, qui aide à insister sur son 

rôle de kosmokrator. Un dernier élément participe à définir la tournure 

cosmologique de ce symbole royal. Il s’agit d’un tapis gigantesque, tissé par un 

artisan chinois, qui montre les figures astrales et l’horoscope royale : « On y voyait 

le ciel et ses astres étincelants, / Mars, Saturne, Jupiter, le soleil brillant, / Vénus, 

Mercure et la lune tournant là-bas, / Prédisant le bon et le mauvais sort du roi » 

(Firdawsī 2019, 1607). Encore une fois, les images des astres et des planètes se 

 
310 Voir Panaino (1995), qui offre une analyse des sources zoroastriennes, en montrant l’origine 

mésopotamienne de la subdivision astrale en trois sphères. Le chercheur met en lumière que cette 

tradition cosmologique apparaît également chez certains de Présocratiques (en particulier 215-217; 

219), tel que Anaximandre (m. env. 546 avant notre ère), ainsi que dans les textes védiques (212-

215). Il suppose alors une influence de l’interprétation iranienne de la tradition cosmologique 

mésopotamienne sur le modèle du philosophe grec. On renvoie également la lecture à Kahn (1960), 

Burkert (1963) et Duchesne-Guillemin (1962, 199-200 ; 1966, en particulier 424-425), qui montrent 

des attitudes différentes vis-à-vis du sujet.    



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  214 

trouvent en rapport direct avec les figures des rois et des princes qui, par leurs 

biais, peuvent connaître les mouvements futurs et distinguer ce qui est bien de ce 

qui ne l’est pas.  

La lecture minutieuse de la composition poétique de Firdawsī révèle donc la 

relation étroite entre le trône du Ḫusraw II et le caractère cosmologique, renforcée 

par la nature mécanique du trône lui-même. Malgré la nature manifestement 

littéraire de l’ouvrage, le récit du poète persan semble partiellement confirmer les 

témoignages offerts par les historiens byzantins et carolingiens. Environ deux 

siècles plus tard, un autre célèbre poète persan, Niẓāmī Ganjawī, consacra 

plusieurs pages à la description du somptueux objet royal. Niẓāmī est le célèbre 

auteur de cinq poèmes épiques, réunis par les générations successives dans une 

collection connue sous le nom de Ḫamsa. Un de ceux-ci, le Ḫusraw wa Šīrīn 

(Ḫusraw et Šīrīn), composé entre 1177 et 1181, narre l’histoire amoureuse du 

souverain sassanide avec la princesse Šīrīn. Niẓāmī préserve la mémoire du trône 

céleste, que, lui aussi, localise dans la ville de Ganzak : 

 

Un jour, le roi s’assit sur son trône pour boire, s’associant ainsi par cet 

acte au bonheur ; tout à l’entour du trône en forme de coupole, les autres 

rois tenaient leurs lèvres sur le sol ; les constellations, figurées, 

présentaient sur ce trône royal l’ensemble des étoiles, comme si d’un 

observatoire on les voyait ; de la lune – clou d’or – jusqu’au septième 

ciel on avait dessiné les cieux superposés ; quant aux astres errants ou 

fixes, leurs minutes, leurs degrés se trouvaient exactement marqués ; et 

des joyaux brillants, la nuit, mis en bon ordre, donnaient indication des 

heures, jour et nuit ; un astrologue, bon observateur du ciel, le devinait 

d’après le tableau de ce trône. Qui avait sous les yeux ce trône de 

Khosrow, connaissait l’univers comme s’il le voyait en mille coupes qui 

ressembleraient à celle de Key-Khosrow, le roi de l’Iran d’autrefois. Un 

tel trône n’était pas trône, mais un ciel ; il était occupé non par un simple 

roi, mais par un roi dont la naissance avait eu lieu sous la conjonction de 

deux astres heureux. (Niẓāmī 1970, 143‑44) 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  215 

 

Niẓāmī est surement débiteur à la leçon fournie par Firdawsī : nous trouvons en fait 

maints éléments correspondants entre les deux récits. Niẓāmī cite également la 

structure architectonique à coupole du trône, qui apparaît comme un observatoire 

astronomique. Mais le poète ajoute une caractéristique magique au siège de 

Ḫusraw II. En effet, il met en évidence que la simple vision de la structure permit à 

un observateur d’acquérir une connaissance légendaire de l’univers. Néanmoins, il 

faut constater que Niẓāmī, tout comme Firdawsī (« Il y fit dessiner, selon les ordres 

du roi, / les astres, de Saturne à la lune, tout y figura »), se réfère au modèle ancien 

de système astronomique, qui considère l’organisation de l’univers en sept sphères 

homocentriques, ayant la terre dans leur centre (Stierlin 1988, 183).  

 

  Une dernière source d’époque islamique nous fournit des informations 

précieuses à l’égard du Taḫt-i Ṭāqdīs. Le texte en question est le Ġurar aḫbār 

mulūk al-Furs wa siyarihim (‘Histoire de rois de Perse’), traditionnellement attribué 

à l’historien persan al-Ṯaʿālibī. L’auteur énumère les merveilles conservées dans le 

trésor du roi Ḫusraw II, parmi lesquelles figure son trône majestueux. Le thème des 

trésors de Ḫusraw II, notamment le ganj ī wād-āwurd (‘le trésor apporté par le vent’) 

et le ganj ī gāw (‘le trésor du bœuf’), est présent soit dans la composition de 

Firdawsī que dans les récits des historiens persans Balʿamī (m. entre 992 et 997) 

et al-Ṯaʿālibī. Les détails fournis par les intellectuels remontent, selon Christensen 

(1936b, 464‑65), à des sources sassanides, dont l’énumération reflète une origine 

littéraire indienne, à savoir celle des « sept joyaux » de la tradition bouddhique. Al-

Ṯaʿālibī, quant à lui, écrit à propos du trône royal :  

 

Parmi elles [les merveilles de Ḫusraw II], il y avait le Taḫt-i Ṭāqdīs, un 

trône en ivoire et [bois de] teck, avec des plaques et des balustrades en 

argent. Sa longueur correspondait à cent quatre-vingts coudées ; sa 

largeur à cent trente coudées et sa hauteur à quinze coudées. Sur ces 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  216 

étapes, il y avait des trônes en bois noir et ébène, avec des cadres 

dorés. Au-dessus, un arc en or et lapis-lazuli présentait des images de 

la sphère céleste, des constellations, du zodiaque et des sept climats, 

ainsi que des images des souverains et de leurs attitudes pendant les 

apparitions publiques, les batailles et la chasse. Sur le trône, il y avait un 

mécanisme qui indiquait la connaissance des heures du jour. Le trône 

était couvert avec quatre tapis avec un tissage en brocart, enrichi des 

perles et rubis ; chaque tapis était lié à une saison [de l’année] 

spécifique311. 

 

Il apparaît en bien des points comme le thème du trône sassanide est bientôt 

devenu un topos de la littérature islamique. Le succès du motif du trône 

astronomique de Ḫusraw II est attesté une deuxième fois chez Niẓāmī, dans le 

poème Ḫusraw wa Šīrīn. Lors d’un banquet organisé par le roi, le musicien Bārbad, 

figure célébrée dans les littératures arabe et persane312, entretient le roi et sa cour 

avec son chant et son luth. Le poète informe que le ménestrel choisit les trente 

compositions les plus harmonieuses parmi les cent qu’il avait créés. À preuve du 

grand succès de ce thème, on constate que parmi celles-ci, figurent aussi deux 

chansons dédiées au trône du roi : « Le trône orné d’un dôme » et « La cloche et 

le trône ». Ces deux airs, au dire de Niẓāmī, ont respectivement le pouvoir de faire 

ouvrir les portes des dômes du paradis et de faire résonner le trône à l’instar d’une 

cloche (Niẓāmī 1970, 101). 

 À ce point, on constate qu’il n’existe aucune donnée à propos de ce trône 

dans la littérature moyen-perse. Cependant, Herzfeld (1920, 1‑24, 103‑47) a 

identifié une référence iconographique possible sur le plat de Klimova, un objet 

finement ciselé de la période sassanide tardive ou de la première époque 

islamique, aujourd’hui conservé dans la collection de l’Ermitage (figure 11). Comme 

l’ont aussi mis en évidence plus tard Vladimir Lukonin et Boris Marshak (Overlaet 

 
311 Texte arabe en annexe, p. 417.  
312 Sur la figure de Bārbad, nous renvoyons à Tafażżolī (1988).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  217 

1993, 212), en s’appuyant sur la théorie de Herzfeld, cet artefact montre ce qui 

semble être le mécanisme d’horlogerie astronomique du trône, reproduit dans le 

moment du lever du soleil. Māh, la divinité masculine de la lune, se trouve dans son 

char, guidé par un quadrige de bœufs, animal avec qui est traditionnellement 

associé. Ušah, divinité de l’aube, est représentée en pieds, dans l’étage inférieur, 

sous la forme d’un archer. Il représente probablement l’automate de l’horloge, qui, 

en bougeant, alertait au changement de chaque heure (Christensen 1936b, 468). 

Comme le souligne bien Grenet (2014, 116; 2018, 242), le plat montrerait le 

moment où la lune Māh laisse place au soleil, Mithra. Ackerman (1937, 107‑8) 

reconnaît dans un deuxième plat sassanide ou post-sassanide l’image du trône de 

Ḫusraw II. Il s’agit de l’artefact gardé dans la collection du Musée de Pergame de 

Berlin (figures 12a-b). L’iconographie de cet objet est plus obscure. Au cœur de 

celui-ci, nous voyons une structure architectonique sassanide, vue sur le plan 

frontal et entouré par des arbres et des buissons. Si Pope (1933, 83) suggère qu’on 

doit y retrouver l’image du paradis zoroastrien, en revanche son épouse Ackermann 

(1937, 109) soutien que « beyond any reasonable doubt » il s’agit de l’iconographie 

du Taḫt-i Ṭāqdīs. Son interprétation s’appuie surtout sur la présence d’un élément 

en dessous du pavillon. Il s’agit de deux grosses ailes, composant distinctif de la 

symbolique de la couronne du roi Ḫusraw II. Ce signe indiquerait l’association entre 

le souverain et la composition architectonique. Plusieurs symboles concourent 

selon Ackerman (1937, 108‑9) à identifier le Taḫt-i Ṭāqdīs dans le plat conservé à 

Berlin. En premier, elle souligne que la structure suit le schéma d’un édifice 

religieux, avec le dôme central et les coupoles mineures sur les quatre angles. 

Selon Ackerman l’utilisation d’une formule architectonique chère à un édifice de 

culte serait appropriée pour un palais destiné à des cérémonies royales de ce type. 

La seconde raison avancée concerne la représentation du mécanisme lui-même 

du trône. Ackerman le repère dans la construction centrale, qui apparaît posée sur 

quatre roues permettant au trône de bouger dans l’espace. La lecture offerte par 

Ackerman est problématique et soulève beaucoup de questions. Néanmoins, il 

nous semble que l’association de la couronne ḫusrawienne avec la composition 

architecturale, ainsi que la présence de ce qui semblent être des roues à la base 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  218 

des colonnes centrales, rendent l’interprétation d’Ackerman convaincante. En effet, 

le même Pope (1933, 76) reconnait qu’on a toutes les raisons de croire que 

l’architecture représente une structure sassanide originelle. Peut-être, il s’agissait 

vraiment du Taḫt-i Ṭāqdīs ? Si l’interprétation d’Ackerman est correcte, le trône de 

Ḫusraw II rassemblerait effectivement à la structure évoquée par Saint Adon : une 

sorte de tour avec un axe central qui permettait la rotation de l’entier système 

mécanique313.  

  Un dernier élément nous semble digne de considération. L’iconographie 

figurant dans ce plat présente des éléments similaires à ceux du plat de Klimova 

(figure 11). Comme on l’a vu attentivement, celui-ci montre une reproduction du 

trône astronomique de Ḫusraw II. Une étude comparée de ces deux structures 

révèle des ressemblances intéressantes. En effet, elles se présentent organisées 

de la même manière, avec un arc reposant sur deux colonnes munies des roues. 

Dans les deux cas, un croissant de lune se dresse au-dessus de l’arc supérieur314. 

Sur la base de ce qui précède, il nous semble possible que ces deux plats 

effectivement témoignent l’existence d’une sorte d’horloge, peut-être précisément 

celui de la salle du trône de Ḫusraw II.  

 L’exposition des sources citant le trône de Ḫusraw II nous permet maintenant 

de nous pencher avec beaucoup d’attention sur les détails offerts. À un stade 

ultérieur il sera aussi possible de réfléchir sur la signification idéologique et politique 

de cet appareil au sein de l’environnement palatial sassanide.  

Il nous faut d’abord explorer les détails d’ordre géographique. Nous avons 

pu constater que seulement deux sources identifient le siège du mécanisme. Il 

s’agit notamment des ouvrages de l’historien byzantin Georges Cédrène et du 

poète persan Niẓāmī Ganjawī. Les deux concordent sur la localisation du trône 

sassanide dans la ville royale de Ganzak. Le récit de Georges Cédrène, comme 

 
313 Selon l’interprétation de Pope (1933, 82), l’élément architectural à l’intérieur de l’arc central serait 

un autel colonnaire zoroastrien. Cependant, l’iconographie générale de l’arc ne nous semble pas 

de tout répondre à la composition régulière d’un autel du feu.     
314 Remarquons que dans le plat de Klimova se trouve un deuxième croissant lunaire, positionné 

derrière la figure du dieu de la lune.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  219 

nous l’avons dit, s’appuie sur des sources diverses. Il est donc possible qu’il ait 

repéré l’information sur le siège dans les chroniques de Théophane le Confesseur 

et qu’il ait arbitrairement décidé de l’intégrer dans son récit sur le trône mécanique. 

Théophane, quant à lui, ne décrit pas le mécanisme, mais il présente une image 

très riche de la campagne de conquête de l’empereur Héraclius et de son arrivée 

à la ville de Ganzak. Il nous semble néanmoins significatif que la version byzantine 

se trouve confirmée par Niẓāmī Ganjawī. En outre, al-Masʿūdī, dans son Kitāb al-

Tanbīh wa al-Išrāf (‘Le livre de l’Avertissement’), signale l’existence de certaines 

représentations sassanides de la voûte céleste dans les ruines du site en question, 

en confirmant les descriptions jusqu’ici prises en considération : 

 

Il s’y trouve aujourd’hui des vestiges extraordinaires de bâtiments et 

d’images multicolores étonnantes des représentations des sphères 

célestes, des étoiles, du monde et de ce qui s’y trouve de terres, mers, 

régions cultivées, plantes, animaux et autres choses merveilleuses. Il s’y 

trouve un temple du feu vénéré par toutes les classes sociales de Perse. 

On l’appelle Aḏarḫuš [Ādur-Gušnasp] … Quand un roi des Perses était 

fait roi, alors il visitait le site à pied, avec vénération, il consacrait des 

vœux et il apportait des présents et des richesses315.  

 

En outre, la précision de la description du polygraphe bagdadien semble nous 

suggérer qu’à son époque les fresques étaient encore intactes et que les figures 

représentées étaient aisément reconnaissables. Par ailleurs, grâce aux données 

archéologiques, nous savons que le site de Taḫt-i Sulaymān continuait à être visité 

et utilisé aussi après la chute de l’empire sassanide, surtout par la haute société 

iranienne, en redevenant un palais royal à la période ilkhanide (Melikian-Chirvani 

1991, 40‑41). 

 
315 Texte arabe en annexe, p. 417-8. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  220 

Du point de vue technique, les sources mentionnent des mécanismes de 

différente nature. Au vu des données fournies, on en reconnait quatre typologies : 

a) un système qui s’appuie sur un principe hydraulique, b) un deuxième, fondé sur 

l’énergie produite par le mouvement de certains animaux, c) un planétarium et d) 

une horloge. Les deux premiers participent à la structure du complexe décrit par 

les Byzantins et Saint Adon. C’est surtout ce dernier qui parvient à offrir maints 

détails techniques, en décrivant les principes à sa base. En effet, il explique le 

phénomène de la reproduction de la pluie dans la salle du trône comme le résultat 

d’un mécanisme hydraulique, qui s’appuie sur un système caché des tuyaux et 

canaux. Là encore, Saint Adon fournit une interprétation de l’origine des sons de 

l’orage, qu’il attribue au mouvement de la structure entière du trône, généré par la 

traction continue des chevaux dissimulés dans la salle souterraine. D’après l’auteur 

lui-même, le mécanisme mobile « offrait une simulation, comme le rugissement 

d’un tonnerre, selon la possibilité de la construction ». L’explication de Saint Adon 

ne semble pas invraisemblable. Les informations offertes par ce texte ne 

permettent pas d’esquisser une théorie sur le fonctionnement de cet appareil. 

Néanmoins, des modèles plus anciens des machines sonores, dérivant de traités 

des ingénieurs alexandrins, nous offrent d’importants éléments de comparaison. 

Vitruve (Ier siècle avant notre ère) nous consigne des témoignages de plusieurs 

créations de Ctésibios, dont aucun écrit technique n’a été conservé. Ses premières 

études sur la pression de l’eau et de l’air répondaient en effet à la volonté de 

reproduire les sonorités de l’environnement naturel (Lebrère 2015, 34). En 

particulier, Vitruve (De l’architecture, X, 7, 4-5) souligne la prééminence de la 

stimulation auditive dans les créations de Ctésibios ainsi que, ajoutons-nous, dans 

celles des ingénieurs postérieurs, tels que Philon et Héron316. L’architecte romain 

dans son De Architectura (IX, VIII, 2-3) nous donne un exemple des créations 

sonores. Il s’agit d’un miroir, utilisé dans la boutique du père coiffeur de Ctésibios, 

qui descendait et remontait de lui-même. À l’aide d’un mécanisme basé sur le flux 

de l’eau, la compression soudaine de l’air provoquait un son aigu.  

 
316 Pour de plus amples informations sur ce sujet, nous renvoyons le lecteur à Lebrère (2015). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  221 

Quelque chose de semblable au système de tuyaux sassanide était aussi 

présent à Rome, dans la Domus Aurea de Néron (54-68). On lit dans la narration 

de Suétone (De viris illustribus, 6.31) que « les salles à manger avaient pour 

plafonds des tablettes d'ivoire mobiles, qui, par différents tuyaux, répandaient sur 

les convives des parfums et des fleurs » (Suétone 1832, 2 : 250‑53)317. 

Le planétarium ou, en tous cas, la représentation de la voûte céleste semble 

être le seul élément commun dans tous les ouvrages pris en considération. En 

réalité le Šāhnāma de Firdawsī, le Ḫusraw wa Šīrīn de Niẓāmī Ganjawī – qui, il faut 

le rappeler, suit le modèle du premier – et le Ġurar aḫbār mulūk al-Furs wa siyarihim 

de al-Ṯaʿālibī sont les seuls à mentionner clairement la présence d’un mécanisme 

visant à calculer la position des étoiles, des luminaires et des planètes pour dresser 

des horoscopes et pour établir l’heure. Les intellectuels byzantins restent en 

revanche vagues sur ce point. Cependant, il nous semble que la plupart des 

sources confirment qu'il s’agissait d’une sorte de planétarium. En fait, malgré 

l’absence d’une vraie description de la voûte, l’analyse linguistique semble soutenir 

cette interprétation. Le choix du verbe employé par ces textes suggère la création 

d’un modèle physique du ciel au lieu d’une représentation par images sur le plafond 

du palais. Nicéphore Ier dans son Breviarium utilise le verbe (συγκατασκευάσας), 

au sens de « fabriquer », en référence soit à la construction du mécanisme soit à 

celle des constellations et des luminaires (Ḫusraw « avait fabriqué des étoiles, le 

soleil et la lune, et des anges debout autour de lui, et un mécanisme pour reproduire 

du tonnerre et de la pluie quand il le souhaite »). Georges le Moine utilise un verbe 

très proche, κατασκευάσας, en suggérant la même idée. Pour ce qui concerne le 

Σύνοψις ἱστοριῶν de Georges Cédrène, le récit est très vague. Il présente la figure 

du roi sur le plafond de la coupole, entouré par les étoiles et les luminaires. La 

source carolingienne de Saint Adon est la seule à parler expressément du dôme, 

imagée avec les figures de la voûte céleste : ibique solis quadrigam et lunae vel 

stellarum imaginem collocaverat (Migne 1852a, 123 : 355‑57). Al-Ṯaʿlībī, quant à 

 
317 Aiardi (1978, 95) note que des structures similaires étaient connues dans d’autres palais romains 

du Ier siècle.  

https://en.wikisource.org/wiki/la:De_viris_illustribus_(Suetonius)


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  222 

lui, cite la présence de la coupole, ornée des images (en arabe, ṣuwar, sing. ṣūra) 

de la sphère céleste, des constellations et du zodiaque. Mais ce n’est pas tout : 

dans le complexe du trône de Ḫusraw II figure aussi un mécanisme qui permet de 

connaître l’heure du jour. Néanmoins, al-Ṯaʿlībī est aussi très vague sur la nature 

de ce mécanisme. Sur la base des considérations qui précèdent, il n’est pas, nous 

semble-t-il, invraisemblable d’envisager la présence d’un planétarium dans la salle 

du trône sassanide.  

Une autre caractéristique du trône à considérer concerne sa capacité à 

tourner sur son propre axe. Seules deux sources nous en parlent : le Martirologium 

de Saint Adon et le Šāhnāma de Firdawsī. Le premier attribue la rotation du trône 

au mouvement des chevaux cachés dans une salle souterraine. Le poète persan 

en revanche souligne que la structure bouge à chaque changement de saison. 

Comme il a été suggéré par Polak (1982, 164‑67), c’est aussi possible que la plate-

forme du trône, avec un arbre en son centre, bougeait en sens circulaire à l’aide 

d’une technologie similaire à celle du moulin à vent.  

Il nous semble intéressant de souligner que la capacité de mouvement selon 

la progression du temps est évoquée dans la littérature islamique par rapport à un 

autre complexe architectural d’époque sassanide : le palais connu sous le nom de 

al-Ḫawarnaq. L’historien al-Ṭabarī nous informe que le souverain Yazdgird Ier 

ordonna à al-Nuʿmān, souverain lakhmide de al-Ḥīra, la construction pour le fils 

Wahrām Gūr d’une résidence royale (Ṭabarī 1999, 5 : 75‑76). Le palais, encore 

utilisé dans la première époque abbasside, était la création du constructeur 

Sinnimār, auquel Ḥamza al-Iṣfahānī attribue le nisba de al-Rūmī, « le Grec ».  Al-

Ṭabarī décrit l’étonnement des personnes, ainsi que la perfection du palais et de 

l’art créatif de son réalisateur. Néanmoins, Sinnimār reproche al-Nuʿmān de ne pas 

lui avoir payé ce qui était prévu et de lui avoir manqué de respect. Il continue, en 

spécifiant que si son attitude avait été diffèrent, il aurait construit un palais en 

mesure de tourner avec le soleil, dans son parcours quotidien. Bien évidemment, 

la possibilité de rotation du palais entier est en ce cas-là évoquée comme 

métaphore littéraire, dans le but d’accentuer les compétences de Sinnimār et, par 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  223 

extension, la grandeur de sa création architectonique318. De façon similaire, la 

description de Firdawsī semble tourner vers la dimension mythique. La littérature 

islamique médiévale est riche d’exemples des narrations fictives où la dimension 

magique prévaut dans la description des espaces du pouvoir. Des palais pourvus 

des structures mouvantes figurent dans les récits concernant le monde aulique 

abbasside, andalou et toulunide319. La même remarque vaut pour la littérature 

produite dans l’occident chrétien au Moyen-âge, riche en descriptions d’espaces 

de cour fabuleux, capables de tourner sur eux-mêmes320. Cependant, la propriété 

de mouvement de l’architecture palatiale ne semble pas apparaître seulement 

comme topos littéraire. Pensons, par exemple, à la Domus Aurea évoquée, bâtie 

au cœur de Rome dans le Ier siècle de notre ère sous la volonté de l’empereur 

Néron321. Suétone nous renseigne sur l’existence d’une salle ronde dans ce palais, 

qui jour et nuit tournait sans cesse sur elle-même, pour imiter le mouvement de 

l’univers (« Praecipua cenationum rotunda, quae perpetuo diesus ac noctibus vice 

mundi circumageratur », Suétone1832, 2 : 252‑53). À ce propos, Flood (1999, n. 7) 

souligne fort justement la possibilité que le mouvement de la salle ait été réalisé à 

l’aide d’un artifice ou une illusion. Un seul élément mobile de l’architecture (par 

 
318 Le géographe persan Ibn Ḫurdāḏbih (m. 911) écrit à son propos : « Un poète a dit : ‘Les ancêtres 

et les rois de Kahtân placent les bases de leur gloire sur Bahrâm-Djour ; / c’est dans son palais de 

Khavarnak et dans le Serdîr qu’ils ont manifesté la justice de leur règne’. [..] Ensuite Khawarnak, le 

palais de Bahrâm Djour dans le district de Koufa. Un poète a dit : ‘Les tribus et les princes de Kahtân 

ont fondé leur gloire sur Bahrâm Djour ; ses palais d’al-Khawarnak et d’as-Saydr, bâti au milieu 

d’eux, sont des monuments de leur suprématie’» (Invernizzi 2005, 5). Le palais de Ḫawarnaq était 

à tel point célèbre qu’on le trouve encore comme pierre de touche pour exalter la grandeur de la 

résidence de Roger II (r. 1130-1154) à Messine, dans la Sicile normande (Johns 2006b, 51).   
319 Prenons comme exemple le majlīs de ʿAbd al-Raḥmān III (r. 929-961) à Madīnat al-Zahrāʾ, dans 

les environs de Cordoue. Selon le témoignage de l’historien al-Maqqarī un artifice permettait 

l’illusion du mouvement de la salle. L’artifice se basait sur le mercure positionné dans une vasque 

centrale. Le mercure, mis en mouvement par ordre du calife, créait des reflets de lumière en mesure 

de donner l’illusion du mouvement (Flood 1999, 104‑5). 
320 On pense, à titre d’exemple, aux chansons de geste Le pèlerinage de Charlemagne (XIIe siècle), 

qui conserve une description fabuleuse du palais de l’empereur Hugon. Voir sur ce point Schlauch 

(1932) et Trannoy (1992). Faral (1913, 328‑34) a mis en évidence la prééminence du modèle des 

mirabilia byzantins et orientaux dans les narrations de la littérature de l’occident chrétien au Moyen-

âge.  
321 Voir sur cet argument L’Orange (1953, 28‑34) et Aiardi (1978). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  224 

exemple un fond mouvant) suffisait à créer l’illusion de la rotation de la structure 

entière. La même chose peut être vraie pour le cas du trône sassanide. Il nous 

semble en tout cas important de souligner que la rotation de la structure 

architecturale néronienne était associée à un modèle astronomique, voire la voûte 

céleste sur la coupole (Aiardi 1978, 1978; Flood 1999, 98‑104)322. À bien y 

regarder, ce qu’écrit Karl Lehmann (1945, 1) à propos de la visualisation de la voûte 

céleste dans la première chrétienté, nous semble pertinent aussi dans le cas du 

siège sassanide :  

 

The Early Christian patterns of heaven on vaults and ceilings are united 

by a common systematic, centralized and organized approach, an 

approach which is  cosmic in the triple sense of the Greek meaning of 

this term: it combines decorative ideals of formal beauty with an order of 

speculative reasoning and the concept of a permanently established 

world. 

 

Or, Flood (1999, 101‑2) suggère que la source d’inspiration pour ce pavillon romain 

tournant et muni de la représentation du ciel soit imputable aux antécédents du 

trône de Ḫusraw II lui-même. Antécédents qui pouvaient être soit « the fantastical 

palace architecture of the Hellenistic world », soit « the vaults of the Parthian royal 

court which are also reported to have been decorated in imitation of the 

heavens »323.  

 
322 La présence du modèle astronomique de la voûte céleste sur le plafond des palais est connue 

aussi au-dehors de l’empire sassanide. Pensons, à titre d’exemple, à la ville de Varron, décrit par 

lui-même dans le De Re Rusticae (3, 5). Nous lisons dans son ouvrage que : « on voit, dans la 

coupole qui couvre ce salon, l’étoile Lucifer pendant le jour, et l’étoile Hespérus pendant la nuit ; 

elles en suivent le bord, et marquent les heures. Dans le haut de cette coupole est peinte autour 

d’un tourillon la rose des huits vents, comme dans l’horloge que fit l’artiste de Cyrrhus pour la ville 

d’Athènes ; et une aiguille, supportée par le tourillon, se meut de façon à indiquer quel vent souffle 

au dehors » (Nisard 1864, 137). Voir à ce propos aussi Lehmann (1945).  
323 Flood se réfère ici à une source unique, la Vie d'Apollonios de Tyane par Philostrate l'Athénien 

(m. env. 249). Voilà ce qui écrit Philostrate (I, 25) à propos d’un palais vu dans l’empire parthe : 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  225 

 L’existence d’une structure architecturale dans une cour de la Rome 

impériale, aux caractéristiques similaires à celles de la salle du trône sassanide, 

montre la diffusion dans l’espace et le temps de la valeur idéologique des 

machineries. Celles-ci apparaissent, à Rome comme en Perse, en combinaison 

avec une visualisation picturale ou sculpturale de la sphère céleste. Dans le cas 

concret du complexe sassanide, on voit bien comment l’architecture entière 

participe à la mise en place d’une représentation symbolique du cosmos. Le 

šāhānšāh, dans un tel scénario, se manifeste au centre de la voûte – 

simultanément architectonique et céleste – intronisé comme un luminaire. Il est le 

garant de l’ordre cosmique, en tant que reflet sur terre de la magnificence 

d’Ohrmazd. Son rôle et privilège est de guider la lutte contre les forces 

ahremaniennes dans la dimension gētīg, l’aspect tangible et vivant de la création 

divine324. Il apparaît bien comment chaque partie de l’ensemble de la salle du trône, 

participe à créer et confirmer l’image du souverain comme premier combattant 

contre les légions daéviques et protecteur de l’ordre religieux et sociopolitique325. 

Comme on a déjà eu l’occasion de le montrer dans la première partie de 

cette thèse, l’association entre šāhānšāh et sphère astrale était un caractère 

primaire de la définition politique de la royauté sassanide, au point d’être attestée 

par l’évêque de Ravenne, Pierre Chrysologue, dans le Ve siècle. Voilà ce qu’il écrit 

à des fins polémiques :   

 

 
« Damis dit encore être entré avec Apollonius dans une salle dont la voûte, faite en dôme, 

représentait le ciel : cette voûte était en saphir, pierre qui, par sa couleur bleue, imite en effet celle 

du ciel ; tout en haut étaient sculptées en or les statues des dieux adorés dans ce pays, qui 

semblaient planer au milieu des airs. C'est là que le roi rend la justice : aux quatre coins de la voûte 

étaient suspendues quatre bergeronnettes, pour lui rappeler Némésis, et l'avertir de ne pas se croire 

plus qu'un homme. Les mages qui fréquentent le palais disent avoir eux-mêmes mis en cet endroit 

ces figures symboliques, qu'ils appellent les langues des dieux » (Philostrate 1862, 1 : 33).  
324 Souvenons-nous de l’étymologie du terme gētīg, construit à partir de gaēθā- (f. « créature ») et 

qui à son origine dans la racine verbale jī, « vivre » (Panaino 2003a, 16). 
325 Panaino (2004a) a produit une étude ponctuelle sur les caractères astraux des souverains 

sassanides, en les analysant en liaison avec la définition de la personnalité cosmique de l’empereur 

byzantin.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  226 

Et ne sommes-nous pas comme les rois persans, qui mentent en disant 

qu’après avoir soumis la sphère sous leurs pieds, ils [la] piétinent comme 

sur un pivot à la place des dieux ? Là, la tête rayonnante, ils sont assis 

à l’image du soleil, comme s’ils n’étaient pas des humains ; là, ils se 

mettent des cornes sur eux-mêmes, comme s’ils regrettent d’être des 

hommes, ils deviennent comme des femmes dans la Lune ; là, ils 

prennent diverses formes comme (celles) des étoiles pour se 

débarrasser de leur forme humaine326.  

 

Rappelons aussi que c’est encore à Ḫusraw II qu’on doit l’ajout d’un nouvel élément 

astral sur sa couronne, identifiable comme une étoile, dans son portrait représenté 

sur ses monnaies (figure 13). Comme le note justement Gariboldi (2004, 53), cette 

modification dans la couronne répondait à une propagande politique précise de 

Ḫusraw II, qui se présentait comme le « victorieux » (mp. pērōz). En effet, en 591 il 

venait de défaire les armées du général Wahrām Čōbīn. Le résultat de sa victoire 

est aussi attesté par l’introduction de la légende monétaire xwarrah abzūd, « puisse 

le xwarrah grandir ! ». Dans ce cadre, il nous semble réaliste d’imaginer qu’aussi 

l’idéation d’une machine de telle sorte servait sans aucune ambiguïté à incarner la 

propagande idéologique d’un Ḫusraw victorieux. Il faut également se rappeler que 

toute la première décennie de son règne avait été marquée par une instabilité 

générale. Après la défaite de Wahrām Čōbīn, Ḫusraw II dut s’occuper de deux 

grandes révoltes : la rébellion de la famille Wahewuni en Arménie et celle de 

Wistāhm dans les régions orientales de l’empire327. Ce dernier, qui initialement 

avait été nommé spāhbed de l’est par Ḫusraw, se souleva en réaction à l’assassinat 

de Windūyih, le Premier ministre du roi328. Wistāhm se révéla un adversaire difficile 

 
326 Texte latin en annexe, p. 407. La traduction française s’appuie sur celle de Panaino (2020a, 120-

1), qui cite le Sermo 120, 2 dans l’édition de Olivar (Pierre Chrysologue 1997, 390‑91).  
327 On renvoie à ce propos à Pourshariati (2008, 132‑36). 
328 La littérature arabe conserve des récits sur la révolte de Vistāhm en deux seuls textes : l’anonyme 

Nihāyat al-ʾarab fī aḫbāri al-furs wa al-ʿarab (‘Le but de la personne intelligente dans les nouvelles 

sur les Perses et les Arabes’) et le Kitāb aḫbār al-ṯiwāl (‘Histoire des nouvelles de longue date’) de 

al-Dīnawarī. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  227 

et sa révolte exigea plusieurs années de combat. Il était à tel point puissant qu’il 

commença à frapper sa propre monnaie (Pourshariati 2008, 133)329. 

Significativement, il se fit nommer ici Pērōz Vistāhm, en reprenant la même formule 

qu’on trouve sur les monnaies de Ḫusraw II.         

La machine elle-même synthétise l’image cosmique. Elle est une 

manifestation matérielle de la notion de microcosme. Son mouvement rotatif – 

artificiel, mécanique – reflète le mouvement naturel du cosmos. Le palais, grâce à 

la présence de la machinerie qui tourne dans sa salle principale, devient le modèle 

d’un microcosme, au sein duquel le roi assume la position de garant de l’ordre. 

L’existence du mécanisme du trône, combiné aux éléments astraux soulignés dans 

toutes les sources primaires, véhicule alors un message idéologique précis : le Roi 

des rois doit être considéré comme un kosmokrator, le seigneur unique du 

monde330. Dans la disposition de la salle du trône, chacun des éléments suggérait 

une prétention à l’universalité, même si le roi et son entourage étaient bien 

conscients du fait que son autorité ne pouvait pas s’étendre au dehors des 

frontières de son Empire. Dagron (2012a, 405), en réfléchissant sur la construction 

de l’image des empereurs byzantins, justement remarque : « L’œcuménicité du 

pouvoir impérial était d’autant plus facilement admise qu’elle restait sans théorie et 

qu’elle résultait moins d’une construction logique et réfléchie que d’une 

accumulation de mots, de représentations et d’histoires ou de légendes échappées 

à l’oubli et hâtivement recyclées ». Pour ce qui est de représentations, des histoires 

et des légendes, la description de Firdawsī attire notre attention. En fait, le poète 

 
329 Sur ce thème, voir également l’étude de Tyler-Smith (2017, 97‑110; 257‑80), accompagné d’un 

catalogue des monnaies. 
330 Il nous semble important de rappeler ici que les historiens byzantins définissent la personne de 

Ḫusraw II abominable, précisément pour la volonté manifeste de se faire représenter comme une 

divinité, un luminaire entouré par les corps astraux. Le contrôle de la part du roi d’un mécanisme 

capable de simuler la pluie et les sons du tonnerre contribue au jugement négatif. Le souverain 

sassanide est donc considéré exécrable pour ses tentatives présumées de se présenter comme un 

dieu. Certes, les intellectuels byzantins montrent une incompréhension de la conception idéologique 

de la figure du roi des rois sassanides. En effet, les rois perses ne se considéraient pas eux-mêmes 

à l’instar des divinités. L’idéologie politique sassanide ne propose pas une divinisation de ses 

représentants. Le šāhānšāh est plutôt un kosmokrator, c’est-à-dire le maître incontesté du monde. 

La position des rois perses vis-à-vis à celle des dieux est bien expliquée par Panaino (2004a; 2009).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  228 

montre ce qui semble être un enseignement avestique tardif qui reflète une 

organisation céleste précise. Il s’y trouve une représentation de la structure 

pyramidale du trône en trois étages (un en turquoise, le deuxième en lapis-lazuli et 

un troisième décoré avec des têtes de bélier). Celle-ci semble rendre compte du 

modèle céleste avestique, organisé en trois cieux : celui du Soleil, au sommet, puis 

le ciel de la Lune et, enfin, celui des étoiles, en bas (Panaino 2018b, 491‑92)331.  

L’image du šāhānšāh comme kosmokrator est aussi illustrée par d’ultérieurs 

éléments, sur lesquels il vaut la peine de s’attarder. Premièrement, constatons que 

Firdawsī et al-Ṯaʿālibī soulignent la présence de la représentation des sept climats 

(pers. haft kišwar ; ar. al-aqālim al-sabʿa) dans le complexe du trône sassanide. Le 

siège royal est donc une reproduction à échelle réduite du monde. Firdawsī 

mentionne l’existence d’un tapis majestueux, fruit de 70 ans de travail d’un artiste 

chinois. L’objet est orné avec des figurations des planètes et des luminaires, ainsi 

que des sept climats. Al-Ṯaʿālibī, quant à lui, associe la représentation 

géographique aux peintures de l’arc de la salle, encore une fois en liaison avec les 

éléments de la voûte céleste. Par le biais de cette image, les deux poètes mettent 

l’accent sur le pouvoir politique et la gouvernance du roi sassanide et sur la terre – 

les sept climats, c’est-à-dire les territoires géographiques connus – ainsi que sur le 

monde céleste. Mais le pouvoir ordonnant de Ḫusraw II s’étend aussi sur les 

phénomènes naturels. En réalité, en contrôlant la machinerie, le souverain s’octroie 

la possibilité de reproduire la nature et ses éléments, tels que la pluie et l’orage. 

Les références nombreuses à l’égard de la présence d’un planétarium ou 

d’un mécanisme d’horlogerie démontrent l’extension du champ d’action du 

souverain sur le temps. Le roi gouverne symboliquement le temps, en l’administrant 

par le biais d’un système de mesure du temps. Mais l’existence elle-même de la 

machine, exhibée au cours du cérémonial courtois, incarne la volonté du roi de se 

montrer en qualité de maître du temps. Ḫusraw II est, en fait, celui qui possède et 

 
331 Panaino (1995; 2018b, 491‑92) souligne en outre que cette subdivision suit un modèle déjà 

attesté dans des textes assyro-babyloniens du premier millénaire avant l’ère commun. Chacun des 

cieux était d’un type différent de pierre précieuse.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  229 

domine un modèle mécanique créé pour répéter sans cesse le temps. En utilisant 

les mots de Emmanuèle Baumgartner (1988, 16‑17), l’appareil est en mesure de 

reproduire « autant qu’on le désire l’éclair fulgurant et toujours identique du présent. 

Il substitue concrètement au devenir insaisissable du temps l’arrêt sur l’image d’un 

"présent" qu’il rend indéfiniment disponible ». L’homme se présente ainsi en 

mesure de reproduire, dans la limite de ses capacités, le pouvoir créateur de dieu.  

Dans le système complexe d’interactions symboliques des pratiques 

rituelles, espaces architecturaux et éléments visuels, le Taḫt-i Ṭāqdīs, en qualité de 

dispositif mécanique, jouait donc un rôle majeur en contribuant à la définition et 

affirmation du portrait cosmologique de Ḫusraw II. La structure mécanique du trône 

constituait un dispositif visuel du pouvoir et de l’autorité royale. Dans cette optique, 

l’automaton participait à la conversation rituelle entre le souverain, la cour et les 

observateurs externes, tels que les invités et les ambassadeurs étrangers. À 

travers la mise en scène effective du pouvoir, un tel appareil avait également la 

tâche d’impressionner son public et de témoigner la prouesse scientifique et 

technologique du Roi de rois et, par extension, de l’empire sassanide. Le dispositif 

automatique, combiné à l’image astrale de Ḫusraw II, peut donc être considéré 

dans tous ses aspects un acteur actif de sa propagande royale.  

Le trône sassanide émigre de la réalité vers les textes et survie comme topos 

littéraire dans la littérature européenne médiévale332. Par le biais des ouvrages 

byzantins et le texte carolingien de Saint Adon, il figure dans le poème épique 

Eracle de Gautier d’Arras (m. 1185)333, le passionnaire conservé à la bibliothèque 

 
332 Sur le succès du thème des gestes d’Héraclius et la tour d’argent de Ḫusraw II, mentionnées 

dans les narrations de l’Exaltatio Sanctae Crucis, on renvoie à l’article de Borgehammer (2009). 

Voir également la contribution de Delpech (2012), qui considère l’image du trône de Ḫusraw comme 

un topique narratif médiéval de la littérature produite dans l’Europe chrétien et dans les sociétés 

islamiques. Sur le sujet, se référer aussi à Devereaux (2012, 49‑61). 
333 Le trouvère écrit, en langue d’oïl : « Un chiel ot fait faire li fols / À cieres pieres et a clos ; / Molt 

ricement le fait ouvrer. / Illuec se faisoiut aourer / À le caitive fole gent, / Qui croit et mescroit poir 

noient / Com li popelican caitif. / Tuit i venoient a estrif, / que par engien, si com je truis, / faisoit 

plovoir par un pertruis / qu’il ot fait faire el ciel dessus. / Encor i ot il assès plus : / Li terre estoit 

dessous cavee / Et bien planchie et bien levee ; / Uns fols i ot fait por soner / Com il voloit faire 

tonner. / Tout el i ot : venter faisoit / et plus assés quant li plaisoit » (Gautier d’Arras 1976, 161). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  230 

de Reims (MS 1403)334 et le Speculum ecclesiae de Honoré d’Autun (XIe siècle)335. 

En outre, il est mentionné dans la Legenda aurea de Jacopo de Varagine (m. 

1298)336 et dans deux chroniques allemandes du IXe et du XIIIe siècle, l’Homilia LXX 

de Raban Maur337 et la Sächsische Weltchronik338, qui nous offre aussi une 

miniature du roi assis sur son trône mécanique (figure 14). Il nous semble de toute 

manière important de remarquer que ces récits ont surement été la base de la 

 
334 « Il fait réaliser pour lui-même une tour en argent, dans laquelle il  construisit un trône en or, 

entouré de pierres précieuses, où il a placé un char pour le soleil et une image de la lune et des 

étoiles, et il avait conduit un flux d’eau à travers des toyaux cachés, de sorte que comme un dieu il 

semblait verser de la pluie d’en haut, tandis que, mise en mouvement par des chevaux tirant en 

cercle dans une grotte souterraine, on voyait la tour bouger et comme s’elle simulait en quelque 

mode le fracas de la tonnerre, grâce à la capacité d’un artifice ». Texte latin en annexe, p. 408. 
335 « Ḫusraw, le roi de la Perse, ravagea la Judée, il emporta la Sainte Croix de Jérusalem à son 

règne, où il érigea une tour d’airain vers le ciel, et il y façonna l’image du soleil, de la lune et des 

étoiles. Cette tour était mise en mouvement et elle imita le fracas de l’orage par le biais d’un artifice. 

En outre, l’eau montait à travers des tuyaux cachés et descendait comme pluie à travers certains 

orifices ». Texte latin en annexe, p. 408.  
336 On lit, dans le chapitre dédié à l’Exaltation de la Sainte Croix : « L’an 615, Dieu permit que son 

peuple fût livré en proie à la cruauté des païens. Cette année-là, le roi des Perses, Cosroës, 

conquérant du monde, vint à Jérusalem, et y fut frappée de terreur devant le sépulcre du Christ ; 

mais, en s’en allant, il emporta avec lui la partie de la Sainte-Croix que Sainte-Hélène avait laissée 

à Jérusalem. Puis, rentré dans sa capitale, il imagina de se faire passer pour dieu. Il se construisit 

une tour d’or et d’argent toute semée de pierreries, et y plaça les images du soleil, de la lune et des 

étoiles. Au sommet de la tour il recueillait de l’eau, qui montait jusque-là par un conduit secret et il 

la faisait pleuvoir sur la ville comme une vraie pluie. Il y avait aussi sous la tour, dans une caverne, 

des chevaux qui tournaient en traînant des chars, de telle sorte qu’ils semblaient ébranler la tour, 

avec un bruit imitant le tonnerre. Abandonnant à son fils le soin du royaume, Cosroës se retira dans 

cette tour, s’assit dans un trône, comme s’il était Dieu le Père, plaça à sa droite le bois de la croix 

pour représenter le Fils, à gauche plaça le coq pour représenter le Saint-Esprit, et ordonna qu’on lui 

rendît le culte divin » (Jacques de Voragine 1910, 512‑13).       
337 « Il construit pour lui-même une tour en argent, dans laquelle il érigea un trône d’or incrusté de 

pierres précieuses, où il plaça le chars du soleil et de la lune et aussi les représentations des étoiles 

et où il conduisait l’eau courante à travers des tuyaux secrets, de sorte que on pouvait le voir, en 

guise de dieu, reverser la pluie du sommet, tandis que, mise en mouvement par des chevaux placés 

dans une salle souterraine, on voyait la tour bouger, comme s’elle simulait en quelque mode le 

fracas de la tonnerre, grâce à la capacité de l’ingénieur ». Texte latin en annexe, p. 408-9.  
338 « He had with great cunning a work made like the heaven, of gold and of silver and of precious 

stones; he had the sun and the moon and the stars placed therein, and contrived that it should rain 

down and thunder therefrom. The work was moved by horses and other animals that were strong 

enough concealed underground. It revolved as the heaven does with the sun, the moon, and the 

stars. He placed his throne upon it, and set near him the sacred cross, as if it were kindred to him; 

and made his abode there, as if he were God » (Helmolt 1903, 288). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  231 

représentation d’une des fresques de l’église de Wiesendangen, proche de Zurich 

(figures 15a-b). Peinte verse 1490, elle montre l’exécution de Ḫusraw II de la main 

de Héraclius et la machine céleste du roi sassanide, qui garde la relique de la Sainte 

Croix. Une deuxième reproduction de la scène est visible à Arezzo, dans la 

basilique de Saint-François (figure 16). Œuvre de Piero della Francesca, la fresque 

propose une image similaire à celle de Wiesendangen, avec le roi Ḫusraw II 

présenté agenouillé, juste avant sa condamnation à mort. À l’arrière-plan, le trône 

céleste sassanide domine la scène.  

 Mais ce trône mythique, tout comme celui de Salomon, a fourni un modèle 

à la description d’un autre lieu légendaire. Il s’agit du temple du Graal, tel qu’il est 

décrit dans le poème en moyen haut allemand, Der jüngere Titurel (env. 1270)339. 

La salle est décrite couverte d’une coupole en pierres précieuses, qui reproduit le 

ciel nocturne, avec les étoiles et les luminaires. Mais ça n’est pas tout : la présence 

d’un mécanisme permet le mouvement constant des constellations sur le plafond.   

On a eu donc l’occasion de voir comment un élément de la cour sassanide 

a obtenu un énorme succès comme motif textuel dans la littérature islamique et 

dans celle de l’Europe chrétienne médiévale. Ce motif participe au plus vaste topos 

littéraire de la splendeur du palais royal340. Néanmoins, la fortune de l’image 

textuelle ne suggère pas l’inexistence d’une telle machinerie dans l’environnement 

palatial sassanide. Considérons, à titre d’exemple, un cas similaire, tiré du monde 

byzantin. Nombre de sources parlent du palais impérial de Constantinople, en 

soulignant son intensité lumineuse. M. C. Carile (2013) montre bien l’origine 

matérielle de ce topos littéraire. En fait, la luminosité de l’espace impériale n’était 

pas seulement une convention écrite, mais un effet réel produit par les reflets du 

rayon de soleil sur les surfaces métalliques et les décorations d’intérieur des toits 

 
339 Une analyse approfondie est offerte par Iafrate (2015, 268‑78). 
340 Comme M. C. Carile rappelle dans un autre article (2009, 78), il ne faut pas liquider les topoi en 

tant que simples fiction et image littéraires : « The impossibility of describing the imperial residence 

seems a general trope for court writers, across the empire and the centuries. It could be considered 

a topos in Late Antiquity. Topoi should not be dismissed as mere repetitions of a literary image or 

concept in different writers and genres. Topoi are important in their narrative context, because they 

are evidence of beliefs that were maintained at the time”. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  232 

du palais. Ces dernières remarques nous permettent de conforter encore une fois 

notre théorie sur l’existence d’un (ou peut-être plusieurs) système(s) mécanique(s) 

au sein du palais royal sassanide.  

 

2.2. Le trône de Salomon à la cour byzantine  

 

Une analyse sur les trônes royaux mobiles ne peut pas manquer de 

mentionner le célèbre ensemble mécanique construit à Constantinople pour 

magnifier la personnalité des empereurs byzantins. Ce trône a fait l’objet de nombre 

d'études, raison pour laquelle on se penchera sur ça brièvement341.  

Un « thronos Solomōnteios » est mentionné dans le De Cerimoniis aulae 

byzantine, traité sur les procédures cérémonielles écrit dans la première moitié du 

Xe siècle par l’empereur Constantin VII porphyrogénète342. La structure mobile se 

trouvait dans la Magnaura, salle d’audiences et de réception de visiteurs étrangers. 

Voilà ce qui écrit l’empereur à propos du cérémoniel qui se déroulait ici :   

 
341 Parmi les ouvrages, voir Brett (1954), Trilling (1997), Dagron (2012b, 493‑98), Berger (2006) et, 

en particulière, la récente et précise analyse donnée par Iafrate (2015, 55‑105). 
342 On présentera ici seulement les sources historiques qui mentionnent une telle architecture. 

Cependant, il faut noter que le siège byzantin, comme le Taḫt-i Ṭāqdīs, est rapidement devenu un 

objet littéraire, en acquérant des caractères fantasmagoriques. À titre d’exemple, voilà ce qui écrit 

Āsādi de Tus (1951, 2 : 159‑60) du siège de Rūm, en le plaçant à Amorium : « Au bout de la 

semaine, avec Gerchâsp, le roi, content, de son palais royal ouvrit la porte : un palais apparut, bien 

arrangé, plus beau qu’un paradis tout frais, et rempli de richesses ; face à face (on voyait) quatre 

salles charmantes dont les gemmes par leurs couleurs (faisaient songer) à un jardin (pendant la 

saison) du printemps ; et la première était d’argent, une autre d’or, la troisième d’onyx et l’autre de 

cristal ; et la porte semblait faite de perle et d’ambre ; et tout le sol était couvert de marbre uni ; il y 

avait deux cents chambres de cette sorte, au palais, reposant sur des piliers d’argent ; et dans 

chacune, un trône à la place d’honneur ; et devant chaque trône était un siège d’or ; chaque trône 

portait un diadème royal, un collier assorti à chaque diadème. La salle de cristal, très claire, 

contenait deux dieux d’or qui semblait la lune et le soleil ; l’un était femme de visage, et l’autre un 

homme ; et leur couronne était de rubis, de lapis ; dans la salle deux cents sièges divers en or 

portaient un dieu, chacun (taillé) dans une gemme ; et devant chaque idole, un chaman servant 

faisait bruler le musc et l’ambre gris, par mann ; une aiguille d’argent se dressait ; au-dessus, une 

voûte tournante avait été construite ; les signes du Zodiaque et les astres du ciel, avec lune et soleil, 

en or, sur cette voûte circulaient ; et chacun en regardant la voûte, voyait la nuit, le jour, l’année, le 

mois et l’heure ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  233 

 

Ensuite entrent le katépanô [commandant] avec le domestique et les 

dignitaires du Chrysotriklinos, qui se placent à droite et à gauche devant 

les deux portières qui se tirent, à l’ouest ; et lorsqu’ils sont en place, le 

préposite [praipositos343] fait un signe à l’ostiaire [ostiarios344] qui tient le 

bâton d’or, et ce dernier introduit l’étranger (tenu par le katépanô des 

impériaux, ou par le comte [komes] de l’Écurie, ou encore par le 

prôtostratôr, qui ont avec eux l’interprète, tandis que le logothète du 

Dromos marche devant eux). En entrant, cet étranger salue les 

souverains d’une proskynèse en tombant à terre, et aussitôt les orgues 

jouent. Ensuite, il s’avance et s’arrête à une certaine distance du trône, 

et aussitôt les orgues cessent – À noter que : lorsque l’ami fait 

mouvement vers l’empereur, les principaux membres de sa suite entrent 

et, après s’être prosternés, se tiennent en des portières qui se tirent – Et 

tandis que le logothète du Dromos lui pose les questions habituelles, les 

lions se mettent à rugir, les oiseaux du trône de même que ceux des 

arbres se mettent à chanter harmonieusement, et les bêtes du trône se 

dressent sur leur socle. Pendant que la cérémonie se déroule ainsi, les 

cadeaux de l’étranger sont apportés par le protonotaire du Dromos. Peu 

après, les orgues cessent à nouveau, les lions se tiennent tranquilles, 

les oiseaux cessent de chanter et les bêtes reprennent leur position 

assise. Alors, à la fin de la présentation des cadeaux, l’étranger, sur les 

indications du logothète, fait la proskynèse et sort. Pendant qu’il fait 

mouvement pour sortir, les orgues jouent, les lions et les oiseaux se font 

entendre chacun à leur façon, et toutes les bêtes se dressent sur leur 

socle. Quand il franchit la portière, les orgues et les oiseaux cessent, et 

les bêtes reprennent leur position assise. S’il y a un autre ami et que les 

souverains donnent l’ordre de le faire venir, pour son arrivée et son 

départ on observe à nouveau le même cérémonial et le même protocole, 

 
343 Chef des eunuques qui servaient l’empereur et l’impératrice.  
344 Titre conféré à l’eunuque qui avait le rôle d’introduire les visiteurs à la présence de l’empereur 

ou l’impératrice.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  234 

de la façon que nous avons dite : en un mot, si nombreux que puissent 

être les amis, on procède pour chacun comme il a été dit plus haut345.  

 

La description fournit des détails minutieux, qui suggèrent le caractère proprement 

diplomatique et idéologique de la structure entière de la Magnaura. Comme on le 

voit, chaque mouvement du visiteur s’accompagne de la musique des orgues et du 

mouvement des automates, présentés sous forme d’animaux et de bêtes. La 

dimension sonore est bien représentée dans ce cérémoniel, surtout par la présence 

des orgues, qui amplifient l’illusion mise en scène par l’architecture impériale346. 

Les mouvements des automates sont également bien réglés : les bêtes arrêtent 

leurs activités lorsque le logothète énumère les dons présentés pour gratifier 

l’empereur ; ils s’animent de nouveau lorsque l’ambassadeur sort de la salle de la 

Magnaura.  

Le récit de Constantin VII est partialement confirmé par une source externe, 

œuvre de Liutprand de Crémone (m. env. 972). Ce dernier avait été un témoin 

oculaire du fonctionnement du mécanisme pendant sa visite en 949, en qualité 

d’ambassadeur de Bérenger II de Provence. Sa narration est également 

significative, car il se fonde sur l’expérience directe de son auteur.  On lit dans son 

Antopodosis (6.5) : 

 

À côté du palais, il y a à Constantinople une maison d’une taille et d’une 

beauté admirable, que les Grecs appellent Magnaure, quasiment « 

 
345 Traduction du grec de Dagron, citée par Caseau (Caseau 2007, 21‑22). Nous renvoyons 

également à la traduction anglaise commentée par Moffatt et Tall (Constantin VII 2017, 568‑69). 
346 La musique est un élément essentiel du cérémoniel politique byzantin, grâce aussi à sa qualité 

comme symbole d’harmonie et de mouvement cosmique. Constantin VII écrit à ce propos : « se il 

potere imperiale si muove secondo ritmo e ordine, realizzerebbe da una parte l’immagine 

dell’armonia e dell’impulso creatore del demiurgo rispetto a questo tutto, verrebbe d’altra parte 

considerato dai sudditi come maggiormente degno di venerazione e perciò più piacevole e 

ammirabile ». Traduction présentée par A. Carile (2001, 800). Dans le même article, voir en 

particulier la discussion sur les cérémonies impériales (797‑896). Pour l’histoire de l’orgue dans le 

monde antique et tarde antique on renvoie à Perrot (1971).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  235 

magna aura » [grand souffle] en substituant le son v au son du digamma. 

Aussi Constantin ordonnat-il de la préparer ainsi pour les envoyés 

d’Espagne qui venaient d’arriver auprès de lui, comme pour Liutefredus 

et moi. Était placé devant le siège de l’empereur un certain arbre de 

bronze doré dans les branches duquel se trouvaient plein d’oiseaux de 

différentes espèces, également en bronze doré. Les divers oiseaux 

émettaient des chants chacun selon son espèce. Le trône de l’empereur 

était agencé avec une telle habileté qu’à un moment il paraissait bas, et 

bientôt à un autre moment très haut dans les airs. Des lions semblaient 

monter la garde. Ils étaient de taille immense, soit en bois soit en bronze, 

je ne sais, mais assurément couverts d’or ; ils frappaient le sol de leur 

queue et ils rugissaient en remuant la langue dans leur gueule ouverte. 

C’est ainsi que je fus conduit dans ce lieu, porté sur les épaules de deux 

eunuques, en présence de l’empereur. À mon arrivée, les lions rugirent, 

les chants des oiseaux retentirent, chacun selon son espèce. Je ne 

ressentis aucun effroi, aucune admiration, puisque j’avais questionné 

sur tout cela ceux qui savaient bien. Ainsi, pour adorer l’empereur, j’ai 

penché à trois reprises la tête. Et l’empereur que j’avais vu assis à une 

distance modérée du sol, bientôt vêtu d’autres habits je l’ai vu assis 

presque au plafond de la pièce. Je ne pus comprendre comment cela 

s’était produit, à moins que peut-être il n’ait été soulevé par un engin 

(argalio) du genre de ceux dont on se sert pour soulever les troncs 

d’arbres. (Caseau 2007, 24‑25)347 

 

Liutprand montre une tendance sceptique à l’égard de la nature artificielle de la 

salle du trône byzantin. En effet, il souligne n’avoir pas manifesté une admiration 

spéciale ou de la peur face à l’activation du mécanisme, car il avait déjà été mis au 

courant de son existence et fonctionnement par un informateur. Son scepticisme 

lui permet également de se pencher sur des détails techniques, tels que la matière 

 
347 Nous renvoyons également à une traduction anglaise, éditée par Squatriti (Liudprand 2007, 

197‑98).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  236 

de construction et le principe à la base du mouvement du trône. Il informe alors que 

les composants de la structure, tels que les arbres et les bêtes automatiques, 

étaient en bronze ou laiton, couverts d’une feuille en or. Pour ce qui concerne les 

aspects techniques, il propose une théorie visant à expliquer la possibilité du 

système de se lever. Il écrit à ce propos : « nisi forte eo sit subvectus ergalio, quo 

torcularium arbores subvehuntur » (Harrington et Pucci 1997, 329). Comme le 

mentionne Iafrate (2015, 63), le texte originel est obscur et a été différemment 

interprété par Squatriti (Liudprand 2007, 198) et Mango (1993, 209‑10). Le premier 

traduit ce passage dans la manière suivante : « unless perchance he was lifted up 

there by a pulley of the kind by which tree trunks are lifted ». Mango, quant à lui, 

l’interprète ainsi:  « by some such sort of device as we use for raising the timbers 

of a wine press ». Il nous semble en revanche tout à fait convaincante la proposition 

de Iafrate. Elle suggère de considérer l’expression « arbores torcularium » comme 

un terme technique, ne visant pas à dénommer des poutres génériques, mais plutôt 

un élément spécifique de la presse. Celle-ci, activée par le biais de la rotation 

circulaire, pouvait être levée grâce à une roue, comme dans les exemples tirés des 

traités technologiques romains (figures 17a-c). De plus, Iafrate (2015, 65) remarque 

qu’une machinerie de ce type vraisemblablement produisait un bruit considérable. 

Il est possible que la musique de l’orgue, constante au cours du cérémoniel, eût 

aussi pour fonction de masquer les sons produits par le mécanisme. Toutefois, en 

ce qui concerne les automates et leur principe de mouvement, on renvoie à 

l’analyse minutieuse de la quatrième section de la thèse.  

Pour ce qui concerne l’origine de la structure mobile, on ne connait pas 

précisément la date d’installation à la cour byzantine. Comme le montre bien Brett 

(1954), les antécédents de certaines pièces du trône existaient déjà à l’époque de 

l’empereur Théophile (r. 829-842). Ils étaient gardés dans une structure dédiée à 

eux seuls, nommée Pentapyrgium348. Ces automates furent pourtant fondus par 

 
348 Léon le Grammairien écrit à ce propos: « Étant un amoureux de la décoration, Théophile fit 

fabriquer par le maître de l'hôtel des monnaies (un homme très cultivé qui était lié au patriarche 

Antoine) le Pentapyrgion et les deux énormes organes d'or pur qu'il décorait avec différentes pierres 

et verres, ainsi qu'un arbre doré dans lequel étaient perchés des oiseaux qui gazouillaient 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  237 

son successeur, l’empereur Michel III (r. 842 à 867)349. Dagron (1984, 303‑9) 

propose d’identifier en Léon VI « le Sage » (r. 886-912) l’idéateur de la Magnaura 

ainsi qu’on la connait auprès des descriptions de Constantin VII et de Liutprand de 

Crémone. Iafrate (2015, 73) est du même avis de Dragon et souligne à ce propos 

certains aspects non négligeables. En premier lieu, nous savons que Léon VI 

montrait un intérêt général à l’égard des automates. Deuxièmement, le De 

Cerimoniis (Constantin VII 2017, 137‑39) laisse ébruiter une information utile : en 

décrivant les cérémoniels qui doivent avoir lieu pour la fête de Saint Basile, il 

mentionne le « trône de construction récente », installé dans la salle de la 

Magnaura.  

Il apparaît en bien des points comme la Magnaura était conçue en manière 

similaire à la salle du trône sassanide. Comme l’a justement souligné Alain Labbé 

(1987, 316‑17), le siège byzantin est plus qu’une simple mise en scène destinée 

aux visiteurs étrangers : 

 

L’illustration d’une haute idée du pouvoir impériale, qui faisait du 

basileus, après l’empereur romain, l’héritier de la conception orientale 

du roi cosmocrator. Arbres et lions transportaient dans l’intérieur même 

du palais les grands thèmes du paradisus et exprimaient avec faste 

 
musicalement au moyen d'un certain appareil ». Texte grec en annexe, p. 406. Notre traduction 

s’appuie sur celle anglaise de Mango (1993, 160‑61). L’information est confirmée aussi par Georges 

le Moine, qui a vécu presque à la même époque de l’empereur Théophile (Iafrate 2015, 66). Pour 

une définition du Pentapyrrgium, comme une structure surmontée de 5 dômes voir Iafrate (2015, n. 

20, 66). 
349 On possède un récit de cet évènement, tiré dans un recueil de textes connu sur le nom de 

Theophanes continuatus. Nous lisons ici : « Étant [Michel III] un amoureux pervers du cirque et 

ayant gaspillé, en très peu de temps, beaucoup d'argent en représentations théâtrales et expositions 

obscènes, et étant donné que les jours fixés pour les largitions impériales approchaient et il ignorait 

comment recueillir les sommes d’argent pour les soldats qui avaient combattu avec acharnement et 

défendu l’empire, il fit fondre le célèbre platane doré, les deux lions et les deux griffons, qui étaient 

également en or massif, l’orgue en or et aussi le reste des magnifiques ornements impériaux, pesant 

pas moins de deux cents kentēnaria ; il ordonna que l’or de ces objets soit mis dans le trésor ». 

Texte grec en annexe, p. 407. Voir l’examen que nous faison de cet extrait dans la quatrième partie, 

à p. 298. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  238 

l’éternelle alliance du souverain et de la nature, tandis que le spectacle 

de la lévitation impériale affirmait la dimension ouranienne de son 

pouvoir cosmique.   

 

Venons maintenant à la dénomination du siège impériale, « thronos 

Solomōnteios », qui associe symboliquement la figure de l’empereur assis à celle 

plus éminente de Salomon. La description du siège du prophète figure dans le 

premier livre des Rois (10 : 18-20) : 

 

Le roi fit un grand trône d’ivoire, et le couvrit d’or pur. Ce trône avait six 

degrés, et la partie supérieure en était arrondie par derrière ; il y avait 

des bras de chaque côté du siège ; deux lions étaient près des bras, et 

douze lions sur les six degrés de part et d'autre. Il ne s’est rien fait de 

pareil pour aucun royaume. 

 

On voit bien que le seul élément qui rassemble les deux trônes est la présence des 

statues en forme de lions. Cependant, l’utilisation de l’adjectif « solomōnteios » en 

association au siège royale servait à souligner la qualité « salomonien » du trône. 

Iafrate (2015, 73) explique justement qu’une telle dénomination avait pour objectif 

de déclarer le programme politique, en reliant définitivement la personne de 

l’empereur avec celle du prophète. L’empereur assis sur son siège dans la 

Magnaura, qui était aussi salle de justice, personnifiait alors « the king of Israel in 

his role as perfect judge ».  

Iafrate, en suivant les recherches de Tougher (1997, 110‑32), réaffirme son 

hypothèse à l’égard de Léon VI « le Sage » comme concepteur du trône. En fait, 

Tougher s’attarde sur les raisons à la base de l’épithète sophos, « sage », qu’il lui 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  239 

est attribué par de nombreux savants350. Le chercheur montre bien comment la 

personne de Léon VI était associée à la figure biblique de Salomon, tout comme 

son père Basile Ier, lié au père de ce dernier, le prophète David. À l’aune de ce qui 

précède, Iafrate suggère de considérer l’attribut « salomonique » du trône comme 

un ultérieur élément à confirmation de l’origine du trône lui-même, attribuée à la 

volonté de Léon VI. Celui-ci était en fait censé contribuer à fortifier le paradigme 

salomonique qui entourait la personne de l’empereur Léon VI.   

 

2.3. Y a-t-il des trônes abbassides ?  

 

Quelques siècles plus tard, les Abbassides héritèrent du caractère théâtral 

du cérémoniel aulique sassanide ainsi que les pratiques diplomatiques des 

relations perso-byzantines. Les rituelles politiques qui se déroulaient dans ces 

cours, avec l’apparition du souverain sur son trône surélevé et caché par un rideau 

des draperies, furent introduites aussi dans les milieux islamiques dès l’époque 

omeyyade (Hoffman 2008, 123). En ce scénario, les appareils automatiques 

acquirent une certaine importance, surtout dans le milieu de la cour califale 

abbasside. La littérature islamique, ainsi que les récits historiques byzantins, nous 

offrent des descriptions de certains de ces instruments. Ces récits mettent surtout 

en évidence l’importance de ces appareils, dans le cadre des rituels diplomatiques, 

spécialement ceux avec l’Empire byzantin. Pour ce qui est des trônes mobiles, au 

moins deux sources témoignent de leur existence dans les palais califaux. Un 

premier récit se réfère à la salle du trône du calife al-Mutawwakil à Samarra, dans 

le palais al-Burj351. La description figure dans le Kitāb al-Diyārāt (‘Livre des 

monastères’) du fatimide al-Šābuštī (m 988). Il décrit en ces termes la salle du 

trône :   

 
350 On mentionne, parmi les autres, Philothée, Aréthas, Léon Choirosphaktès et Procope, en 

renvoyant pour les détails à Tougher (1997, 110‑11). 
351 Al-Burj, « La Tour », était ainsi appelle pour sa proximité au célèbre minaret à spirale de la 

Grande Mosquée de Samarra. Voir à son propos Northedge (2002, 127; 239‑40).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  240 

 

Et la tour était l'une de ses meilleures constructions. Et il plaça ici des 

images excellentes en or et argent et une grande piscine (birka) dont les 

couvertures externes et internes (bātin) étaient des plaques en argent. 

Et il plaça dedans un arbre en or aux oiseaux gazouillant et un jardin des 

pierres précieuses, qu’on appelle ṭūbā352. Un grand trône en or fut 

construit pour lui et il y avait deux statues [ṣuwārutā] des lions 

imposants. Et sur les escaliers il y avait des effigies des lions, des aigles 

et d’autres choses, comme l’on décrit le trône de Salomon, fils de David 

– que la paix soit sur eux353.  

 

La source en question est vague, elle ne suggère pas la nature mobile du trône 

abbasside. Cependant, on relève une association très étroite entre le siège califal 

et les automata. En fait, un arbre en or aux oiseaux mécaniques s’y trouve dans le 

même endroit. Le Kitāb al-Diyārāt n’est pas la seule source à se pencher sur une 

description de ces automates construits pour les salles du trône abbasside. On 

trouve aussi des récits détaillés dans d’autres ouvrages. Nous reviendrons plus loin 

sur ces sources et sur la pertinence idéologique de l’arbre automatique aux oiseaux 

gazouillant, pour en proposer une analyse plus approfondie. Pour l’heure, 

contentons-nous de souligner la présence des éléments techniques d’une telle 

facture à la cour abbasside.  

L’extrait d’al-Šābuštī met en lumière un autre aspect pertinent. L’auteur crée 

une association étroite entre le siège califal et l’exemple éminent du trône de 

Salomon. Nous pouvons ici remarquer un parallélisme avec la cour byzantine, qui 

un siècle plus tard possédait un siège qualifié comme « salomonien ». Pourquoi le 

modèle de Salomon était-il si prégnant dans les deux milieux palatiaux ? S’il 

 
352 Ce terme arabe, qui porte le sens de « béatitude », désigne également un arbre qui selon la 

tradition islamique se trouve dans le paradis (al-Janna). Voir les références dans l’article de Lechler 

(1937). 
353 Texte arabe en annexe, p. 418.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  241 

rencontrait un si grande succès c’est que le prophète était un catalyseur de 

différents éléments liés à un idéal de souveraineté puissante. Il était considéré un 

constructeur d’importants complexes architecturaux, porteur du bien-être, homme 

savant et emblème de sagesse et justice (Iafrate 2015, 261). De la même manière, 

ce paradigme trouva une puissante forme d’expression dans la littérature et les 

expressions visuelles354. L’association entre Salomon et les automates repose 

plutôt sur une tradition qui le connectait soit à la métallurgie, soit à la création des 

merveilles dans le contexte palatial, en tant que roi bâtisseur. En outre, dans le 

monde islamique l’autorité du prophète s’étendait aussi sur les djinns, êtres entre 

l'homme et l'ange, doués des pouvoirs et capables d’apparaître sous différentes 

formes (Iafrate 2015, 267).        

Des intellectuels tels que al-Kisāʾī (m. 805)355, qui avait été le précepteur des 

fils de Ḥārūn al-Rašīd, et al-Ṯaʿlabī (m. 1036) exposent des descriptions du trône 

biblique. Ce sont précisément des narrations de ce genre qui ont contribué à la 

diffusion de la symbolique du siège califale de al-Mutawwakil et des rois d’autres 

dynasties – pensons par exemple aux Ghaznavides. Considérons donc le récit que 

nous fait al-Ṯaʿlabī du trône salomonien. Dans son ʿArāʿis al-Majālis fī Qiṣaṣ al-

Anbiyā (‘Vies des prophètes’) il mentionne des détails dignes d’être remarqués :  

 

The story goes that they made for him a throne of ivory, and studded it 

with sapphire, pearl, chrysolite, and various kinds of gems, and 

encompassed it with four golden palm trees, with date clusters of red 

 
354 On renvoie surtout aux récentes études de Iafrate (2015; 2019). Pour ce qui concerne la 

visualisation du modèle du trône et du temple de Salomon dans le monde islamique, voir Milstein 

(2014). Flood (1993, 204‑23) présente en revanche le succès du symbole du palais de cristal ainsi 

qu’il est décrit dans le Coran et les sources islamiques.   
355 Dans la traduction de Thackston (al-Kisā’ī; 1978, 306) : « For Solomon, Sakhr made a throne of 

ivory with pedestals of gold, and on it he put statues of the birds and beasts. It was also studded 

with pearls the size of ostrich eggs. On the first step was a grapevine wrought of gold, with leaves 

of emerald and bunches of gems to look like grapes; to the right and left of the seat he fixed a palm 

tree of gold, on each of which were peacocks, birds and hawks that were hollow and studded with 

jewels. When the wind blew through the hollow cavities, they would sing songs, the likes of which 

no one had ever heard ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  242 

rubies and green emeralds. At the top of two of the palms were two gold 

peacocks, while at the top of the other two were two golden vultures – 

all facing each other. At the side of the throne they placed two golden 

lions, on the head of each of which was a column of green emerald. To 

the palms they had bound grapevines of red gold, with clusters of red 

rubies, so that the throne would be shaded by the trellis of the vines and 

the palms. When Solomon wished to ascend to the throne, he stood 

upon the lowest step, and the throne, with his foot on it, revolved like a 

hand-mill turning rapidly. Then those vultures and peacocks spread their 

wings, and the two lions thrust out their paws and struck the ground with 

their tails. The same took place with every step that Solomon ascended. 

When he sat down on the upper part of the throne, the two vultures on 

the palms took musk and ambergris and sprinkled them over him. Then 

a golden pigeon, standing on a column of precious stone, one of the 

columns of the throne, took the Book of the Torah and opened it for 

Solomon, and he read it to the people, and called them to the rendering 

of judgment. [..] They say that when this happened, the two lions 

extended their forepaws and beat the ground with their tails, and the 

vultures and the peacocks spread their wings, and the witnesses were 

seized with terror, and bore witness only to the truth. (al-Ṯaʿlabī 2002, 

512‑13) 

 

Les nombreux éléments du siège seront examinés en détails dans la quatrième 

section. À ce stade, il nous semble toutefois opportun de se pencher brièvement 

sur certains détails qui mettent en évidence la dépendance de la structure 

architecturale califale à la tradition salomonienne. On voit bien que la narration est 

enrichie des motifs fabuleux, visant à mettre en relief le caractère extraordinaire du 

prophète. L’expression de cette propriété distinctive de Salomon est exprimée dans 

la matérialité de son siège, dont les composants possèdent leurs propres 

indépendance et volonté. Les créatures présentées sur les escaliers et la plate-

forme réagissent au mouvement de Salomon et à son ascension au trône. Les 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  243 

vautours et les paons déploient leurs ailes ainsi que les lions claquent leurs queues 

à terre, dans une façon qui rappelle certainement le même mouvement réalisé par 

les bêtes du trône de Constantinople. Remarquons à ce propos que la narration de 

al-Ṯaʿlabī évoque une architecture qui semble être mécanique. La plate-forme sur 

laquelle repose le trône est capable de tourner sur son propre axe, dans une façon 

semblable à celle du Taḫt-i Ṭāqdīs. Le modèle du siège salomonien décrit ici, avec 

ses composants animaliers capables de mouvement, semble donc être à la base 

de toute conception et création du trône califal. En ce sens, l’automaton se donnait 

comme un outil efficace de simulation du caractère prodigieux du trône du 

prophète. Par son biais, le calife pouvait certainement répliquer la puissance du 

modèle salomonien, en se proposant comme une incarnation de ses qualités 

exceptionnelles.   

 

2.4. Mécanique et ʿajāʾib : le trône devient merveille 

 

 Les traités techniques islamiques produits à l’époque médiévale ne 

dépeignent malheureusement aucun type de modèle de trône mobile. C’est le cas 

pour le Kitāb al-Ḥiyal des Banū Mūsā, ainsi que pour al-Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-

handasiyya de al-Jazarī. Ce fait est surprenant dans les deux cas. Pour ce qui 

concerne les frères Banū Mūsā, on doit se rappeler qu’ils étaient actifs à la cour du 

calife al-Mutawakkil. Comme nous avons déjà eu l’occasion de le souligner, c’est à 

ce calife qu’on attribue la diffusion de nombre d’automates à la cour abbasside356. 

Mais il est aussi étonnant de ne pas trouver des exemples de ce type de machine 

dans l’ouvrage de al-Jazarī. Celui-ci en fait travaillait pour les princes artuquides, 

 
356 Il nous semble aussi utile de mettre en évidence la perception qu’un historien presque 

contemporain avait de ce personnage. Al-Yaʿqūbī (2018, 1 : 58) écrit à son égard: « He was the first 

caliph to display frivolity and to give free rein to levity and joking in his presence, along 

with things we have omitted to mention. These things spread among the people; they became 

accustomed to them and followed his lead ». Peut-être al-Yaʿqūbī voulait ici mentionner une attitude 

particulière de al-Mutawwakil, qui pouvait être aussi intéressé à enrichir sa cour des éléments 

merveilleux et ludiques, tels que les automates. Surement la préparation et la rédaction d’un traité 

mécanique, riche en objets curieux, sont symptomatiques d’un intérêt des mécènes.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  244 

qui portaient sûrement une certaine attention aux symboles régaliens (Caiozzo 

2010, 55).  

 L’image du trône cosmique apparaît également dans des ouvrages de 

différentes natures, tels que les textes poétiques et cosmographiques. Considérons 

à titre d’exemple la narration que fait Āsādi de Tus (m. ca. 1080) d’un intéressant 

objet, lié à la figure du roi mythique Farīdūn. On lit dans son Garšāsp-nāma (‘Livre 

de Garšāsp’) :  

 

Il lui offrit un trône (enrichi) de grenats, tout orné (et posé) sur le dos d’un 

lion d’or : à chaque heure, ce lion s’élançait de sa place, puis il se 

rasseyait après avoir rugi ; et de loin dans sa gueule il faisait voir du feu 

et il emplissait l’air d’une vapeur d’encens. (Āsādi Tusī 1951, 2 : 236‑37) 

 

L’appareil se présente alors avec une triple fonction : il est à la fois trône, encensoir 

et horloge. Bien évidemment, il s’agit dans ce cas d’une description fabuleuse, dont 

les caractères singuliers ont été intentionnellement exagérés.  

 Caiozzo (2010, 55‑57) rappelle aussi l’existence des certaines 

représentations des trônes mobiles dans la cosmographie de al-Qazwīnī (m. ca 

1283), ʿAjāʿib al-maḫlūqāt wa ġarāʿib al-majūdāt (‘Les Merveilles des choses 

créées et les curiosités des choses existantes’). Les exemples sont nombreux. Ils 

comprennent des sièges articulés défensifs (figure 18a) ainsi que des trônes 

mobiles royaux, disposés dans des jardins verdoyants (figures 19a-b). Ces 

derniers, figurants dans une manuscrite du XVIe siècle, aujourd’hui préservé à la 

Bibliothèque de l’Université de Cambridge (MS 3.74, 167r-168v), indiquent leur 

capacité de mouvement à travers la représentation de nombre de roues à leur base. 

Encore, une version du texte du XVe siècle gardé à la Bibliothèque Nationale 

française (Supp. Pers. 1781, fol. 167v), présente l’image d’un trône à automates 

(figure 18b). Comme le décrit Caiozzo (2010, 66), les figures automatiques en 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  245 

forme humaine bougent pour monter la garde quand le roi s’assied son siège. Si le 

souverain est début, les automates vont ouvrir la porte.  

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  246 

Chapitre 3.  

QUELLE HORLOGE POUR QUEL CALIFE ? 

 

 

Y así, no solamente ha de ser el príncipe 

mano en el reloj del gobierno, sino 

también volante que dé el tiempo al 

movimiento de las ruedas, dependiendo 

dél todo el artificio de los negocios. 

Diego de Saavedra Fajardo, 

Empresas Políticas. Idea de un príncipe 

político cristiano 

 

 

3.1. Les antécédentes omeyyades  

 

 L’horlogerie, ainsi que les dispositifs ingénieux, acquit un grand succès 

après l’avènement de l’islam. Les nouveaux souverains héritèrent de la pratique 

des Sassanides et des Byzantins en s’entourant de mécanismes complexes. En 

effet, ils comprenaient et appréciaient de la même manière les implications de ces 

appareils dans le langage visuel et idéologique du pouvoir. Si l’époque abbasside 

nous offre plusieurs exemples de cet intérêt, on ne peut en dire autant pour la 

période précédente. Le développement technique de l’horlogerie dans la première 

époque islamique est obscur : on conserve le témoignage d’un seul modèle 

d’appareil horaire construit dans la période omeyyade (Flood 2001, 118). Il s’agit 

de l’horloge monumentale hydraulique de Bāb al-Sāʿā, à Damas, qui précède 

l’horloge plus célèbre de Bāb Jayrūn (XIIe siècle). Sa construction suit celle de la 

Grande Mosquée, bâtie sur ordre du calife al-Walīd (r. 705-715), mentionné dans 

les sources islamiques et hébraïques comme le grand promoteur omeyyade des 

projets architectoniques. Comme l’écrit justement Flood (1999, 10) à son propos : 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  247 

The sheer intensity of his architectural activity – which is unparalleled 

during the reign of any other Umayyad caliph – indicates both an acute 

awareness of the semiotic power of architecture and a concern with the 

development of a visual language appropriate both to the religious needs 

of the Muslim community and the political aspirations of the Umayyad 

dynasty. 

 

On comprend bien que la présence d’une horloge monumentale hydraulique dans 

le paysage architectural élaboré par al-Walīd avait une signification précise. Sans 

le moindre doute, l’appareil mécanique contribua à la visualisation de la puissance 

politique d’al-Walīd lui-même et, plus en général, de la dynastie qu’il représentait 

et qui gouvernait seulement depuis cinquante ans. Encore une fois, le pouvoir se 

manifestait par le biais d’une expression technologique qui servait à exprimer le 

contrôle formel du temps.   

L'existence de l’horloge d’al-Walīd est attestée par plusieurs auteurs. 

Ibn ʿAsākir, dans son Taʾrīḫ madīnat Dimašq (‘Histoire de la ville de Damas’), offre 

deux descriptions très similaires357. Il attribue ces deux au qādī Abū ʿAbd Allāh ibn 

Aḥmad ibn Zabr (m. 940) et au père de Abū Sulaymān ibn Zabr. Voilà ce qu’il écrit 

dans la première description, dont l’information est attribuée au qādī Abū ʿAbd Allah 

ibn Aḥmad ibn Zabr : 

 

La porte des Heures ainsi nommée parce qu’on avait fait là une horloge 

à l’aide de laquelle on connaissait chaque heure qui s’écoulait de la 

journée. Elle portait des oiseaux en cuivre et un corbeau du même métal. 

 
357 À part Ibn ʿAsākir, on trouve des citations dans les ouvrages de Ibn Šaddād (m. 1285), al-ʿUmarī 

(m. 1348), al-ʿIlmāwī (XVIe siècle) et al-Nuʿaymī (m. 1546). Pour les références on renvoie à Flood 

(2001, 119).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  248 

Lorsque l’heure s’achevait, le serpent sortait, puis les oiseaux sifflaient, 

le corbeau croassait et un caillou tombait358. 

 

Le complexe décrit est donc le premier exemple de structure aux automates du 

monde islamique. En outre, on remarque très clairement que l’horloge suit les 

modèles hellénistiques. La combinaison du serpent avec les oiseaux est en fait en 

harmonie avec les objets automatiques créés par les ingénieurs alexandrins. 

Pensons, à titre d’exemple, aux créations de Héron, qui montrent des applications 

pratiques des éléments mentionnés dans la description de l’appareil de Damas. 

Parmi les autres, deux installations nous semblent condenser l’enseignement 

alexandrin. C’est le cas de l’automate présenté dans la Pneumatique 1, 16 (figure 

20)359. L’écoulement de l’eau dans un tube permet le déplacement de l’air dans un 

deuxième tuyau et un sifflement est produit. La position d’une des extrémités du 

tuyau dans l’eau permet la création d’un son « bouillant » qui ressemble au chant 

d’un oiseau – la fauvette à tête noire, selon la description de Héron lui-même. En 

revanche, si le tuyau ne se trouve pas dans un récipient d’eau, il émet un sifflet 

simple. Il faut noter que les sons émis varient en fonction de la grandeur du 

diamètre du tuyau et de sa longueur. L’illusion du changement des chants des 

oiseaux variés peut être recréée en utilisant des tuyaux différentes, ainsi qu’en les 

positionnant à des niveaux différents dans l’eau. L’installation présentée dans la 

Pneumatique 1,16 mentionne aussi la figure d’une chouette, capable de tourner 

vers les autres oiseaux grâce au mouvement de l’eau et à un système de poids.  

 Le deuxième complexe automatique de Héron qui nous intéresse est 

commenté dans la section 1, 41 de la Pneumatique (figure 21). Une figure 

d’Héraclès, armée d’arc et flèche, se trouve en face à un arbre, où un serpent se 

hisse sur son tronc. Quand le mécanisme – fondé sur un système hydraulique, de 

 
358 Texte arabe en annexe, p. 418. La deuxième description de l’horloge n’offre pas de détails 

supplémentaires.  
359 Une traduction anglaise de la description de Héron se trouve dans l’ouvrage édité par Woodcroft 

(Héron d’Alexandrie 1851, 29‑32). Pour la version en grec, suivie d’une traduction allemande, voir 

l’édition de Schmidt (Héron d’Alexandrie 1899, 90‑98). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  249 

poulie et des cordes – est mis en place, le serpent commence à siffler et Héraclès 

décoche la flèche360.  

 La description de la machinerie qui gouverne les deux créations de Héron 

semble conforter le récit d’Ibn ʿAsākir à propos de l’horloge de Damas. La référence 

au caillou qui tombe, présentée dans la dernière ligne de la citation, pourrait 

marquer un composant du mécanisme même. Il pouvait par exemple s’agir d’un 

poids, dont le mouvement génère une réaction d’autres éléments de l’automate.  

Un autre détail à remarquer concerne la confusion qui entoure l’appareil horaire de 

la mosquée de Damas. Les sources primaires présentent souvent des informations 

contradictoires, car elles confondaient l’horloge omeyyade avec un exemplaire plus 

tardif. Celui-ci était également localisé dans une des entrées de la Grande Mosquée 

de Damas. Plus précisément, elle se trouvait au dehors de la porte orientale, Bāb 

Jayrūn (Flood 2001, 114‑15). Le mécanisme omeyyade n’existait plus depuis 

longtemps et son existence était souvent ignorée par les écrivains plus tardifs. 

Ceux-ci citaient fréquemment l’ensemble des informations qu’ils pouvaient 

collectionner sur l’horloge, sans distinguer entre les deux modèles.  

Pour ce qui concerne l’exemplaire postérieur, il fut construit probablement 

entre le 1154 et le 1167, sous le règne du zengide al-Malik al-ʿĀdil Nūr al-Dīn 

Maḥmūd (m. 1174). On connait l’identité de son constructeur : il s’agit de 

Muḥammad al-Sāʿātī, originaire du Ḫurāsān361. Son fils, Riḍwān Muḥammad ibn 

ʿAlī ibn Rustam al-Ḥurāsānī Faḫr al-Dīn ibn al-Sāʿātī, est mieux connu par le fait 

qu’il composa un traité d’horlogerie en 1203 : Risāla fī ʿamal al-sāʿāt wa stiʿmālihā 

(‘Sur la construction des horloges et leur utilisation’). Ibn al-Sāʿātī a été chargé de 

réparer et perfectionner le mécanisme du père, travail dans lequel autres 

 
360 Voir Woodcroft (Héron d’Alexandrie 1851, 62‑63) et Schmidt (Héron d’Alexandrie 1899, 186‑91).  

361 Ibn Abī Uṣaybiʿa, dans le chapitre 15 de l’ʿUyūn al-anbāʾ fī ṭabaqāt al-aṭibbāʾ, écrit à son égard: 

« Il était le seul à connaître les horloges et la science de l’astronomie. Et c’était lui qui fabriquait 

l’horloge à la porte de la mosquée [omeyyade] de Damas. Il réalisa cette horloge à l’époque de al-

Malik al-ʿĀdil Nūr al-Dīn Maḥmūd ibn Zangī, qui l’avait traité genereousement et lui avait payé un 

allocation et un salaire pour faire fonctionner l’horloge. Il occupa ce poste jusqu’à sa mort, que Dieu 

ait pitié de lui ». Texte arabe en annexe, p. 418-19. Se référer à la récente édition avec traduction 

et commentaire de Savage-Smith, Swain et van Gelder (2020).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  250 

d’ingénieurs avaient échoué (Hill 1996, 390). Le grand intérêt de son ouvrage tient 

au fait qu’il décrit les détails de construction de l’appareil et pas seulement ses 

interventions de réparation362. Pour ce qui concerne l’aspect et le fonctionnement, 

cette horloge montrait douze fenêtres, une pour chaque heure. A chaque 

changement d’heure, un oiseau sortait de la fenêtre équivalente et il sonnait en 

faisant tomber un poids sur un bassin positionné au-dessous. Des disques avec les 

figures du soleil dans le zodiaque et le cycle lunaire complétaient l'appareil (figure 

22)363.    

 

3.2. L’horlogerie dans la première époque abbasside 

 

La première référence dans la littérature islamique qui cite des dispositifs 

horaires abbassides se trouve dans le Kitāb al-Ḥayawān (Livre des animaux) de al-

Jāḥiẓ. Il cite brièvement des systèmes de mesure du temps et il affirme que « nos 

rois et hommes de science utilisent l’astrolabe (asṭurlāb) pendant la journée et les 

horloges hydrauliques (binkāmāt)364 la nuit » (al-Jāḥiẓ 1938, 2 : 294). Ce bref 

passage nous confirme une fois encore la diffusion des objets pour le calcul du 

temps, tels que les astrolabes365 et les horloges hydrauliques, au sein des milieux 

palatiaux. En outre, il faut aussi rappeler que pour une période al-Jāḥiẓ était au 

service de la cour du calife al-Mutawakkil366. Il est donc possible qu’il ait eu aussi 

 
362 Une description rigoureuse, suivi d’images utiles, est fournie par Hill (1996, 390‑93). 
363 À titre d’exemple, voyons ce qui écrit de cette horloge à eau Ibn Baṭṭūṭa (1926, 209): « À droite 

de celui qui sort par la porte Djeiroûn (et c’est la porte des heures), est une salle haute, en forme 

de grande arcade, dans laquelle il y a des arcades plus petites et ouvertes. Elles ont des portes en 

nombre égal à celui des heures de la journée, et pentes à l’intérieur en vert, et à l’extérieur en jaune. 

Quand une heure du jour s’est écoulée, l’intérieur, qui est vert, se tourne en dehors, et l’extérieur, 

qui est jaune, se tourne en dedans. On dit qu’il y a quelqu’un dans l’intérieur de la salle, qui est 

chargé d’exécuter ce changement avec les mains, à mesure que les heures passent ».  
364 Hārūn (al-Jāḥiẓ 1938, 2 : 294, n. 4) signale ici une erreur de transcription : lire binkāmāt au lieu 

de minkābāt. 
365 Pour une publication récente sur cet instrument, voir Rodríguez Arribas, Burnett, Ackermann, 

Szpiech (2019).  
366 Sur le rapport de Jāḥiz avec al-Mutawakkil la littérature arabe présente une anecdote dont 

l’historicité n’est pas confirmée. Il apparaît que le calife, qui avait choisi Jāḥiz comme enseignant 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  251 

l’occasion d’entretenir des relations avec d’autres intellectuels de la cour, tels que 

l’astronome et mathématicien al-Ḫwārizmī ou, encore, les frères Banū Mūsā.  

Toutefois, on connait une autre pièce d’horlogerie, produite par la volonté 

califale, bien avant la rédaction du Kitāb al-ḥayawān de Jāḥiz. L’objet en question 

est une horloge à eau, dont la création fut ordonnée par le calife Hārūn al-Rašīd (r. 

786-809). Il avait été conçu comme présent et il fut envoyé à Charlemagne avec 

l’ambassade de l’année 807. On conserve un exposé de cet évènement dans une 

source carolingienne, les Annales Regni Francorum, traditionnellement attribuée à 

Éginhard (m. 840). On lit dans cette source, parmi les évènements de l’an 807 : 

 

Ratbert, envoyé de l’empereur en Orient, mourut à son retour. L’envoyé 

du roi de Perse, nommé Abdallah, arriva à l’empereur avec des moines 

de Jérusalem qui s’acquittèrent de la mission à eux confiée par Thomas, 

patriarche de Jérusalem. Ils se nommaient Félix et George. Ce dernier 

est abbé sur le mont des Oliviers, Germain de naissance, et son nom 

véritable est Engelbald. Tous portaient les présents qu’envoyait le prince 

des Perses à l’empereur, c’est-à-dire une tente et des tentures de salle 

peintes de couleurs variées et d’une admirable grandeur et beauté. Tant 

les tentes que leurs cordes étaient de lin, et teintes de diverses couleurs. 

Les présents dudit roi étaient plusieurs manteaux de soie très précieux, 

les parfums, des onguents et du baume ; de plus une horloge en bronze 

doré composée admirablement par l’art mécanique. Le cours des douze 

heures y entourait le cadran, et il y avait autant de petites boules d’airain 

qui tombaient à l’accomplissement de l’heure, et faisaient tinter par leur 

chute une cymbale placée au-dessous. Il y avait encore un même 

nombre de cavaliers qui sortaient par douze fenêtres à la fin des heures, 

et fermaient, par l’impulsion de leur sortie, les fenêtres qui étaient 

 
d’un de ses fils, le congédiait après une courte période à cause de son aspect déplaisant. Voir à cet 

égard Pellat (1952, 48‑49), qui dans la première note fournit les références aux sources primaires.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  252 

ouvertes auparavant. Il se trouvait aussi dans cette horloge beaucoup 

de choses qu’il serait trop long de rapporter ici (Guizot 1824, 57‑58).  

 

L’« Abdallah » de la source carolingienne ce n’est rien de moins que le calife Hārūn 

al-Rašīd, erronément défini « rex Persarum ». Le choix d’envoyer un objet de ce 

type n’était pas aléatoire. Le calife pouvait en effet honorer le souverain latin avec 

un don précieux et raffiné, en célébrant en même temps la prouesse technologique 

de ses artisans et scientifiques. La cour carolingienne ne pouvait certainement pas 

rivaliser dans l’art technique avec la contrepartie islamique. En fait, l’horlogerie 

carolingienne se limitait à des exemplaires des cadrans solaires, sabliers et 

horloges à bougie (Truitt 2015, 21). L’appareil abbasside en cuivre doré 

(auricalcum), en revanche, proposait un mécanisme hydraulique (ad clepsydram) 

en combinaison avec les automates, un modèle inconnu dans l’Europe médiévale. 

Truitt (2015, 141; 144) remarque justement que les automata apparurent dans l’art 

de l’horlogerie du monde latin seulement à la fin du XIIIe siècle, avec le 

développement de l’engrenage mécanique – plus en particulier, l’échappement. Ce 

processus modifia le statut même de la machine. Non plus un produit consommé 

par l’audience réduite de la cour, mais une figure exposée dans un lieu public, dont 

les actions étaient visibles à une communauté bien plus hétérogène de celle des 

palais367.   

 

 
367 On renvoie aussi à l’article de Truitt (2013). Elle écrit (2013, 376), à propos du nouvel exemple 

d’horloge mécanique monumental qui a fleuri dans l’Europe du XIIIe et XIVe siècle : « Monumental 

astronomical clocks not only contained automata, they were automata. Like Hugon’s rotating palace, 

astronomical clocks were majestic, elaborate self-moving models of the cosmos and of celestial 

motion. The contemplation of the heavens was not, to the medieval intellectual, contemplation of 

the unknown, the void, or the mysterious. Instead it was as if looking upward was the same as 

looking inward; to look up to the heavens was to look at a perfectly organized system, created by 

God, and which was also repeated in a smaller scale on earth ». 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  253 

3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques 

abbassides 

 

Revenant à l’artefact abbasside, la source offre un nombre limité de 

détails368. Cependant, ils sont suffisants pour comprendre la nature du mécanisme 

et l’aspect général de l’horloge. D’abord, on peut noter que la connaissance de 

l’heure était possible grâce à deux systèmes divers : un visuel et l’autre sonore. Le 

cadran montrait douze fenêtres de mêmes dimensions, chacune censée s’ouvrir à 

l’heure qu’elle représentait. D’ici sortait la figure d’un cavalier qui, avec son 

mouvement, provoquait la fermeture de la fenêtre précédente. Mais le changement 

d’heure était aussi signalé avec un artifice sonore. La source mentionne qu’un 

nombre de boules d’airain, équivalent à celui de l’heure, tombait à intervalles 

réguliers au passage d’une heure à l’autre, en faisait sonner par leur chute une 

cymbale placée au-dessous. Par conséquent, il était possible de connaître l’heure 

simplement en prêtant attention au nombre de boules tombant sur la cymbale. 

L’artefact ici présenté ressemble à un modèle d’horloge à eau décrit par al-Jazarī 

dans son Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya (Jazari 1974, 17‑40). L’analyse de 

ce dispositif, dont on possède des pages très détaillées, peut nous aider à mieux 

comprendre l’horloge abbasside369. Le traité, comme on a déjà eu l’occasion de le 

mentionner, a été écrit en 1206 pour le roi artuquide Nāṣir al-Dīn Maḥmūd (r. 1200-

1222). Bien que produits à quatre siècles de distance, les deux horloges montrent 

une ressemblance frappante. Le modèle d’horloge à eau (binkām) d’al-Jazarī ouvre 

son livre. Il s’agit d’une horloge monumentale, dont la hauteur est « about twice the 

height of a man » (1974, 18). Quelques lignes après, l’ingénieur décrit l’aspect et le 

 
368 Une représentation de cet évènement survie aussi dans un manuscrit du XVe siècle des grandes 

chroniques de France, conservé à la Bibliothèque Nationale de France (MS. FR. 2610) (figure 23). 

La figure de l’ambassadeur arabe, au centre de l’image, indique l’horloge, positionnée sur la table 

entre deux objets en or, probablement des coupes ou des fontaines portables. Néanmoins, l’artefact 

est absolument fictif et ne suit pas la description de la chronique carolingienne. En revanche, le 

miniaturiste propose un modèle d’appareil connu au XVe siècle, c’est-à-dire une horloge mécanique, 

avec les roues d’engrenage et l’échappement bien visibles (Truitt 2015, fig. 34). 
369 Nous renvoyons sur ce thème à l’article d’Alertz (2015).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  254 

fonctionnement dans la façon qui suit, en accompagnant le texte avec des images 

explicatives (figure 24) : 

 

Above the door, in a lateral straight line, are 12 doors, each of which has 

two leaves which are closed at the beginning of the day. Below these, 

and parallel to them, are 12 [more] doors, each with one leaf, which all 

have the same colour at the beginning of the day. Below the second set 

of doors is a frieze projecting one fingerbreadth from the face of the wall. 

At the side of the frieze is a crescent [moon] like a Dīnār. This crescent 

moves along the ledge in front of the doors to the [other] end of the ledge. 

In either side of the wall below the ledge, is a niche like a miḥrāb, and in 

each of these is a bird with outstretched wings, standing on its feet. 

Between the two niches are 12 roundels made of glass, which are so 

arranged that they form a semi-circle with its convex side upwards. In 

front of each bird is a vase (qandīl) supported on a projecting bracket, 

and in each vase is hung a cymbal. Below the wall several figures are 

situated – two drummers, two trumpeters and a cymbalist. Above the 

wall is a semi-circle with its convexity towards the top. Around its 

circumference are six of the 12 Zodiacal signs [i.e. visible at a given 

time], and below this is a sphere [falak] carrying the sun, a golden 

roundel and, below this, a sphere carrying the moon, a glass roundel.   

 

On voit bien que cette horloge se présente sous la forme d’un complexe 

architectural, dont tous les détails sont expliqués soigneusement. À cette première 

description suit en fait de longs paragraphes qui prennent en considération chaque 

composant du dispositif. L’architecture se propose comme un īwān, composé d’un 

arc, qui repose sur quatre piliers. Au-dessous, se trouvent deux rangées des douze 

fenêtres chacune : celle du haut montre des fenêtres avec deux vantaux, tandis 

que celle du bas est à un seul vantail. Encore au-dessous se trouve une corniche 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  255 

saillante avec un croissant, qui bouge horizontalement et permet l’ouverture 

progressive des fenêtres.  

Deux automates en forme d’oiseaux – des faucons, explicite al-Jazarī (1974, 

26) quelques pages plus loin – se trouvent dans deux niches, positionnées sur les 

deux côtés de l’arc. L’ingénieur explique aussi la nécessité de perforer la tête des 

faucons pour permettre le passage d’une petite balle d’airain, destinée à tomber 

dans une cymbale positionnée dans une jarre. L’image de la construction 

architectonique est renforcée par la présence d’un petit orchestre d’automates, 

notamment deux joueurs des tambours, deux trompettistes et un joueur de 

cymbales.   

On remarque encore un autre composant fondamental de l’horloge : il s’agit 

d’un cercle, où les douze signes zodiacaux sont distribués (figure 25). Al-Jazarī 

consacre à cette partie du mécanisme toute la première section du chapitre qui 

ouvre le traité. Comme il l’écrit lui-même (1974, 17), le disque astrologique est un 

modèle pris de l’ « excellent Archimède ». Cependant, il précise aussi que 

l’instrument d’Archimède ne fonctionnait pas correctement et il avait donc été obligé 

de le repenser et de l’améliorer370.             

Examinons maintenant le système de fonctionnement de cette horloge, en 

suivant les mots d’al-Jazarī lui-même (1974, 18‑19)371 : 

 

As to its significance: at the beginning of the day the crescent moves in 

its regular imperceptible way along the frieze until it has passed one door 

and is between the first and second doors, whereupon the two panels of 

the first of the upper doors open and a figure, made according to the 

choice of the craftsman, comes out and stands as if he had suddenly 

emerged. Also, the first door which the crescent has passed turns over 

 
370 Caiozzo (2003, 100‑103) se penche sur les diverses représentations du zodiaque dans les 

manuscrits existants. En outre, elle identifie une source possible d’inspiration pour l’iconographie du 

zodiaque dans le Kitāb ṣuwar al-kawākib (‘Livre des étoiles fixes’) d’al-Ṣūfī (m. 986).  
371 Voir, pour des notes explicatives, le commentaire de Hill (Jazari 1974, 241‑46).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  256 

and changes colour, the two birds lean forward until they approach the 

two vases, and two balls are dropped from their beaks, each on to a 

cymbal, and the sound is heard from afar. The birds then resume their 

position. This happens at the end of every hour until the sixth, at which 

time the drummers drum, the trumpeters blow and the cymbalist plays 

his cymbal for a while. This occurs also at the ninth and twelfth hours.  

The operation of the spheres is as follows: at the beginning of the day 

the centre of the sun will be in the appropriate degree of the Zodiac for 

that day, on the eastern horizon, about to rise. The opposite degree will 

be on the western horizon, about to set; whenever a degree rises its 

opposite will set. The sun climbs until noon, then descends until nightfall, 

when the sun’s station will set, and the six signs that have been visible 

will disappear, and the six that have been hidden will appear.  

Suppose that it is the day of Cancer – the sun will reach its greatest 

altitude, while on the day of Capricorn it will reach its lowest. At night the 

moon is seen in the Zodiacal sign and in the degree corresponding to 

that night [and in its appropriate shape] : if it is appearing as a crescent 

it will change [as the month progresses] to a full moon and if it is a full 

moon it will wane. At the beginning of the night the first of the glass 

roundels will show light like a nail-paring (qulāma) which increases until 

it is filled with light, at which time an hour of the night has passed. This 

happen with the succeeding roundels until six are fully lit. Then the 

musicians do their duty as they do during the day, and similarly at the 

ninth and twelfth hours372, this begin the last hour of the night, by which 

time all the roundels are filled with light. This is the picture of what I 

described clearly. God is all-knowing.      

 

 
372 À remarquer que dans la section 8 et 10 (1974, 32‑35; 40‑41), al-Jazarī change d’avis : les 

musiciens n’interviennent pas au passage de la neuvième heure de la nuit.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  257 

Encore une fois, on peut remarquer que ce traité nous aide effectivement à mieux 

comprendre la facture de l’horloge d’Hārūn al-Rašīd. La description fournie par 

l’ingénieur artuqide révèle en fait nombre de ressemblances avec l’antécédent 

abbasside. Au lever du soleil, le croissant sur la corniche bouge, en se positionnant 

entre la première et deuxième fenêtre du deuxième range. Alors, les vantaux de la 

première fenêtre la plus haute s’ouvrent pour laisser sortir un automate, qui remplit 

la même fonction du coucou dans la pendule. Cette figure, nous dit al-Jazarī, peut 

apparaître sous différentes formes. Dans le cas spécifique de l’horloge d’Hārūn al-

Rašīd, il s’agissait d’un cavalier. Le mouvement du croissant est produit par le 

flotteur (ṭafāfa) du réservoir (ḫizānat al-māʾ). Arrivé jusqu’au but de la corniche, le 

croissant retourne à sa position initiale grâce à l’action d’un contrepoids (Alertz 

2015, 120).  

 Une autre ressemblance stricte entre les deux appareils concerne les 

modalités de notification du changement de l’heure.  Dans ce cas-là, intervient un 

système sonore, très similaire à celui de la description de l’artefact abbasside. Les 

deux faucons latéraux se penchent vers l’avant, en faisant tomber les boules 

d’airain dans les bassins placés face à eux. Par conséquent ces boules, en tombant 

dans les cymbales qui se trouvent dans les bassins, produisent un son métallique 

bien distinguable même à une certaine distance.  

 On voit bien que les deux horloges sont porteuses d’un ensemble d’éléments 

clairement idéologiques. Leur système décoratif est organisé autour des pratiques 

liées à la sphère de la vie aulique. Ils évoquent les structures d’un palais 

monumental, avec leurs portiques, leurs arcs et la présence des automates 

humains, serviteurs du roi : des cavaliers sur leurs chevaux (appareil abbasside) et 

des musiciens avec leurs instruments (horloge d’al-Jazarī). Cette référence 

architecturale, combinée avec l’élément astrologique du zodiaque font état de la 

conception de la royauté cosmique. En réalité, le recours aux constellations 

zodiacales, qui servent dans un côté pratique comme « instrument de mesure du 

temps », exprime au niveau idéologique leur rôle d’« instrument à la gloire du 

prince » (Caiozzo 2003, 97). Pour ce qui concerne l’horloge d’al-Jazarī, à propos 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  258 

de laquelle on possède les détails grâce au traité de l’ingénieur lui-même, la 

représentation cosmique est bien signalée visuellement, avec le zodiaque (élément 

céleste) dans la partie supérieure et les musiciens (élément terrestre) dans le plan 

inférieur. Comme résume Caiozzo en quelques lignes (2003, 103) : 

 

Dans le premier art islamique, l’influence conjuguée de l’art grec et de 

l’art sassanide tend à établir une image du souverain cosmocrator. Les 

formes architecturales (alcoves, arcs, coupole) et les thèmes de 

décoration (les constellations notamment) soulignent de façon implicite 

l’association des cieux à l’exercice du pouvoir temporel.   

 

Si les considérations de Caiozzo se réfèrent notamment à l’exemple de l’horloge 

d’al-Jazarī, toutefois elles peuvent être étendues au cas abbasside, plus significatif 

pour les objectifs de la présente étude. Les similitudes que nous avons rencontrées 

en comparant les factures des deux appareils, nous permettent de spéculer sur 

l’horloge abbasside, même si les informations qui la concerne directement figurent 

en nombre limité. Encore, le cas spécifique de l’artefact abbasside nous semble 

emblématique si nous considérons qu’il avait été conçu comme cadeau pour un 

souverain étranger. À travers le langage symbolique de ses décorations, l’horloge 

pouvait véhiculer l’image cosmique du calife à l’audience de la cour carolingienne. 

Tout cela, en exposant la prouesse des ingénieurs et hommes de science de Hārūn 

al-Rašīd, et de son empire, par les biais de ses mêmes engrenages.  

Les réflexions menées jusqu’à présent ont l’objectif de conforter notre thèse 

qui considère la prééminence de l’horloge comme métaphore du monde dans le 

milieu privilégié de l’environnement palatial. Dans ce cadre, l’horloge astronomique 

de Ḫusraw II – seule donnée tirée du monde sassanide – et les exemplaires 

islamiques ont été des études de cas emblématiques373. Nous avons pu constater 

 
373 Bien évidemment, comme nous avons eu l’occasion de le souligner, ce discours s’étend 

également au monde byzantin et aux cours islamiques plus tardives.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  259 

que l’association étroite entre ce genre des mécanismes et le roi/calife servait à 

étendre le champ d’action du roi sur la sphère du temps. Le šāhānšāh pouvait donc 

encore une fois affirmer son rôle de guide des armées gētīgiennes, votées à 

combattre dans l’arène terrestre les forces ahrimaniennes. Arène qui, il faut le 

rappeler, était circonscrite physiquement (le monde tangible, corporel), mais aussi 

temporellement (12000 ans). C’est alors ainsi que le souverain pouvait 

légitimement se déclarer kosmokrator, en vertu d’un choix divin qui déclarait la 

primauté du lignage sassanide. Le Ṭaḫt-i Ṭaqdīs récapitulait en soi-même cet 

enseignement idéologique. En ce sens, nous pouvons aussi mieux comprendre le 

récit de Firdawsī, qui attribue une histoire mythique au trône royal. Il fait de lui un 

simulacre de la royauté iranienne, qui est soumis aux mêmes vicissitudes de ses 

souverains : il grandit avec les meilleurs représentants de la dynastie et il subit 

également le pouvoir destructeur d’Alexandre « le Grec ». Transposé de la réalité 

historique au texte poétique, le trône est le symbole d’une dynastie qui fait l’histoire 

nationale d’un pays.  

Le portrait cosmique séduit aussi les guides des états islamiques. Les califes 

absorbent les caractéristiques du gouvernant du temps, en domptant les 

techniques de conception et de construction d’instruments raffinés : les horloges à 

eau. Exposées dans des lieux cruciaux de la vie sociale de l’empire ou, encore, 

exhibés dans des contextes privilégiés, cet appareil devait convaincre de leur 

possibilité à répéter sans cesse le passage du temps. Le calife, comme 

commanditaire et promoteur des sciences et des techniques, pouvait s’élever et 

acquérir le rang de maître du temps.  

En guise de conclusion, nous voulons nous pencher brièvement sur un 

dernier exemple emblématique qui concerne l’usage politico-idéologique du temps 

et des instruments censés le contrôler. Cet exemple nous oblige à regarder plus à 

ouest, notamment au règne normand de Sicile. Le roi Roger II (1130-1154) 

commanda en effet la construction d’une horloge à eau en 1141, dans le Palais des 

Normands à Palerme. L’importance de l’évènement est soulignée par l’existence 

d’une inscription dans les trois langues administratives du règne, le latin, le grec et 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  260 

l’arabe (figure 26). Si l’horloge commanditée par le roi normand n’a pas survécu, le 

même n’est pas vrai pour l’inscription, aujourd’hui encore présente à l’extérieur de 

l’entrée de la chapelle Palatine. Les trois inscriptions figurent sur la même plaque 

en marbre, mais elles sont disposées en trois gradins de telle sorte que la première, 

en latin, se projette un petit peu sur celle en grec qui, à son tour, se projette sur la 

dernière en arabe. La raison de cette structure n’est pas claire, mais Johns (2006a, 

513) suggère qu’elle était conçue de cette manière à cause de la présence de la 

clepsydre elle-même. Celle-ci se trouvait donc en proximité de la chapelle Palatine 

et, probablement, elle servait à rythmer les heures du cérémoniel religieux 

(Bongianino 2012, 95). Les brefs textes en grec, latin et arabe diffèrent l’un de 

l’autre. Comme on peut le remarquer en analysant les styles, l’inscription en latin 

est moins raffinée que les deux autres (Johns 2006a, 513). Voyons de plus près 

les formules, avec leur traduction.  

Latin :  

 

[1] Roger, signeur et souverain magnifique, ordonna la construction de 

cette horloge 

[2] dans l’an de l’incarnation du Seigneur 1142, dans le mois de mars, 

dans la V indiction, dans le treizième année de son règne heureux374.  

 

Grec :  

[3] Ô, quelle merveille ! Le puissant seigneur, roi Roger, auquel Dieu a 

donné le sceptre, contrôle le passage  

 
374 Texte latin en annexe, p. 409. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  261 

[4] de l’élément liquide, qui dispense l’exacte connaissance des heures 

de l’année, dans le douzième an de son règne, dans le mois de mars, V 

indiction, dans l’année 6650375.  

 

Arabe : 

 

[5] L’ordre fut rédigé par la plus majestueuse présence, le glorieux, le 

rogérien, le suprême – puisse Dieu perpétuer ses jours et soutenir ses 

bannières ! –  

[6] pour la construction de cette machine pour l’observation des heures 

dans la ville protégée de Sicile, dans l’année 536376.  

 

À ce point, des considérations s’imposent. La maladresse de la partie latine 

dénonce indubitablement l’inexpérience des bureaucrates avec cette langue. En 

outre, la date indiquée est incorrecte. Cependant, les textes grec et arabe montrent 

un respect pour la tradition du langage littéraire et administratif377. Cela révèle le 

fort impact à la cour normande des deux langues ainsi que des fonctionnaires 

provenant respectivement de la communauté byzantine et de la communauté 

arabe. Sans entrer dans les détails, nous voulons néanmoins souligner un élément 

qui transparaît de l’inscription grecque. En effet seulement ici nous trouvons 

l’association très claire entre la figure royale et le contrôle du temps. On lit très 

clairement que Roger II, par ordre divin, avait été censé dominer l’écoulement de 

l’élément liquide (l’eau) qui permet la connaissance précise de l’heure. Il semble 

donc clair pour nous que même dans le contexte du règne normand de Sicile, la 

 
375 Texte grec en annexe, p. 405. 
376 Texte arabe en annexe, p. 419. 
377 Voir à cet égard Johns (2006a, 513) ; la référence figure également dans un article postérieur 

(2010, 382). Pour un discours plus général à propos des inscriptions arabes dans la Sicile normande 

et le phénomène d’arabisation pendant le règne de Roger II voir Bongianino (2012) et Johns (2015).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  262 

technique ait acquis un prestige important. Par le biais d’une création mécanique 

comme celle d’une horloge hydraulique, le souverain pouvait véhiculer son 

message idéologique et sa propagande politique.  

 

 

 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  263 

Partie IV.   

LA PLACE DE L’AUTOMATE DANS LE MICROCOSME ROYAL, II 

 LE SOUVERAIN, MAÎTRE DE LA NATURE 

 

Les exemples des mécanismes ingénieux au sein de l’environnement 

palatial ne se limitent pas seulement à des artefacts astronomiques et des 

indicateurs du temps. Les sources nous révèlent aussi les différentes typologies de 

machines, invitées à satisfaire un nombre de nécessités diverses. En effet, les 

traités techniques et les sources littéraires témoignent de l’existence de différents 

types d’appareils. Il pouvait s’agir des vases à boire pour les banquets, des 

fontaines et des automates musicaux et, enfin, des machines élévatoires pour l’eau. 

Mais les textes scientifiques présentent également des objets qui pouvaient avoir 

d’autres types d’utilité pratique. Pensons à titre d’exemple aux automates qui 

avaient pour fonction d’assister le praticien dans le déroulement de certaines 

opérations médicales, tels que l’évaluation du sang prélevé lors de la saignée. Trois 

modèles de ces instruments existent dans le Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiya 

de al-Jazarī (1974, 140‑48), où des automates à figure humaine (des scribes, un 

médecin, etc.) surveillent le sang qui remplit le bassin. La quantité correcte du sang 

était enregistrée par le biais d’un flotteur, qui remontait avec le poids du sang, et un 

contrepoids. 

À ce point-là, la place significative de l’automate visant à recréer l’élément 

naturel est à considérer. Il nous semble en effet que de nombreux exemplaires, 

tirés du contexte sassanide, ainsi que des contextes byzantin et abbasside, 

révèlent encore une fois une volonté idéologique précise du seigneur de la cour. 

Au cours de précédentes pages, nous avons rencontré un certain nombre de 

références à des automates. Ceux-ci se trouvaient surtout en association avec la 

salle d’audience, comme parties constitutives du trône. C’est le cas, notamment, 

avec des arbres mécaniques aux oiseaux gazouillant, que nous avons évoqué lors 

de la présentation du siège abbasside ainsi que de celui, presque contemporain, 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  264 

de la cour byzantine. Dans la présente section, il nous sera possible de nous 

pencher sur cette typologie des machines avec l’objectif de montrer leurs utilités 

politiques. Notamment, au travers d’un cas particulier, on pourra mettre en 

évidence la volonté du souverain de se manifester comme le gardien de la fertilité 

de la nature, des agents atmosphériques et des phénomènes naturels – comme 

dans le cas du trône mobile de Ḫusraw II. En outre, par les biais de ses automates, 

le seigneur du règne pouvait se montrer capable d’imiter la nature, en la recréant 

dans une version qui n’osait pas contester ni défier la puissance créatrice divine.   

Venons-en donc en détails aux contenus des trois chapitres autour desquels 

cette quatrième partie s’articule. Tout d’abord, dans le premier chapitre de ce volet, 

il sera question de définir une histoire de l’arbre artificiel au Moyen-Orient pour en 

saisir le prestige dans le contexte aulique depuis l’Antiquité. Dans cet esprit, nous 

ne pouvons pas nous abstenir de prendre en considération le célèbre « arbre 

sacré » assyrien, l’un des motifs décoratifs les plus prospères de l’art de l’Assyrie. 

En effet, se tourner vers l’iconographie assyrienne, permet de saisir la fortune dont 

l’image de l’arbre bénéficiera dans les espaces de cour persane ainsi que byzantine 

et islamique. Au cours du présent chapitre, il sera donc possible de mettre en 

évidence que l’arbre sacré n’était pas seulement un thème de l’iconographie. En 

revanche, les données archéologiques et les sources écrites montrent qu’il pouvait 

également prendre la forme d’une plante artificielle, assemblée avec différentes 

pièces en métal. En tant qu’offrande donnée par le souverain aux dieux, il s’agissait 

clairement d’objets qui liaient symboliquement les sphères royale et religieuse.  

Il sera enfin question d’explorer l’apparition de certains exemplaires d’arbres 

artificiels dans les environnements auliques achéménides et sassanides. Comme 

nous aurons l’occasion de le voir, il s’agissait encore une fois d’objets de luxe très 

renommés. Ces arbres artificiels occupaient une place importante dans les salles 

du trône du souverain. De plus, comme ce chapitre vise à le montrer, il nous semble 

probable que les exemplaires d’arbres sassanides étaient des véritables produits 

techniques, fruits de l’ars mechanica de l’époque. Enfin, quelques réflexions à 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  265 

propos de manifestations de divers types d’arbres mythiques dans la littérature 

moyen-perse concluent le chapitre.  

Une fois analysés les antécédents mésopotamiens et persans des arbres 

mécaniques, il sera question de s’interroger sur la coutume, soit byzantin soit 

abbasside, d’orner le palais royal d’automates sous forme de plantes et d’animaux. 

D’abord, le chapitre s’attardera sur la question de la primauté technique de l’un des 

deux Empires. En effet, la littérature scientifique à la fois affirme une supposée 

supériorité technique des Abbassides, à la fois celle de son majeur opposant, 

l’Empire byzantin. Ce sera l’occasion pour nous de reprendre cette discussion, afin 

de souligner les modalités selon lesquelles les deux puissances s’appuyèrent sur 

les dispositifs ingénieux pour transmettre une certaine propagande politique. Pour 

simplifier l’exposition, un chapitre spécifique est consacré à l’analyse des créations 

techniques byzantines, un autre aux dispositifs abbassides. Comme nous aurons 

l’occasion de le constater, il s’agissait dans les deux cas des automates 

biologiques, tels que des arbres mécaniques, des oiseaux, des lions et des bêtes 

mythiques. Cette étude nous permettra aussi de saisir l’apport réel des 

enseignements des ingénieurs alexandrins dans la technique développée dans le 

contexte des deux cours.  

 Mais les installations en forme d’arbre, souvent pourvues 

d’automates, étaient une manifestation de richesse et, tout spécialement, de la 

prouesse techniques d’un Empire. Par conséquent, ce genre d’objets se 

présentaient comme des cadeaux stratégiques dans l’économie des échanges 

diplomatiques entre souverains. Dans le troisième chapitre de la section, notre 

discussion aboutira à la compréhension du rôle des automates dans les protocoles 

cérémoniels qui réglaient les rapports diplomatiques. En réalité, une bonne partie 

des artefacts qui nous avons pris en considération jusqu’à ici avaient été conçus 

pour être exhibés dans des contextes officiels, tels que les réceptions des 

dignitaires étrangers. Mais les dimensions réduites et la finesse artistique, faisaient 

des automates et des horloges des instruments mobiles de propagande. En ce 

sens, ils étaient complémentaires aux mécanismes qui peuplaient les palais royaux 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  266 

et qui pouvaient être observés par les dignitaires et les émissaires étrangers. 

Comme on le verra, l’intensification des contacts diplomatiques entre les cours 

sassanide et byzantine et, successivement, entre Abbassides et Byzantins est à la 

base d’un phénomène d’assimilation du cérémoniel protocolaire. À son tour, cette 

assimilation produisit l’élaboration d’un langage artistique et technique commun. En 

effet, le déplacement d’objets d’art précieux facilita la circulation des thèmes, motifs 

et technique divers. Par conséquent, les cours formulaient des expressions 

cérémonielles, visuelles et culturelles souvent très semblables les unes aux autres. 

À titre d’exemple, nous pouvons considérer le succès rencontré par le jeu du polo, 

une des activités favorites de l’aristocratie sassanide, dans les sociétés byzantines 

et abbassides. Comme on le verra, le motif du jeu de polo apparaissent également 

dans un automate byzantin conçu expressément comme don pour gratifier le 

souverain sassanide.   

En ayant déjà présenté certains des exemples d’appareils qui circulaient 

entre cours des pays divers, tels que l’horloge hydraulique abbasside, nous voulons 

consacrer les pages du troisième chapitre à des références inédites. En particulier, 

nous prendrons en considération les rares mentions aux automates qui circulaient 

entre la Perse et l’Empire byzantin. Il sera donc question d’analyser les extraits qui 

nous fournissent des informations à ce sujet. Nous avons de même décidé de 

dédier quelques considérations à l’égard d’un chapitre de l’épopée de Firdawsī, qui 

raconte un évènement concernant l’empereur byzantin Maurice, les champions du 

roi Ḫusraw II et un automate. En réalité, l’automate apparaît dans la narration 

comme un objet magique, un talisman, censé mettre à l’épreuve les cavaliers du 

roi sassanide, auxquels Maurice doit confier sa fille Marie, future épouse de 

Ḫusraw. Malgré le caractère imaginaire de la narration et de l’automate y décrit, le 

récit nous semble quand même révélateur d’une coutume réelle selon laquelle les 

souverains s’entouraient d’installations mécaniques. De plus, il nous semble que 

l’attribution de ce genre d’anecdote aux figures de Maurice et Ḫusraw II confirme 

encore une fois l’importance dont bénéficiaient les dispositifs ingénieux dans le 

cadre de leurs rapports diplomatique.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  267 

Chapitre 1.  

ARBRES SACRES ET ARBRES METALLIQUES DANS L’ANTIQUITE ET 

L’ANTIQUITE TARDIVE 

 

      

[The palm:] I am the tree in the land of 

Xvaniras; there is no (other) like me, 

because the king eats from me, when I 

carry fruits anew. 

                                Draxt ī Asurīg 

 

 

1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide  

 

 Nous avons précédemment traité de la construction visuelle des salles 

d’audience sassanides et abbassides, en analysant en détail la participation des 

éléments mécaniques dans le langage architectonique. Cette étude nous a permis 

de considérer à quelle mesure les automates concourent au programme de 

planification de l’expérience visuelle des palais royal et califal. Les décorations 

étaient en réalité conçues pour être exhibées et, conséquemment, pour transmettre 

une certaine idée de pouvoir et d’autorité, mais également de richesses et de 

prouesses scientifiques378. Les descriptions collectées dans la troisième section 

nous permettent de commencer notre étude en considérant de plus près la 

présence de l’arbre, des bêtes et des oiseaux artificiels dans le milieu palatial. Cette 

image, associée aux figures royale et califale, renvoie indubitablement à l’idée de 

fertilité. Le thème a été en partie examiné par Iafrate (2015, 79‑84; 95‑98) avec une 

perspective centrée sur le domaine byzantin. On espère ici pouvoir compléter sa 

reconstruction, en apportant de nouvelles données pour ce qui concerne les 

contextes mésopotamiens, persans et abbassides.  

 
378 Sur ce sujet, on renvoie en particulier à la contribution de Shalem (2006). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  268 

La Mésopotamie  

 

  L’association entre la royauté et l’arbre en métal a des origines anciennes. 

En voulant retracer son histoire dans le vaste espace du Moyen Orient, il faut tout 

d’abord remonter aux traditions royales et religieuses de l’Assyrie du deuxième 

millénaire avant notre ère379. L’arbre sacré apparaît dans différents contextes, tels 

que les bas-reliefs, les sceaux, les bijoux et les textiles. Certainement, l’une des 

représentations les plus célèbres est celle de la salle du trône d’Aššurnasipal II (r. 

883-859 avant notre ère) à Nimrud (figure 27). La diffusion de ce motif artistique 

atteste certainement de sa signifiance dans l’iconographie assyrienne. Cependant, 

une identification précise de cet élément n’a pas encore été possible. Giovino 

(2007) a dédié une étude monographique à l’arbre sacré assyrien, en reconstituant 

la riche discussion qui l’entoure. Elle distingue les trois hypothèses majeures qui 

considère la figure à la fois a) comme « arbre de la vie » (ou « arbre cosmique »), 

b) comme dattier stylisé et, enfin, c) comme un objet réel destiné au culte. Giovino 

elle-même, après avoir résumé l’histoire des études, se prononce en faveur de la 

troisième théorie. À travers une analyse des données archéologiques, provenant 

surtout des sites de Nimrud, Ḫursabad et celui élamite de Suse, elle montre qu’il 

s’agissait d’un arbre artificiel (2007, 175‑201). Celui-ci probablement était censé 

avoir une connexion privilégiée soit avec la sphère religieuse soit avec la sphère 

royale. L’idée d’un objet artificiel destiné au culte se justifie sur la base de la 

découverte de celles qui semblent être ses parties constitutives. Par exemple à 

 
379 On se limitera dans cette section à proposer un aperçu, qui puisse permettre de saisir l’éventail 

complexe des identités adoptées par l’arbre sacré dans l’espace eurasiatique dans l’Antiquité et 

l’Antiquité tardive. On renvoie pour référence aux études de Widengren (1951) et James (1966) 

ainsi qu’au récent volume collectif édité par Estes (2020). Restent exclus de cette discussion les 

divers aspects assumés par le symbole de l’arbre de la vie dans d’autres contextes culturels, comme 

l’Égypte ou le Levant. Nous voulons néanmoins rappeler l’existence de cette idée dans le monde 

nomade scythe. À titre d’exemple, on mentionne la symbolique de l’arbre de la vie dans une plaque 

dorée d’une ceinture, du IVe-IIIe siècle avant notre ère, aujourd’hui conservé au Musée de 

l’Hermitage. La scène montre un homme décédé, au pied d’un arbre de la vie, entouré par deux 

chevaux et une déesse scythe. À ce propos, voir Simpson et Pankova (2017). 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  269 

Ḫursabad, près du temple de Sīn, des colonnes décorées évoquent ce qui pouvait 

être le tronc de l’arbre (2007, 158). Encore, à Suse, de longues pointes, en forme 

de feuilles de palmier de diverses dimensions, ont été mises aux jours dans le site 

du temple de Inšušinak. À l’extrémité inférieure des feuilles, deux trous suggèrent 

qu’elles pouvaient être attachées aux autres parties de l’arbre artificiel (179-182). 

On voit bien que dans ces deux contextes, la présence d’arbres artificiels était mise 

en rapport à deux sites religieux : ils se trouvaient en fait à l’entrée du temple de 

Khorsabad et tout au long de la façade de l’édifice de Suse. Si des évidences 

textuelles utiles pour la compréhension du rôle de l’arbre sacré dans le monde 

assyrien n’existent pas, le même n’est pas vrai pour la cité mésopotamienne de 

Larsa380. Dans un document qui énumère les rois du règne, on lit que le souverain 

Gungunum (ca. 1932- 1906) donna deux palmes en bronze au temple de Šamaš. 

Comme le remarque justement Giovino (2007, 188), cette offrande doit être mise 

en rapport avec les données archéologiques de Suse, consistant en branches et 

fouilles en bronze381. Certes, ces deux évidences encore une fois soulignent avec 

force l’association étroite entre la royauté, la sphère cultuelle et les arbres 

artificiels382.  

 
380 Si des références à l’« arbre de la vie » n’existent pas dans la littérature mésopotamienne, on 

trouve quand même des mentions à l’égard des plantes avec des pouvoirs vivantes ; voir Echols 

(2020, 10‑16). 
381 Pour des détails concernant les vestiges des feuilles de divers types (parmi lesquelles figurent 

les dattiers) et des rameaux artificiels retrouvés à Suse, on renvoie en particulier à Morgan, Jéquier, 

Mecquenem, Haussoullier et Graadt van Roggen (1905, 7 : 78‑80).  
382 Encore à l’appui de sa théorie de l’artificialité d’un objet de culte sous forme d’arbre, Giovino 

(2007, 190) essaie d’identifier un mot technique présent dans le document VAT 16462, 

contemporain au règne de Tukulti-Ninurta Ier (ca. 1244-1208 avant notre ère). Le terme en question, 

riksu, mentionné en association à la description d’un trône décoré avec motifs végétaux, laisse 

penser à une sorte de bande censée séparer les divers éléments décoratifs. D’après Giovino elle-

même: « Riksu was used in other contexts to refer to furniture and building construction, and 

examples describe people creating, securing or reinforcing riksus, translated variously as ‘band’, 

‘strap’ or ‘joint’. Based on this text, it is thought that riksu refers to the bands linking the palmettes of 

the different ‘tree’ types depicted in fresco on the walls of Tukulti-Ninurta I's palace. If this is correct, 

we then have a ward that refers to one component of the earliest form of the AST [Assyrian Sacred 

Tree]. lt should be emphasized in this context that riksu does not mean ‘branch’ or any other part of 

a tree. lt is a term used to describe a piece that is attached to another constructed object ». Sur le 

thème de l’arbre de la vie assyrien et ses reflets postérieurs, on renvoie aussi à l’article de Parpola 

(1993). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  270 

Les Empires achéménide et parthes   

 

L’époque achéménide atteste également l’importance du palmier dans le 

répertoire figuratif associé à la sphère royale383. Pensons, à titre d’exemple, aux 

sceaux provenant de l’archive des Fortifications de Persépolis. Ces documents 

participaient activement au programme d’iconographie impériale de Darius Ier (522-

486 avant notre ère) et de ses successeurs. Parmi ceux-ci nous voulons attirer 

l’attention sur une catégorie spécifique des sceaux, à savoir, les sceaux porteurs 

d’une formule fixe relative au nom royal. Significativement, ceux-ci présentent 

toujours un ensemble spécifique des figures iconographiques : la figure royale, une 

inscription trilingue (en élamite, babylonien et vieux-perse) et, enfin, le palmier, 

toujours représenté sous forme d’un exemplaire femelle, portant des régimes de 

dattes (Finn 2011, 231)384. En outre, dans la majorité des sceaux nous trouvons 

aussi le disque ailé, normalement positionné au-dessus de la tête de la figure 

humaine. Ces objets révèlent la relation complexe entre les divinités, le roi et ses 

sujets. En général, le corpus des sceaux de l’archive des Fortifications de 

Persépolis montre une manifestation élaborée d’une iconographie royale, insérée 

dans le cadre d’une vision microcosmique (Finn 2011, 229). La présence des 

palmiers dans le programme iconographie de ces sceaux, qu’intègrent un nombre 

limité des figures, ne peut pas donc être aléatoire. Comme l’a déjà remarqué 

Schmidt (1957, 8), la figure du palmier est sans doute significative en ce contexte, 

surtout si on considère la majeure représentation du cyprès dans les décorations 

 
383 Nous voulons également attirer l’attention sur un dossier des études concernant l’idéologie 

monarchique achéménide et étroitement lié au sujet ici examiné. Nous nous referons au thème du 

roi-horticulteur, qui a fait l’objet de plusieurs études de Briant (1982 : 431-473; 2003). À ce propos, 

le chercheur a mis en évidence que « la composante ‘horticole’ » dans l’idéologie royale 

achéménide est uniquement attestée par un corpus des sources littéraires et épigraphiques 

grecques. Cependant, cette composante trouve une correspondance dans un nombre réduit de 

données matérielles, telles que des sceaux, une monnaie et une empreinte de la période 

achéménide. Ces pièces témoignent des « rapports privilégiés entre le roi et la végétation, eux-

même symbolisés par la multiplication des paradis » (2003 : 35).  
384 Aʿlam (1994) nous rappelle l’association dans le Croissant fertile entre les palmiers féminins et  

certaines divinités, tels que Mylitta en contexte mésopotamien et Astarte en Phénicie.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  271 

persanes. Bien évidemment, leur apparition dans la composition répondait à une 

exigence spécifique et leur figure donc renvoyait nécessairement à la sphère du 

pouvoir royal. À titre d’exemple, considérons la scène qui apparaît sur le sceau PFS 

7 (figure 28). Il s’agit d’un exemplaire du groupe des sceaux porteurs du nom de 

Darius Ier, daté au 503-502 avant notre ère. Il comporte la figure royale, habillée du 

kandys persan et d’une couronne murale, représentée debout avec la tête tournée 

à sa gauche. Ses deux mains tiennent par les cornes deux bœufs ailés. Le disque 

ailé figure au-dessus de sa tête et le buste humain regarde à sa gauche et lève ses 

bras en l’air. Pour ce qui est de l’arbre, nous voyons deux exemplaires de palmier 

femelle sur les côtes droit et gauche, à encadrer la scène385.  

 Nous avons consacré cette brève digression au palmier pour montrer 

comment il avait été choisi pour faire partie du plan iconographique royal, où 

l’aspect microcosmique est bien manifeste. À présent, nous pouvons examiner les 

données textuelles qui nous suggèrent l’existence d’arbres artificiels au sein de 

l’environnement palatial achéménide. L’emploi d’une pratique déjà répandue à la 

cour assyrienne ne doit pas surprendre. Comme le montre bien Khaleghi Motlagh 

(1988), le cérémonial de la cour achéménide avait bénéficié des enseignements 

soit des Égyptiens soit des Assyriens. 

Hérodote est le premier à mentionner deux exemplaires des plantes dorées 

dans ses Ἱστορίαι (‘Histoires’, 7.27). Le passage narre la rencontre entre Xerxès 

Ier et Pythios, petit dynaste lydien et probable petit-fils de Crésus. On lit dans le 

texte (Hérodote 2003, 7 : 75) : 

  

Venu dans cette ville attendre le passage du Roi, Pythios fils d’Atys, 

Lydien, traita toute l’armée royale et Xerxès lui-même avec la plus 

grande somptuosité, et offrit volontairement de fournir de l’argent pour 

les frais de la guerre. En présence des offres de Pythios, Xerxès 

demanda aux Perses de son entourage qui était ce Pythios et quelle 

 
385 Voir à son égard Garrison (1991, 13‑14); Garrison et Cool Root (2001, 68‑70). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  272 

fortune il possédait pour faire ces offres. Ils répondirent : « Seigneur, 

c’est lui qui fit don à ton père Darius du platane d’or et de la vigne, et qui 

maintenant encore est des hommes que nous connaissons le plus riche 

après toi ». 

 

Nous apprenons de ce récit que Darius Ier, père de Xerxès, avait reçu en don de la 

part de cette dynastie micrasiatique le platane et la vigne en or. Nous connaissons 

aussi l’origine probable de ces deux artefacts. En réalité, elles ont été attribuées au 

célèbre Théodore de Samos, architecte et sculpteur actif entre le 560 et le 520 

avant notre ère. Celui-ci semble avoir travaillé à la cour de Crésus (560-548), où il 

aurait effectivement pu créer les deux plantes mentionnées (Moreno 1966, 811).  

Remarquons aussi que la tradition classique identifie en lui le pionnier de la fusion 

du bronze (Athénée de Naucratis 2001, 3 : 1279, n. 8)386. Cet élément contribue à 

renforcer la possible attribution à Théodore de Samos de ces deux plantes 

artificielles.  

 La tradition successive conserve la mémoire de deux objets royaux et révèle 

aussi la célébrité qui les entourait. Xénophon dans ses Ἑλληνικά (‘Helléniques’, 

7.1.38) rapporte un récit d’Antiochus d’Arcadie. Celui-ci avait fait partie d’une 

ambassade envoyée à la cour achéménide de Suse en 367, pendant le règne 

d’Artaxerxès II (r. 405-359 avant notre ère). On lit dans ce passage (Xénophon 

1936, 2 : 181) : 

 

Il [Antiochus] ajouta que ces grandes richesses n’étaient, à son avis, que 

galéjades, et que le platane d’or dont on faisait tant d’histoires ne serait 

pas assez grand pour donner de l’ombre à une cigale.    

 

 
386 Voir à cet égard ce qui écrit Pline l’Ancien (Naturalis Historia XXXIV, 83 ; XXXVI, 90).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  273 

Ces notes négatives sur la cour achéménide, ainsi que son refus des dons offerts 

par le souverain, attestent le ressentiment d’Antiochus. En fait lui, comme tous les 

Arcadiens, avait reçu un traitement défavorable à la cour achéménide, 

contrairement aux Éléens. La dévalorisation de l’arbre en or, qui pour ses 

dimensions ne serait pas en mesure de « donner l’ombre à une cigale », s’explique 

donc sur la base de ce fait. Remarquons que comme dans le récit d’Hérodote, la 

plante artificielle est un platane et non un palmier387. Un autre détail nous semble 

ici digne d’intérêt : Xénophon souligne que ce platane en or était très renommé, 

même en territoire grec. Cependant, on perd la trace de la vigne et du platane après 

la prise de Suse en 314 par les armées d’Alexandre. On trouve un récit significatif 

par Diodore de Sicile (19.48), qui mentionne le trésor découvert dans l’acropole par 

Antigone :  

 

Antigone se mit en route vers Suse. Il rencontra sur les bords du 

Pasitigre Xénophile, gardien des trésors de Suse, qui avait été envoyé 

par Seleucus avec l’ordre de faire tout ce qui lui serait recommandé. 

Antigone feignait de compter Seleucus au nombre de ses plus grands 

amis ; mais en réalité il craignait que Seleucus ne changeât d’idée et ne 

lui fermât le passage. Antigone prit possession de la citadelle de Suse, 

où il s’empara de la vigne d’or grimpante388 et d’une foule d’autres objets 

précieux, évalués à environ quinze mille talents. À cela il faut joindre tout 

l’argent qu’il avait retiré de la vente du butin, des couronnes d’or et de 

divers présents, ce qui faisait une nouvelle somme de cinq mille talents, 

 
387 L’association étroite entre les Achéménides et le platane a survécu à l'épreuve du temps, en 

prenant une nouvelle forme dans l’Europe du XVIIIe siècle. Cette association est en fait 

magistralement témoignée dans le Serse, opéra composée par Händel, sur un livret de Francesco 

Cavalli. Le premier air de Serse, le très connu Ombra mai fu, exprime l’amour du souverain 

achéménide pour un beau platane, dont il tombe amoureux. Le motif de la passion de Serse pour 

l’arbre semble venir du récit de Hérodote (VII.31), qui narre son rencontre avec un platane. Celui-ci 

était si beau qu’il l’orna avec de colliers et de bracelets d’or et il ordonna à un de son Immortel de 

le protéger.    
388  Hoefer traduit « arbre d’or », qui nous avons changé dans le texte avec « vigne d’or grimpante » 

pour rendre le grec τήν τε χρυσῆν ἀναδενδράδα (Diodorus Siculus 1947, 362).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  274 

indépendamment des trésors qu’il avait recueillis dans la Médie et à 

Suse389. (Diodore de Sicile 1846, 49‑50) 

 

Constatons que même le texte de Diodore semble présumer que ses lecteurs 

avaient déjà connaissance de la célèbre vigne en or des rois persans. Selon toute 

probabilité, la vigne, souvent en association avec le platane, appartenait au 

répertoire connu aux Grecs à l’égard de fastueuses richesses des Perses390. Sans 

pousser plus loin nos réflexions sur les exemplaires des plantes artificielles 

achéménides, nous ne pouvons que constater la possible diffusion de ce genre 

d’objet dans la proximité des sièges impériaux. On possède en fait un exposé des 

richesses présentes dans les salles privées du roi à Persépolis, lors de la conquête 

macédonienne. Un témoin privilégié de ce spectacle est l’historien et chambellan 

d’Alexandre, Charès de Mytilène. Son récit survit dans Athénée de Naucratis (m. 

après 223 de notre ère), auteur des Δειπνοσοφισταί (‘Deipnosophistes’)391. 

Toutefois, nous pouvons remarquer que les données à notre disposition nous ne 

permettent pas d’établir en toute sécurité si ces exemplaires d’arbres artificiels 

étaient pourvus d’un système mécanique. En effet, il est probable aussi qu’il 

s’agissait de simples représentations plastiques, embellies des pierres précieuses. 

Quoi qu’il en soit, nous avons également considéré comme important de montrer 

 
389 Boucharlat (2010, 377) rappelle qu’une tradition des auteurs classiques souligne l’intérêt des 

Achéménides pour thésauriser. Nombre d’écrivains (on pense à Curce V.2.11 ou encore au même 

Diodore XVII.56.1) attirent l’attention sur la richesse des trésors royaux découverts par Alexandre 

lors de la conquête. Cependant, aucun de ces auteurs fait état de la richesse y trouvée, sauf les 

maigres détailles que nous avons pris en considération.         
390 La description de Charès de Mytilène dans les Deipnosophistes nous informe que : « L’amore 

per il lusso dei re persiani arrivò al punto che nell’alcova reale, adiacente alla tastiera del letto, si 

trovava un forziere ampio cinque divani, nel quale erano stipati cinquemila talenti d’oro, ed era 

chiamato “guanciale del re”; dalla parte dei piedi c’era un altro forziere, dell’ampiezza di tre divani, 

con tremila talenti d’argento, e questo era chiamato “poggiapiedi del re”. Nella stanza da letto c’era 

inoltre una pianta di vite fatta d’oro e di pietre preziose, che pendeva sopra il letto (questa vite – dice 

Aminta nelle Tappe) – aveva anche grappoli formati dalle gemme più preziose); non lontano dalla 

vite stava un cratere d’oro, opera di Teodoro di Samo» (Athénée de Naucratis 2001, 3 : 1279‑80).  
391 On renvois surtouts aux fragments de certains auteurs, collectés dans le Die Fragmente der 

Griechischen Historiker de Jacoby (1923-1958), tels que Charès de Mytilène (FgrHist 125 F2), 

Aminte (FgrHis 122 F6) et Phylarque (FgrHis 81 F41).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  275 

la diffusion de cet élément artistique dans les différents contextes palatiaux du 

Moyen Orient. Il nous semble possible de mettre évidence une continuité dans le 

succès rencontré par l’arbre artificiel comme symbole royal, dès l’époque 

assyrienne. Il ne faut pas non plus passer sur silence le fait que l’arbre achéménide 

volé par les Macédoniens fait écho à la découverte archéologique des pointes de 

palmier assyriennes, de 600 ans plus vieux, toujours dans le même site de Suse. 

 Iafrate (2015, 81), sortant de la réalité historique et en s’immergeant dans 

les récits littéraires, montre justement le succès de cette symbolique du platane et 

de la vigne dans le Roman d’Alexandre. Comme elle l’explique bien, la survivance 

de ce motif dans l’épopée du conquérant macédonien peut s’expliquer avec « the 

historical interference of the sack of Persepolis ». Cependant, dans le Roman 

d’Alexandre la vision de cet arbre n’est pas associée au palais royal persan, mais 

plutôt à la cour indienne du roi Pôros392. 

 

 Les données textuelles hellénistiques témoignent de la valeur des palmiers 

dorés aussi dans l’Égypte ptolémaïque (283-246 avant notre ère). Au cours de la 

procession de Ptolémée II Philadelphe à Alexandrie, que nous avons déjà eu 

l’occasion de mentionner à propos des automates, sept palmiers défilèrent sur un 

nombre égal des chars393. Callixène de Rhodes, qui nous a laissé une description 

détaillée du cortège, mentionne les palmiers artificiels en connexion avec d’autres 

objets destinés au culte d’un dieu, probablement Apollon (Callixène de Rhodes 

1983, 119‑20). Malheureusement, là encore, la description nous ne permet pas de 

comprendre s’il s’agissait des plantes automatiques. Souvenons-nous que le 

célèbre ingénieur Ctésibios, comme on l’a souligné dans la troisième section, était 

très proche à la famille royale de Ptolémée II Philadelphe. Par conséquent, s’il 

s’agissait d’arbres mécaniques, il est fort probable qu’ils étaient des créations de 

 
392 D’après le texte, « There was a golden vine, with golden leaves, hanging between the columns: 

its branches were of crystal, studded with rubies and emeralds […]. Outside the palace there were 

[…] golden plane trees and in their branches were many kinds of birds of various colours, with golden 

beaks » (Stoneman 2012, 4‑5).  
393 Voir à ce sujet l’œuvre de Callixène de Rhodes (1983, 22‑23; 120). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  276 

Ctésibios lui-même. Certainement, nous ne pouvons pas exclure que les 

connaissances techniques développées dans le règne ptolémaïque n’aient pas 

atteint rapidement les territoires persans sous les Séleucides et les Parthes. En 

l’absence de données précises pour la période parthe, nous ne pouvons pas le 

démontrer concrètement. Cependant, il n’y a pas de raisons de douter qu’un règne 

puissant comme celui des Parthes, au pouvoir pour environ quatre siècles, et 

entouré aussi de cultures fortes dans le domaine des sciences, n’ait pas développé 

des connaissances techniques spécifiques. En outre, en considération de la 

profonde hellénisation en cours à cette époque, manifeste surtout dans les 

pratiques artistiques et architectoniques, il n’y a pas raison de nier la circulation des 

savoirs dans le domaine scientifique entre l’Iran et les pays limitrophes.          

  

1.2. Les plantes mécaniques du šāhānšāh sassanide  

 

 Pour ce qui concerne la période qui nous intéresse plus particulièrement, 

l’époque sassanide, les données archéologiques et textuelles sont là encore en 

nombre limité. Ackerman et Pope ont été parmi les premiers à avoir attesté la 

diffusion des motifs végétaux dans l’art sassanide. En particulier, dans l’image de 

la vigne, qui apparaît dans plusieurs matériaux (stucs, textiles, objets en métal), ils 

ont reconnu la représentation de l’ « arbre cosmologique »394. Quoi qu’il en soit, les 

témoignages artistiques attestent la réception en contexte sassanide de la 

symbolique de la vigne et du palmier comme plantes associées à l’abondance et à 

la fertilité (Pope et Ackerman 1946, 52). Considérons à ce sujet le programme 

iconographique présenté dans le plat en argent que nous avons pris en 

 
394 Ackerman (1946) propose une analyse d’un textile sassanide avec décorations d’un roi 

sassanide qui rend hommage à ce qu’elle identifie avec une représentation de l’arbre cosmologique. 

Encore, Ackerman et Pope (1946, 50) reconnaissent la même image dans le plat en métal conservé 

au musée d’Art de Tolède (figure 29), dans lequel une vigne en fleur remplit l’entier espace du plat. 

Pope (1977, 2 : 615) souligne aussi la présence de ce même élément décoratif dans l’iconographie 

des stucs, tels que l’exemplaire provenant de Kīš. La symbolique est très claire : la vigne est encore 

une fois image de fertilité.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  277 

considération dans la troisième section (figures 10a-b). Daté à l’époque sassanide 

tardive ou, au plus tard, à la première époque islamique, l’objet montre une 

architecture sassanide, entourée par une végétation luxuriante. Sans entrer une 

nouvelle fois dans la discussion des deux historiens de l’art vis-à-vis à de l’image 

reproduite, on pourra simplement constater la ténacité du symbole du palmier. Là 

encore, en effet, on le trouve associé à un contexte royal, possible représentation 

d’un paradis naturel sur terre, où l’élément végétal s’entremêle avec l’espace 

régalien.  

Pour ce qui concerne le cas spécifique d’arbres artificiels, des sources nous 

attestent leur existence. De plus, ces sources attestent aussi de la valeur 

symbolique de tels objets, qui circulaient en qualité des dons précieux entre cours 

royales. C’est notamment le cas d’un palmier sassanide, envoyé au basileus 

byzantin. Il est mentionné dans le chapitre sur les cadeaux du Kitāb al-Musammā 

bī al-Maḥāsin wa al-Aḍdād (‘Livre des Beautés et des Antithèses’). 

Traditionnellement attribué à al-Jāḥiẓ395, l’ouvrage propose une description 

importante de la circulation des automates entre le Byzantin Maurice (r. 582-602) 

et le Sassanide Ḫusraw II (r. 590-628)396. Ce pseudo-Jāḥiẓ nous informe que 

Ḫusraw II envoya une riche ambassade à l’empereur byzantin comme signe de 

reconnaissance pour l’aide militaire et économique reçue dans la lutte contre son 

rival Wahrām Čūbīn. Parmi les trésors, il y avait :  

 

 
395 Mohsen Zakeri (2016, 1‑2) remarque que les dictionnaires bio-bibliographiques arabes attribuent 

deux cents ou trois cents traités à al-Jāḥiẓ. Il semble plausible que le nom célèbre et bien connu 

d’al-Jāḥiẓ a été ajouté à certains livres par des copistes successifs et par des vendeurs des 

manuscrits dans le but d’incrémenter leur circulation et pour tirer des bénéfices. Gerlof van Vloten 

a contesté énergiquement l’attribution du Kitāb al-Musammā bī al-Maḥāsin wa al-Aḍdād à al-Jāḥiẓ 

(al-Jāhiẓ 1898, V‑XIV). 
396 D’après Inostrantsev (1926, 45), il est plausible que ce récit sur les échanges des dons a été pris 

d’une version arabe d’un texte moyen-perse.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  278 

Un palmier doré, avec les frondes en émeraude, la floraison en perles, 

les branches d’agate rouge et la partie inférieure des branches [karab] 

en onyx397. 

 

Il s’agissait donc d’un objet précieux, embelli des pierres précieuses. Le texte ne 

mentionne pas la nature mécanique de l’objet. Cependant, il nous semble quand 

même intéressant de constater l’apparence artificielle de cette plante.  

Une autre référence à un palmier doré possédé par les Sassanides se trouve 

encore dans le Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf (‘Le livre des dons et des raretés’). 

L’anonyme fatimide cite un arbre artificiel très similaire à celui envoyé à l’empereur 

Maurice. Voici ce qu’il écrit :  

 

Muṣʿab al-Zubayrī mentionne qu’à l’époque du gouvernement de 

Muṣʿab ibn al-Zubayrī sur les deux Iraqs, un des gouverneurs du 

Ḫurāsān tomba sur un trésor, où il trouva un palmier, ayant appartenu à 

l’un des Sassanides. Il était modelé (maṣūġa)398 en or et incrusté de 

pierres précieuses, de rubis rouges et jaune (yāqūt aṣfar)399 et du 

péridot. Il le porta à Muṣʿab, qui assembla [des experts] pour le dresser. 

Sa valeur s’élevait à deux millions des dinars.  

 

Cette deuxième source n’associe pas la plante artificielle à un souverain en 

particulière. Cependant, sa présence dans un trésor du Ḫurāsān semble suggérer 

que cet arbre en or, embelli des pierres précieuses, faisait partie des richesses que 

Yazdgird III avait porté avec soi lors de sa fuite de Ctésiphon. Les ouvrages du 

 
397 Texte arabe en annexe, p. 419. 
398 Texte arabe en annexe, p. 419-20. On suit ici la lecture proposée par al-Qaddūmī (1996, 179; 

351). Elle remarque que le terme maṣnūʿa (« faite »), présent dans l’édition de Ḥamīdullāh (1959, 

173) est incorrect. Sur la base du seul manuscrit (fol. 39b) existant de ce texte anonyme, conservé 

dans la Bibliothèque Gedik Ahmet Paşa (ʿUmūmī 702), elle suggère donc de lire maṣūġa 

(« modelée, façonnée »).  
399 Al-Qaddūmī (1996, 179) émet l’hypothèse qu’il s’agit de la topaze.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  279 

pseudo-Jāḥiẓ et de l’anonyme fatimide mentionnent alors deux exemplaires 

différents des plantes. On constate que le palmier artificiel pouvait donc servir aussi 

bien dans les contextes domestiques que dans l’espace international comme 

cadeaux diplomatiques. La survivance de la mémoire de ces objets raffinés dans 

les sources islamiques confirme la popularité dont ils jouissaient même après des 

siècles. Leur célébrité était telle que l’on continuait à construire des objets 

similaires400. Il nous semble possible que cette célébrité fût liée à leur nature 

particulière d’objet mécanique. Bien que les sources ne disent pas explicitement 

que les palmiers étaient des automata, de nombreux éléments le suggèrent. En 

premier, on a déjà eu l’occasion de remarquer la diffusion d’arbres mécaniques 

dans l’antiquité tardive, dont le fonctionnement avait été théorisé par l’ingénieur 

alexandrine Philon au IIIe siècle avant notre ère. Ce genre de connaissances 

techniques était sûrement disponible sur le territoire perse depuis longtemps. Nous 

sommes fortement persuadés que la présence des objets mécaniques dans 

l’environnement palatial sassanide était cruciale. En outre, nous savons que des 

dispositifs ingénieux en forme d’arbre (un platane, lorsqu’il y a une précision dans 

les textes), étaient assez fréquents à la cour byzantine et, plus tard, dans les palais 

des souverains musulmans401. Remarquons aussi que la source anonyme de la 

période fatimide nous donne une information que nous ne pouvons pas ignorer. Il 

apparaît que le gouverneur du Ḫurāsān transmit le palmier d’or à Muṣʿab ibn al-

Zubayrī qui, pour le dresser correctement, appela des experts. Est-ce que l’auteur 

veut nous suggérer qu’il s’agissait d’un arbre mécanique ? Or, peut-être, c’était plus 

simplement une statue complexe, organisée en petites parties qui s’articulaient les 

unes aux autres ? Les questions restent ouvertes ; cependant l’hypothèse qui 

 
400 Pensons à titre d’exemple à un palmier d’or et fruits des pierres précieuses fatimide, passé dans 

les mains de Naẓir al-Juyūš. Voir à cet égard le récit qui en font l’anonyme du Kitāb al-Hādāya wa 

al-Tuḥaf (Qaddūmī 1996, 162‑63), et al-Maqrīzī (Kahle 1935, 359). 
401 Souvenons-nous du complexe ensemble des cérémoniels qui avaient lieu à la cour byzantine et 

du rôle pris par les automates et par d’autres objets techniquement raffinés, tels que les orgues, 

dans les pratiques rituelles de la cour. Iafrate (2015, 70‑71) fournit une liste très pratique de tous 

les automates présents dans la cour byzantine et cités dans les sources primaires.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  280 

considère l’existence des mécanismes simples, présents sous la forme d’arbres – 

et peut-être aussi sous formes animales –, nous semble viable.  

 

1.3. Plantes artificielles et forêts mythiques dans la littérature moyen-perse 

 

 En quittant le domaine de l’histoire pour s’immerger dans le règne de la 

littérature, il nous semble intéressant de se pencher brièvement sur une métaphore 

très suggestive évoquée dans la narration moyen-perse. Cette métaphore relie 

l’image d’un arbre artificiel au monde matériel créé par Ohrmazd. Nous devons 

notre connaissance des détails de ce symbole à un ouvrage d’eschatologie et 

d’apocalyptique zoroastrien, le Zand ī Wahman Yasn (‘Le commentaire du 

Wahman Yasn’)402. Les premier et deuxième chapitres conservent deux versions 

différentes d’un dialogue entre Zoroastre et Ohrmazd403. Au cours de leur 

conversation, le prophète demande à son dieu la signification d’un rêve, où il dit 

d’avoir observé un arbre avec quatre (1, 3-11) ou sept branches (3, 19-29). Nous 

proposons de voir plus en détails une partie du passage du troisième chapitre, dans 

une version française qui s’appuie sur l’édition critique de Cereti (1995b, 135; 151), 

ainsi que sur sa traduction anglaise :  

 

19. Et j’ai vu un arbre qui avait sept branches : une en or, une en argent, 

une en cuivre, une en laiton, une en plomb, une en acier et une sur 

 
402 Sur la définition d’« eschatologie apocalyptique », appliquée à la littérature zoroastrienne qui 

montre « a passionate concern for ultimate justice to be administered at the end of time », voir Boyce 

(1984, 57). 

Une édition philologique du Zand ī Wahman Yasn, suivie d’une traduction en anglaise, a été éditée 

par Cereti (1995b).  
403 Cereti (1995b, 9) explique la présence de deux narrations de la vision de Zoroastre en s’appuyant 

sur le fait que probablement le premier chapitre appartient à une version abrégée et plus ancienne 

du Zand ī Wahman Yasn. Il contribue à cette hypothèse aussi le fait que dans la version pāzand les 

deux premiers chapitres ne s’y trouvent pas. Ça pourra peut-être expliquer la différence dans le 

nombre des branches de l’arbre : quatre selon la version du premier chapitre et sept selon le 

troisième.      



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  281 

[lequel] le fer a été mélangé. 20. Ohrmazd dit : « Ô Spitāmān Zarduxšt, 

ça c’est ce que j’ai prédit. 21. Le tronc de cet arbre que tu as vu, celui 

c’est le monde matériel que moi, Ohrmazd, j’ai créé. 22. Et ces sept 

branches que tu as vues, ceux-ci sont les sept époques qui viendront 

(haft āwām ast ī rasēd)404.     

 

La description continue avec l’explication détaillée de la vision. Ohrmazd 

montre à quoi correspond chaque branche de l’arbre métallique. Il s’agit des sept 

époques futures de l’histoire du monde, de la révélation d’Ohrmazd à Zoroastre, ou 

bien, le moment présent de la narration405. Si la première branche, en or, 

correspond à la période du règne du roi Wištasp, la dernière, en revanche, signale 

l’arrivée des dēw aux cheveux séparés (dēwān ī wizārd-wars). Sans vouloir entrer 

dans les détails du passage du Zand ī Wahman Yasn, nous voulons quand même 

nous pencher brièvement sur l’image de cet arbre. Comme l’écrit Hultgård (1995, 

110), « l’emploi de cette image est limité à des périodes de l’histoire de l’Iran 

zoroastrien, mais derrière cet emploi on devine une image de caractère plus 

cosmique ». La grande plante métallique dotée de quatre ou sept branches partage 

 
404 Texte moyen-perse en annexe, p. 411. Différente est la lecture de Gignoux (1986, 58) de ce 

dernier passage. Il suggère, en comparant le passage avec un extrait du Dēnkard (étudie dans 

l’édition de Madan), que le manuscrit présente une erreur et que la phrase correcte aurait dû être : 

« āhan ī *xāk gumēxt » (en translittération : ʾsn' ʾPL ʾpl gwmyḥt), c’est-à-dire « fer mêlé de terre ». 

Dans son optique, il est donc possible que le scribe ait omis le mot *xāk, en l’ayant interprété comme 

une dittographie du mot qui suit, à savoir abar. Néanmoins, les diverses lectures proposées à l’égard 

de cette séquence ont établi les positions divergentes de ceux qui soutiennent l’influence de la 

tradition iranienne sur la composition du Livre de Daniel (2, 27-40) et ceux qui se trouvent en parfaite 

opposition. Le Livre de Daniel, rappelons-le, mentionne le songe du roi Nabuchodonosor, où une 

statue composée des matériaux divers est évoquée. Chacun de ses composants symboliserait un 

des quatre règnes, dont le dernier correspond aux pieds, dont une partie est en fer, l’autre d’argile. 

Si Gignoux (1986, 57‑58) sur la base de ce qui précède, soutient l’influence du Livre de Daniel sur 

le texte apocalyptique zoroastrienne, Boyce et Grenet (1989, 386) ne sont pas de même avis, mais 

ils proposent une interprétation inverse. L’étude de certains manuscrits du Dēnkard et du Zand ī 

Wahman Yasn, conduite par Vevaina (2011, 249‑51), en revanche, semble montrer l’inconsistance 

de l’interprétation de Gignoux. Il suggère en effet qu’il ne s’agit pas de l’erreur d’un scribe, mais 

plutôt d’un erreur typographique dans l’édition du Dēnkard de Madan, consultée par Gignoux.   
405 Sur la présentation de la tradition des âges métalliques, dont une version sans références à 

l’arbre figure aussi dans le neuvième livre du Dēnkard, on renvoie à Hultgård (1995). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  282 

sa nature cosmique avec un autre exemplaire sacré du monde végétal, mentionnée 

dans la littérature avestique. Il s’agit d’une plante génératrice et féconde, mais aussi 

bénéfique et guérisseuse. Le Yašt 12, 17, dédié au dieu Rašnu, divinité de la 

justice, le décrit en ces termes :  

 

Lorsque tu es, ô ašavan Rašnu, sur cet arbre de l’aigle, qui se trouve au 

milieu du lac Vourukaša, qui a de bons et efficaces remèdes, que l’on 

appelle Vīspō.biš, sur lequel a été placée la semence de toutes les 

plantes » (Lecoq 2016, 474). 

 

La séquence, qui donne « les éléments d’une cosmologie », situe l’arbre mythique 

dans un contexte cosmique (Hultgård 1995, 111). Le même est vrai pour un 

passage tiré du Widēwdād. Le cinquième fargard (5,15), qui traite surtout de la 

pollution des cadavres, le mentionne en relation à la mer Vourukaša. Identifié avec 

le nom Hvāpī, il est décrit comme l’origine des toutes les plantes406. Ces deux textes 

avestiques rendent manifeste la nature cosmique de l’arbre placé au milieu de la 

mer Vourukaša. En fait, sa puissance génératrice fait de lui une « réserve génétique 

pour toute la vie végétale » (Hultgård 1995, 111). Remarquons que des références 

à cet arbre existent aussi dans la littérature moyen-perse, qui le nomment wan ī 

was-tōhmag, « l’arbre aux nombreuses semences »407. Le Bundahišn (litt. ‘La 

création primordiale’) le cite plusieurs fois, dans les chapitres 6D, 5-6, 16, 4-5, 17A, 

2 et 24, 8. Il le présente au centre du lac Frāxkard, nom moyen-perse pour 

l’avestique Vourukaša. En outre, ils soulignent les qualités médicinales du wan ī 

was-tōhm et son rôle de plante primordiale qui porte en soi la semence de chaque 

espèce botanique. Le Bundahišn 16, 4-5 et 24,8 mentionnent le wan ī was-tōhm en 

compagnie d’un deuxième exemplaire végétal avec lequel il est parfois 

 
406 Pour une traduction française de ce passage, on renvoie à Lecoq (2016, 908).  
407 D’autres noms pour cet arbre sont connus, voire à ce propos Boyce (1975, 138) 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  283 

confondu408. Il s’agit d’une divinité-plante, nommée Gaokǝrǝna-, qui est déjà 

évoquée dans le vingtième fargard du Widēwdād409. La littérature moyen-perse 

nomme cet arbre Gōkarn. Remarquons que le Wizīdagīhā ī Zādspram (‘Les 

sélections de Zādspram’, 3, 39-40) confirme aussi la proximité des deux plantes, 

avec une richesse de détails qui suggère une possible source commune partagée 

avec le Bundahišn (Hultgård 1995, 114)410. Ce dernier texte glose aussi le Gōkarn 

avec l’expression « hōm ī spēd », le Hom blanc, un véritable symbole de vie et 

d’immortalité (Panaino 2018a, 114‑15)411. Aussi, quoique les sources moyen-perse 

montrent une certaine confusion à l’égard de ces deux plantes, nous comprenons 

clairement leur complexe force symbolique. Comme on l’a vu, l’arbre est à la fois 

métaphore de fécondité et pouvoir vivifiant, à la fois réserve de soins pour toutes 

sortes de maladies412. En effet, si l’arbre Gōkarn permet la résurrection des corps, 

en ayant une forte symbolique eschatologique, le Was-tōhmag a plutôt une valeur 

médicinale. Pourtant, la valeur sémantique de l’arbre ne se résume pas à cela. 

Panaino (2018a, 114) souligne fort justement l’image de l’arbre comme connecteur 

entre la sphère terrestre, humaine et celle céleste. En ce sens, le tronc de l’arbre, 

qui s’élève vers le ciel, est à entendre comme l’axis mundi : 

 

 
408 Je tiens à remercier S. Azarnouche qui a partagé avec nous ses notes du séminaire de l’École 

Pratique des Hautes Études concernant la traduction et le commentaire du Bundahišn (Azarnouche 

2014-2018). 
409 L’étymon est douteux ; probablement il peut être rendu comme « oreilles de taureaux ». Pour 

une discussion approfondie et riche en bibliographie on renvoie à Panaino (2018a, 117).  

On lit dans le Widēwdād 20,4 : « Alors, moi, Ahura Mazdâ, j’ai produit les plantes guérissantes, 

nombreuses, par pleines centaines, nombreuses, par pleins milliers, nombreuses, par pleines 

dizaines de milliers, autour du seul Gaokərəna » (Lecoq 2016, 1038). 
410 Ça c’est vrai aussi pour le Dādestān ī Mēnōg ī Xrad (‘Les jugements de l’Esprit de la Sagesse’, 

62, 28). Il nous semble important de souligner que le Wizīdagīhā ī Zādspram évoque une métaphore 

diverse de l’arbre, incluse dans un contexte eschatologique, où la frondaison représente les âmes 

des justes et les racines celles des damnés. 
411 Une autre référence se trouve dans la tradition moyen perse du Sīh-rozag. Ce qu’on l’appelle le 

« petit Sīh-rozag », au paragraphe 7, évoque le « Gōkarn, Hōm ī Spēdag » (E. G. Raffaelli 2014, 

91‑92).  
412 Hultgård (1995, 117) à ce sujet écrit que « à juger par leurs fonctions et leur apparence, ces 

arbres correspondent pour l’essentiel aux deux concepts de l’arbre cosmique et de l’arbre de la 

vie », qui sont fréquemment confondus. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  284 

L’albero, infatti, nella sua verticalità, che lo mette in connessione con la 

dimensione sotterranea ed infera o che lo eleva verso il cielo, si offre 

come un naturale simbolo dell’axis mundi, come il rappresentante 

visibile di un perno cosmico, centro della terra e cardine della volta 

celeste. 

 

Il nous semble pertinent de conclure cette synthèse sur la symbolique de l’arbre 

dans la littérature zoroastrienne, en considérant une apparition diverse, mais 

pertinente. Le Škand-gumānīg Wizār (‘L’exposition pour dissiper le doute’), texte 

apologétique et polémique, s’approprie de l’image de l’arbre pour établir une 

métaphore d’ordre politico-sociale. Les lignes 11-30 du premier chapitre 

apparentent la Wēh Dēn, la Bonne Religion413, à un grand arbre, dont chaque partie 

possède un caractère et une identité particuliers414 :  

 

Et il [Ahura Mazda] a créé la Dēn omnisciente à la ressemblance d’un 

grand arbre ayant un tronc, deux maîtresses-branches, trois branches, 

quatre rameaux et cinq pousses. Le tronc en est la Mesure ; les deux 

maîtresses-branches, agir et s’abstenir ; les trois branches, humat, hūxt, 

hūwaršt, c’est-à-dire Bien-Penser, Bien-Dire, Bien-Agir ; les quatre 

rameaux sont les quatre Conditions de la Dēn selon lesquelles le monde 

est ordonné ; à savoir : les Prêtres, les Guerriers, les Cultivateurs et les 

Artisans ; les cinq pousses sont les cinq chefs dont les noms religieux 

sont : mānbed, wīsbed, zandbed, dahibed zarduštrodom et un chef 

suprême, à savoir le Roi des Rois, le dahibed du monde entier415 ; et 

dans le microcosme, à savoir l’homme, est manifestée la ressemblance 

 
413 La traduction de Wēh Dēn comme « Bonne Religion » est à vrai dire réductrice. Voir à ce propos 

Shaki (1994).  
414 Il ne s’agit pas de la seule apparition de la Wēh Dēn en forme d’arbre dans la littérature moyen 

perse. Considérons le troisième livre du Dēnkard (chapitre 333), qui compare les racines de cet 

arbre au principe de la mesure (paymān). 
415 Tous les termes ont été translittérés en moyen-perse avec le système MacKenzie (1971). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  285 

de ces quatre conditions qui se trouvent dans le monde, en ce sens qu’à 

la tête correspond la condition des Prêtres, à la main, la condition des 

Guerriers, au ventre, la condition des Cultivateurs, au pied, la condition 

des Artisans. Il en va de même aussi des quatre vertus qui sont dans 

l’homme, à savoir la Tempérance, la Valeur, la Sagesse, l’Énergie. À la 

Tempérance correspond la condition des Prêtres, en ce sens que le 

principal devoir des prêtres est, grâce à la tempérance qui inspire la 

réserve et la crainte, de ne pas commettre de péché. À la Valeur 

correspond la condition des Guerriers, car la valeur est le plus noble 

ornement des Guerriers et se définit « virilité spontanée ». À la Sagesse 

correspond la condition des Cultivateurs, car elle est sage 

accomplissement de la culture pour mener le monde jusqu’à la Fraškart. 

À la condition des Artisans correspond l’Énergie, à savoir la meilleure 

conduite de leur métier.  

Tout cet agencement multiforme sur le tronc unique de la Justice et de 

la Mesure s’oppose à son contraire, la Druj et ses organes (J. de 

Menasce 1945, 24‑27)416. 

 

On ne peut que constater la force de la métaphore utilisée dans le premier chapitre 

du Škand-gumānīg Wizār. Dans le cadre de la description du règne d’Ohrmazd et 

celui de ses adversaires, les dēwān d’Ahriman, l’arbre est évoqué triomphalement 

pour représenter la bonne religion et la bonne création. La métaphore rend 

manifeste tout ce qui est visible et invisible de l’organisation religieuse et sociale du 

monde. Le texte passe en revue brièvement les composants fondamentaux de la 

structure de la communauté, en citant les quatre classes sociales, constituées 

respectivement par les religieux, les guerriers, les agriculteurs et les artisans417. 

Encore, il mentionne les différentes typologies de guides religieuses. Remarquons 

 
416 Pour le commentaire voir de Menasce (1945, 30‑31). 
417 On trouve une description similaire dans l’ ʿAhd Ardašīr (‘Le testament d’Ardašīr’), ouvrage 

d’origine sassanide, mais survécu uniquement dans une version arabe (Grignaschi 1966, 74). Sur 

l’organisation de la société sassanide, voir l’étude de Tafaḍḍulī (2000).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  286 

l’insistance sur le rôle primaire du Roi des rois, dahibed (« seigneur ») du monde 

entier. Là encore, la suprématie de la fonction du souverain sassanide est 

réaffirmée. L’exercice de son pouvoir se situe en rapport avec les autres 

ramifications de l’arbre, premier de tous, le pilier même de sa puissance, la Mesure. 

À bien y regarder, cette notion est représentée dans la métaphore de l’arbre par sa 

partie la plus solide, son tronc. Il symbolise concrètement l’élément primaire qui 

soutient la communauté humaine et la philosophie religieuse zoroastrienne. Rendu 

en moyen-perse par le terme paymān, il s’agit d’un concept philosophique 

sassanide qui se penche sur les réflexions aristotéliciennes418. De Menasce (1945, 

30) a été le premier à montrer la dépendance de la notion de paymān de l’Éthique 

à Nicomaque d’Aristote. Comme dans la contrepartie grecque, le paymān indique 

la position intermédiaire entre deux extrêmes. Pour ce qui est spécifiquement de la 

vie communautaire et de l’administration de la justice sur terre, on comprend bien 

que la voie moyenne correspond à celle qui se trouve à mi-chemin entre l’excès 

(frāybūd) et la déficience (abēbūd)419. En tant qu’élément essentiel pour la correcte 

et bonne gestion de l’Empire, le paymān s’incarne, dans la métaphore de l’arbre, 

dans le tronc, la partie la plus solide qui soutient tout le reste.   

 

Symbole de force génératrice, mais aussi pilier cosmique, métaphore de la 

Wēh Dēn et image microcosmique de la création ohrmazdienne, la plante montre 

dans les littératures avestique et moyen-perse un éventail complexe et diversifié de 

signifiants. L’excursus littéraire mené jusqu’à ici avait pour objectif de montrer les 

diverses valeurs attribuées au symbole de la plante tel qu’elles apparaissent dans 

les sources écrites plus proches de l’époque sassanide. Nous pouvons donc 

imaginer que les exemplaires connus des plantes artificielles sassanides – qu’elles 

soient mécaniques ou non – portaient en soi une signifiance particulière que nous 

 
418 La question a été traitée longuement par Shaked (1987), Gignoux (2001) et Shaki (2012b). Voir 

également Azarnouche (2012) sur l’assimilation du concept à des narrations mythologiques autour 

de la personnalité de Jam/Yima. 
419 Termes moyen-perses employés dans le Dēnkard 3, 297, 2 pour définir le paymān, situé dans le 

cadre du système zoroastrien dualiste de lutte.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  287 

ne sommes probablement plus capables de saisir dans son intégralité. Nous 

devons également tenir compte du fait que plusieurs significations pouvaient co-

exister et définir d’une manière différente l’image de l’arbre dans le système culturel 

sassanide.  

Comme on a eu l’occasion de le voir dans cet excursus, les exemples 

artificiels sassanides étaient toujours liés au milieu aulique, en association à la 

figure royale. On a aussi pu souligner que l’idée d’un arbre royal, aux fortes 

connotations religieuses, était déjà diffusée au Moyen-Orient dans le quatrième 

millénaire en devenant très répandue dès le deuxième millénaire (Parpola 1993, 

161). Dans ce contexte, l’arbre sacré a également assumé une forme artificielle. 

Dès l’époque assyrienne jusqu’à l’époque sassanide, ce sont surtout trois genres 

des plantes qui ont rencontré un grand succès : le palmier dattier, la vigne – 

toujours liée au premier – et le platane. Pour ce qui est des exemples d’arbres 

artificiels sassanides mentionnés dans les textes, on a vu qu’il s’agit toujours de 

palmiers. Dans cette section, on a pu souligner la force symbolique de cet arbre en 

Moyen-Orient dès l’époque assyrienne. La littérature moyen-perse aussi célèbre 

les vertus de cet arbre. Pensons, par exemple, au bref texte poétique Draxt ī āsūrīg 

(« L’arbre babylonien »), transcrit en moyen-perse à partir d’un original parthe420. 

Les protagonistes du poème sont un palmier et une chèvre, qui débattent entre eux 

sur leurs propriétés, pour choisir ce qui est plus utile à l’homme – le vainqueur 

s’avérera être la chèvre, en vertu de son utilité particulière pour le maintien du culte 

zoroastrien. Parmi les autres références au palmier que l’on trouve dans la 

littérature moyen-perse, il nous semble digne d’intérêt de mentionner ce qui est 

écrit dans le Bundahišn 17A, 2, une section du texte dédiée aux protecteurs des 

créations diverses :  

 

Parmi les plantes, le palmier dattier qu’on appelle « la plante au sommet 

lacéré » (abar-kirrēnīdag) vaut autant que toutes les plantes dans le ciel 

 
420 Voir à ce propos Unvala (1923), qui présente aussi une traduction anglaise. Sur le même sujet, 

on renvoie à Tafaḍḍuli (1995), qui propose une riche bibliographie.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  288 

et sur terre, hormis l’arbre Gōkarn grâce auquel les morts pourront se 

relever421. 

 

La citation est cruciale, car effectivement elle confirme la grande valeur dont cette 

plante jouait en contexte sassanide. En effet, le palmier s’avère être en second lieu 

par rapport au Gōkarn, l’arbre primordial. Le Gōkarn mythique possède des 

pouvoirs médicaux et vivifiants légendaires ; quant au palmier, espèce végétale 

terrestre, il offre à l’humanité ses nombreuses vertus, très clairement énumérées 

dans le poème Draxt ī āsūrīg422. Mais l’arbre, qu’il soit mythique ou non, est toujours 

un symbole de résurrection, grâce à un cercle de vie qui lui permet de se renouveler 

chaque année au printemps. C’était peut-être justement cette illusion de 

l’immortalité à rendre la plante une image victorieuse, à juste droit associée à la 

souveraineté. Tout bien considéré, il nous semble aussi possible qu’à l’aune de 

cette valeur féconde et vivifiante, ce genre de représentations – autant 

iconographiques que plastiques et, peut-être, mécaniques – participaient à la 

visualisation d’une idée de pouvoir royal, à l’occasion de certaines pratiques 

cérémonielles. Les festivités de la vie sociale et politique sassanide nous viennent 

à l’esprit : les célébrations de Nōw Rōz (Pers. Nawrūz), le Nouvel An. Des sources 

moyen-perses et islamiques décrivent en détail les festivités423. Durant cette 

période le roi recevait à sa cour les tributs des gouverneurs et la visite des nobles, 

dans un cadre solennel qui prévoyait aussi un cérémoniel d’échange des dons424. 

Il nous semble très plausible que des arbres artificiels, peut-être métalliques, 

 
421 Traduction française d’après S. Azarnouche (à paraître).  
422 Le poème célèbre les diverses parties du palmier, qui peuvent être utilisées pour des finalités 

différentes. Avec son bois on construit les planches des bateaux, le balai pour nettoyer la maison, 

le mortier pour cuisiner. Ses frondes produisent l’ombre pour les souverains et elles sont également 

utiles pour construire les paniers.   
423 Voir, parmi d’autres, le troisième livre du Dēnkard (419, 5) et aussi le Kitāb al-taj (‘Livre de la 

Couronne’) du pseudo al-Jāḥiẓ (1954, 167‑69). 
424 Sur le Nawrūz à l’époque préislamique, voir Boyce (2000b). La festivité est ensuite devenue 

centrale dans le calendrier solaire abbasside. Une récente et détaillée étude sur le sujet a été 

publiée par Borroni (2017). On renvoie également au volume de Borroni et Cristoforetti (2016), qui 

ont recueilli toute référence au Nawrūz dans les sources littéraires abbassides.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  289 

jouaient un rôle important dans la définition de l’identité politique du šāhānšāh, dans 

un contexte social privilégié et accessible à une grande partie de la noblesse 

iranienne. La présence de cette typologie d’artefact, surtout si elle est automatique, 

pouvait souligner avec force le début du temps fécond de l’année, le printemps, et 

conséquemment la fonction du roi, placé idéalement comme protecteur de la 

création ohrmazdienne. Le souverain est l’autorité suprême, « dahibed du monde 

entier », selon les mots du Škand-gumānīg Wizār. Le Nōw Rōz représente 

l’occasion annuelle pour renouveler le pacte de fidélité entre le Roi des rois et ses 

sujets. La participation de chacun aux affaires publiques, est en effet scellée par le 

don des tributs et l’échange d’offrandes. Ce soutien, à son tour, assure au roi les 

moyens pour maintenir et renfoncer l’Ērānšahr, avec une promesse d’abondance 

et de fertilité qui restitue le pouvoir symbolique de la plante, mythique et réelle.     



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  290 

Chapitre 2.  

DES PARADIS MECANIQUES TERRESTRES DANS LES COURS BYZANTINE ET 

ABBASSIDE 

 

What a wonderful art is Mechanics! The 

mechanician, if we may say so, is almost 

Nature’s comrade, opening her secrets, 

changing her manifestations, sporting 

with miracles, feigning so beautifully, that 

what we know to be an illusion is 

accepted by us as truth. 

      Cassiodore, Lettre du roi Théodoric à 

Boèce  

 

 

2.1. Byzantins vs. Abbassides : l’escalade de la violence mécanique 

 

Venons-en maintenant à la pratique, aussi bien byzantine qu’abbasside, 

d’embellir les jardins et d’autres espaces de la cour des plantes mécaniques, 

qu’animent des animaux tout aussi mécaniques ainsi que des fontaines 

bouillonnantes. Dans les paragraphes qui précèdent, nous avons déjà eu l’occasion 

d’évoquer brièvement certains éléments, liés notamment à la salle du trône de 

Constantinople et de Samarra. En effet, dans un laps de temps court (environ de la 

moitié du IXe siècle aux premières décennies du Xe), les deux cours enrichirent les 

espaces palatiaux des créations mécaniques, avec un mécanisme de coup et 

contrecoup qui révèlent aussi le côté compétitif de ce phénomène. Plusieurs études 

se sont concentrées sur l’origine de la primauté technique, en insistant tantôt sur la 

supposée supériorité abbasside, tantôt sur celle de son opposant. Iafrate (2015, 

85‑89) a récemment rouvert le débat en favorisant prudemment le parti de soutien 

aux Byzantins. Deux raisons principales expliquent sa position. Tout d’abord, 

l’histoire même de l’Empire byzantin, qui lui a permis de recevoir les enseignements 

hellénistiques longtemps avant la naissance du califat islamique. À cela vient 

s’ajouter le fait que les Abbassides, dès le début du mouvement de traduction – qui 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  291 

a eu lieu dans tout l’empire et en particulier dans la capitale – ont tourné leur regard 

vers Byzance pour repérer des textes à traduire et intégrer de nouveaux savoirs.  

Pour ce qui concerne le premier point, on remarque qu’après la chute de la dynastie 

ptoléméenne en 31 avant notre ère, Alexandrie continua à être un des plus 

importants centres culturels de l’Empire romain et, successivement, de l’Empire 

byzantin. Il en est de même pour d’autres importants centres intellectuels de 

l’Antiquité, tels qu’Athènes et la Syrie. Nous savons avec certitude que les 

enseignements scientifiques et techniques développés en ce milieu depuis 

l’Antiquité, ont été accueillis, reproduits et glosés par les scientifiques byzantins425. 

À cet égard, pour ce qui est du domaine des techniques, souvenons-nous du rôle 

joué au VIe siècle par les mathématiciens et géomètres Isidore de Milet et 

Anthémius de Tralles, chargés par l’empereur Justinien de la construction de la 

cathédrale Sainte-Sophie. Comme le rappelle justement Acerbi (2020, 153‑54), leur 

contribution a été significative pour la survivance et diffusion des savoirs dans le 

domaine de l’optique et de la mécanique. Au premier scientifique sont attribuées 

les éditions des textes d’Euclide, d’Archimède et d’Eutocios et une version 

commentée d’un traité de Heron sur la construction de voûtes426. Pour ce qui 

concerne l’œuvre d’Anthémius de Tralles, considérons le traité Περί παραδόξων 

μηχανημάτων (‘Les Paradoxes de la mécanique’) sur les machines surprenantes, 

dont seulement des fragments ont survécu427. Acerbi rappelle aussi le 

développement des sciences techniques dans l’Italie du sud, qui comporta les 

diffusion et circulation des traités hellénistiques, tel que la Pneumatique de Philon 

ou l’Automata d’Héron. Tout ce genre de connaissances concourt bien évidemment 

 
425 Sur le débat relatif à la narration sur la transmission de la science entre monde grec et byzantin 

et sur la question de la contribution byzantine au développement scientifique on renvoie à la 

synthèse de Lazaris (2020), riche des références bibliographiques. Il nous semble important de 

rappeler ici l’étude fondamentale de la science hellénistique de Russo (2017), publiée en italien pour 

la première fois en 1996. Ceci propose une réévaluation de la contribution hellénistique dans 

l’histoire des sciences, souvent à tort sous-estimée. Pour une traduction anglaise de ce texte voir 

Russo (2004). 
426 L’originel du texte d’Isidore n’a pas survécu à nos jours. 
427 Acerbi (2020, 154) souligne aussi le grand succès rencontré par les études d’Anthémius, 

témoigné par l’important nombre des citations dont il fut l’objet.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  292 

à la réalisation des dispositifs mécaniques présents à Constantinople, bien décrits 

par les chroniques. Ainsi, si on ne peut pas être en désaccord avec Iafrate sur le 

premier point, il est plus difficile d’accepter dans son ensemble la deuxième 

remarque. Bien que nous convenions de l’affirmation initiale de la chercheuse, il 

nous semble nécessaire de recentrer le discours sur l’apparent rapport de 

dépendance abbasside au niveau scientifique. Bien entendu, nous ne pouvons pas 

nier le fait que les intellectuels de l’empire abbasside, sous la volonté et le 

patronage des califes, ont cherché de récupérer nombre de textes grecs. 

Cependant, cette dynamique s’inscrit dans un phénomène plus vaste, d’une durée 

d’environ deux siècles, qui a été bien saisi dans toute sa complexité par Gutas 

(1998). Ayant déjà eu l’occasion de se pencher longuement sur cet argument au 

cours de la deuxième partie de cette étude, nous voulons au moins rappeler ici que 

les sources grecques n’ont pas constitué le seul corpus de textes traduits et 

commentés. Surtout en ce qui concerne certains domaines, tels que les sciences 

du ciel, les ouvrages indiens, syriaques et persans ont été déterminants. D’ailleurs, 

la circulation et la traduction des traités ont aussi pris la voie inverse : nombre des 

sources arabes, spécialement sur l’astronomie, la médecine et les sciences 

« occultes » (interprétation des rêves, géomancie, alchimie, etc.), ont trouvé une 

nouvelle forme dans des traductions en grec byzantin depuis le début du IXe 

siècle428. Néanmoins, le supposé rapport de dépendance scientifique des 

Abbasides vis-à-vis des Byzantins va de pair avec le silence qui couvre ce 

phénomène inverse de traduction. Ce silence devient assourdissant si on considère 

les mots de Gutas, qui dans un article paru il y a quelques années, le dénonce à 

juste titre (2012, 246‑47) :  

 

 
428 Kaldellis a publié un catalogue online, qu’il met régulièrement à jour, où on trouve une riche 

section sur les traductions de l’arabe au grec byzantin, ainsi qu’une bibliographie détaillée. Voir son 

Catalogue of Translations into Byzantine Greek (version III). Se reporter à Gutas (2012, 251‑52) 

pour une étude sur les diverses dynamiques du processus de traduction de l’arabe au grec au sein 

de l’Empire byzantin.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  293 

A telling indication is provided by the gigantic handbook on translation 

published recently by Harald Kittel et al., Übersetzung/Translation/ 

Traduction. In eighteen hundred (1800) large, double-column pages 

covering translations in all cultures and all periods, there is no article on 

the translations from Arabic into Byzantine Greek, though one finds there 

an article on ‘Translation from Tibetan to Mongolian and vice versa’ (pp. 

1250–1254). The earlier ‘Oxford Dictionary of Byzantium’ has but one 

sentence on translations from Arabic. Perhaps even more damning is 

the lack of a section on translations as a scholarly and social activity in 

Byzantium in ‘The Oxford Handbook of Byzantine Studies’, published 

just few years ago. In the part of the handbook on the various disciplines 

that aid Byzantine studies there is a section on dendrochronology (182–

192), but not on translations from Arabic, let alone from other languages. 

There is a mention of the translations only in the chapter on the sciences 

by Anne Tihon (803–819), but only as individual instances of translations 

of primarily astronomical texts. 

 

Sans vouloir entrer dans les détails de la question, il nous semble aussi important 

de remarquer un aspect cardinal de la vie intellectuelle byzantine, entre la 

deuxième moitié du VIIe siècle, qui coïncide avec le début du mouvement 

iconoclaste, et la fin du VIIIe. Celle-ci fut en fait caractérisée par la réduction 

drastique de la production des manuscrits scientifiques et philosophiques qui 

visaient à préserver l’héritage de Anciens429. Comme le souligne encore Gutas 

(2012, 247), la reprise de l’intérêt culturel coïncida grosso modo avec 

l’intensification du phénomène des traductions abbassides, au début du IXe 

siècle430. L’intérêt économique, réveillé par la demande constante des intellectuels 

et mécénats de l’empire abbasside, prêts à payer des sommes importantes, 

 
429 Pontani (2015, 299) remarque que déjà à l’époque de l’empereur Justinien (527-565) la 

participation institutionnelle à la préservation de l’héritage classique avait commencé à s’atténuer.    
430 Ce discours a été analysé en détail dans une autre publication très célèbre de Gutas, « Greek 

Thought, Arabic Culture » (1998, 175‑86). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  294 

contribua certainement au retour des sciences hellénistiques, présentées avec une 

forme différente. L’héritage des Anciens pouvait en effet être de nouveau reçu, à 

travers les traductions faites en langue arabe431.  

Toujours dans le but de souligner la supposée prééminence byzantine, les 

spécialistes ont souvent fait appel à une anecdote qui concerne à la fois le calife 

al-Maʾmūn, à la fois son frère et successeur, al-Muʿtaṣim. Des sources byzantines, 

telles que ϑεοφάνους συνεχισταὶ (‘Les Continuations de Théophane’), mais aussi 

les textes de Georges Cédrène, du Pseudo-Syméon, de Georges le Moine et de 

Léon le Grammairien, nous informent à propos de l’intérêt démontré par un des 

deux califes abbassides à l’égard de Léon le Mathématicien (Lemerle 1971, 

150‑54). Selon les narrations, le calife apprit l’existence de ce savant, qui se 

consacrait à l’étude de la géométrie et de la mathématique, par un prisonnier de 

guerre byzantin. Le calife écrivit alors à l’empereur pour lui demander d’envoyer 

Léon à sa cour pour une certaine période. Le Byzantin refusa, mais l’attention 

accordée par le calife à Léon en éleva sa position sociale. Contrairement à l’opinion 

la plus commune, Gutas (1998, 180) s’oppose à la véracité de cette anecdote. Il 

estime en effet que l’évènement n’est pas crédible, car dans une certaine mesure 

il impliquerait la subordination intellectuelle de la cour abbasside à la cour 

byzantine. En revanche, nous savons qu’à la cour d’al-Maʾmūn al-Ḫwārizmī (m. 

env. 850), célèbre mathématicien et initiateur de l’algèbre classique était actif432. 

Le milieu intellectuel arabe n’était donc pas dépourvu d’experts dans le domaine 

des sciences exactes. La requête du calife ne peut pas être considérée comme le 

résultat d’une intention visant à résoudre un supposé manque d’hommes de 

science. Gutas considère plutôt le récit comme un témoignage de la connaissance 

 
431 Gutas (2012, 250) commente ainsi : « This fact, i.e., that a Byzantine scientific treatise on the 

subjects mentioned did not use its ancient Greek sources directly but through the mediation of an 

Arabic translation of that source translated back into Greek, is neither amazing in itself nor 

extraordinary; in fact, it appears that most scientific writing in Byzantium followed this path. This is 

an unexplored datum in Byzantine studies, and it needs to be investigated vigorously in order for its 

extent to be determined with precision ».  
432 Un des ouvrages le plus significatifs d’al-Ḫwārizmī est le Kitāb al-muḫtasar fī ḥisāb al-jabr wa al-

muqābala (‘Livre abrégé sur la calcualtion de l’intégration et de l’équation’). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  295 

byzantine de phénomènes complexes de traduction qui étaient en cours dans les 

centres culturels de l’empire abbasside. Cependant, les raisons de Gutas ne nous 

semblent pas suffisantes pour nier la véracité de l’anecdote. En effet, la présence 

d’al-Ḫwārizmī à la cour abbasside, aussi bien que celle des autres intellectuels, ne 

justifient pas le fait que le calife ne pouvait pas être intéressé d’accueillir un 

scientifique étranger. Ses savoirs auraient pu nourrir le dialogue et les réflexions 

des savants de la cour abbasside. Il est aussi possible – mais cela reste seulement 

une hypothèse qui pour le moment ne peut pas être confirmée ou infirmée – que 

les Abbasides désireraient la présence de Léon à leur cour pour lui permettre de 

contribuer plus spécifiquement au développement technique, qui en quelques 

années (jusqu’en 850) aurait conduit à la rédaction du premier traité sur les 

dispositifs mécaniques, le Kitāb al- Ḥiyal (‘Livre des dispositifs ingénieux’) des 

frères Banū Mūsā. À ce sujet, on peut souligner deux aspects en faveur de cette 

hypothèse. Tout d’abord, nous savons que Léon était un expert en mathématique 

et géométrie433. Cependant, les sources le célèbrent aussi pour l’invention d’un 

système de communication : le télégraphe optique. Celui-ci, créé par l’empereur 

Théophile, permettait la communication rapide entre la forteresse de Loulon (nord 

de Tarse) et Constantinople. Le système se basait sur la transmission des signaux 

à feu et d’une structure à horloge, positionnée dans tous les relais434. Cela 

permettait en même temps d’avertir d’un danger et d’informer sur la nature du 

danger lui-même, en allumant le feu à l’heure qui correspondait au message à 

transmettre (Lemerle 1971, 154‑55)435. L’attention de Léon envers les techniques 

s’ébruite aussi à travers ce que nous savons de sa bibliothèque personnelle. Parmi 

les titres en sa possession, figurent aussi des traités de géométrie, les Eléments 

d’Euclide et le manuscrit le plus ancien des ouvrages d’Archimède (Lemerle 1971, 

193; Katsaros 1993, 388‑90). Le Ἀνθολογία Ἑλληνική (‘Anthologie palatine’, livre 

IX, 200) cite aussi une épigramme de Léon, dans lequel il présente un ouvrage de 

 
433 Un profile de Léon le Mathématicien est offert par Pingree (1973b).  
434 Force est de constater qu’un système de communication de ce genre était déjà diffusé dans 

l’Empire achéménide. Voir à ce propos Panaino (2019, 69- 76).   
435 Katsaros (1993, 387) remarque que malgré la grande célébrité de Léon, quand on y regarde de 

près son travail on reste surpris par sa production, quantitativement réduite.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  296 

mécanique, attribué à Quirinus et Marcellus436. Cela indique que Léon portait un 

intérêt à l’égard de la science mécanique et, plus en général, pour les techniques. 

En outre, on ne peut pas ignorer une information donnée par un auteur plus tardif, 

Michel Glycas (XIIe siècle). Celui-ci informe que Léon le Mathématicien était à 

l’origine de la confection des automates de la Magnaura (Michel Glycas 1836, 543). 

Avant d’examiner plus en détails la supposée contribution de Léon à la conception 

théorique de ces machines, il serait opportun de se pencher encore brièvement sur 

des réflexions d’ordre général. Les considérations que nous avons développées ici 

ne visaient pas à dévaloriser la contribution grecque dans le mouvement de 

traduction abbasside. On a plutôt cherché à recentrer le rôle joué par Byzance afin 

de mieux saisir la complexité des dynamiques des traductions (du grec à l’arabe et 

de l’arabe au grec) et de la circulation des savoirs entre les deux empires. Certes, 

les rapports entre les cours byzantine et abbasside furent caractérisés par des 

compétitions rigides, qui s’exprimèrent aussi au niveau architectural et artistique et 

dans le domaine de l’ingénierie. À titre d’exemple, il suffit de penser à la volonté 

expresse de l’empereur Théophile (829-842) de bâtir à Bryas en 835 un palais à 

l’image du siège califale de Baghdad437. L’œuvre ϑεοφάνους συνεχισταὶ (‘Les 

Continuations de Théophane’) souligne la ressemblance de la création de 

Théophile avec les structures architecturales abbassides, observée 

personnellement par son ambassadeur, Jean le Grammairien, son ancien 

précepteur438. A. Grabar (1951, 56) soutient également que la même installation 

 
436 À propos de ces deux figures, on n’a presque pas d’autres informations ; voir Baldwin (1990, 

2‑3). Pour le texte grec, voir Pontani (1980, 100). 
437 Keshani (2004, 77) propose de considérer le bâtiment du palais de Bryas comme une 

appropriation du style architectural abbasside, visant à célébrer le triomphe militaire byzantin après 

le rétablissement de leur domination sur l’Arménie en 836. Pour ce qui concerne le palais abbasside 

imité, le chercheur (79‑84) suggère qu’il s’agissait du palais al-Ruṣāfa, construit par le calife al-

Mahdī (775-785) sur la rive orientale du Tigre.  
438 Se référer à Mango (1994, 347‑50) pour les références aux auteurs qui évoquent le palais de 

Bryas. Le chroniqueur du XIe siècle Jean Skylitzès (2003, 54) manifestement souligne le rôle de 

Jean le Grammairien comme vecteur des transferts culturels dans le domaine architectonique : 

« Jean, donc, une fois revenu auprès de Théophile, lui raconta ce qu’il avait vu en Syrie et persuada 

l’empereur de faire ériger le palais de Bryas sur le modèle des constructions sarrasines, en parfaite 

conformité avec leur plan et la variété de leur décoration; lui-même veillerait sur ce palais et serait 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  297 

des automates dans la salle d’audience de Constantinople, qui faisait partie du 

projet de renouvellement voulu par Théophile, doit être considérée une réponse 

aux créations ingénieuses observées à la cour abbasside.  

 

2.2. Installations d’une exposition : les automates de l’empereur byzantin   

 

Brett (1954, 481‑82) et Canavas (2003) ont démontré que l’ensemble 

mécanique du palais impérial, décrit par Le Livre des Cérémonies, trouvait ses 

antécédents au IXe siècle. Les chroniques byzantines associent à Théophile le 

premier ensemble des automates, qui incluait un arbre avec des oiseaux chantant, 

des lions et des griffons439. Le premier à se référer aux automates de Théophile est 

Georges le Moine, un quasi contemporain de l’empereur : 

 

Et comme Théophilos était un amoureux de la beauté, grâce au meilleur 

des orfèvres, un homme d’une grande érudition et parent du patriarche 

Antoine, il créa ce qu’on appelle le Pentapyrgium, c’est-à-dire deux 

énormes organes en or massif, ornés de nombreuses pierres précieuses 

et des pierres. Et aussi un arbre d’or, dans lequel de petits oiseaux, 

grâce à un certaine machine, chantaient doucement440. 

 

 Au Xe siècle, Léon le Grammairien et Syméon Métaphraste présentent des 

informations similaires441. Tous les trois mentionnent un arbre d’or aux oiseaux 

gazouillant. Syméon Métaphraste (Bekker 1838, 45 : 627) ajoute aussi un petit 

 
l’architecte de cette construction. Il persuada l’empereur, donc, et le travail se fit jusqu’à son terme 

selon les indications de Jean ».  
439 Brett (1954, 478) remarque prudemment que l’automate composé par un arbre et des oiseaux 

peut avoir une origine autant byzantine qu’abbasside. 
440 Texte grec en annexe, p. 405. Notre traduction s’appuie sur celle de Iafrate (2015, 66). 
441 Voir pour les textes Brett (1954, 481). Le texte de Léon est également présenté dans la troisème 

partie de la thèse, à p. 236-7 (texte en grec en annexe, p. 405-6).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  298 

détail concernant le fonctionnement de l’automate, en soulignant sa nature 

pneumatique. Il remarque en fait que la structure fonctionne grâce à la présence 

des points de passage cachés pour l’air, qui permet aux oiseaux de siffler. 

Remarquons aussi que George le Moine mentionne le créateur de cet objet 

technique, qui s’accompagnait également d’autres trésors mécaniques – gardés 

dans le Pentapyrgium – et de deux orgues. La chronique La Continuation de 

Théophane est elle aussi bien informée. Cependant elle présente une tradition 

différente, qui sert de modèle aux ouvrages postérieurs (Georges Cédrène, Jean 

Zonaras, Michel Glycas et Constantin Manassès)442. Le texte attire l’attention sur 

le rôle du successeur de Théophile, Michel III (842-867) :  

 

Étant [Michel III] un amoureux pervers du cirque et ayant gaspillé, en 

très peu de temps, beaucoup d'argent en représentations théâtrales et 

expositions obscènes, et étant donné que les jours fixés pour les 

largesses impériales approchaient et il ignorait comment recueillir les 

sommes d’argent pour les soldats qui avaient combattu avec 

acharnement et défendu l’empire, il fit fondre le célèbre platane doré, les 

deux lions et les deux griffons, qui étaient également en or massif, 

l’orgue en or et aussi le reste des magnifiques ornements impériaux, 

pesant pas moins de deux cents kentēnaria ; il ordonna que l’or de ces 

objets soit mis dans le trésor443. 

 

On constate que selon le texte Michel III aurait coulé le trésor de son père pour 

faire face aux dépenses militaires. On y trouve également une référence explicite 

à l’espèce de l’arbre : il s’agissait d’un platane. Une donnée cohérente avec la 

longue tradition que nous avons eu l’occasion de mettre en évidence dans le 

paragraphe qui précède. Il convient aussi de souligner une différence de La 

 
442 Nous renvoyons à l’article de Brett (1954) pour de plus amples détails et pour les références aux 

textes.  
443 Texte grec en annex, p. 406. Notre traduction s’appuie sur celle de Iafrate (2019, 67).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  299 

Continuation de Théophane par rapport aux autres sources citées. Celle-ci ne 

mentionne pas l’existence des oiseaux et certainement pas celle d’un mécanisme. 

Les ouvrages postérieurs de Georges Cédrène, Jean Zonaras, Michel Glycas et 

Constantin Manassès citent le platane, les lions et les griffons en excluant encore 

les références aux oiseaux. Le récit de Constantin Manassès diverge un petit peu, 

car parmi les objets fusionnés il mentionne aussi une horloge, qu’il attribue aux 

compétences techniques de Léon le Mathématicien444. Ce n’est pas la seule source 

à associer une des machines de Théophile à ce savant. Michel Glycas (1836, 543) 

met en évidence que le platane d’or, coulé par Michel III, était une création de Léon. 

Si Lipšic (1949, 134) soutient la paternité de Léon, Lemerle (1971, 154, n. 27) a en 

revanche une opinion opposée. Il s’appuie en particulier sur le fait que George le 

Moine et Léon le Grammairien attribuent ces objets mécaniques à un inventeur 

anonyme, parent du patriarche Antoine Kassimatas. Lipšic, en revanche, estime 

qu’il s’agit d’une simple erreur de cette tradition textuelle. En fait, Léon le 

Mathématicien était parent du successeur d’Antoine, Jean VII le Grammairien.  

Ces considérations s’ajoutent à l’hypothèse avancée ci-dessous sur 

l’anecdote qui se rapport à la personne de Léon le Mathématicien et peut-être 

l’intérêt qu’aurait manifesté à son égard par le calife abbasside. Quoi qu’il en soit, 

nous avons pu constater que les créations mécaniques de la Magnaura, 

témoignées par des sources du Xe siècle, avaient des antécédents dans les intérêts 

de l’empereur Théophile. À ce propos, il y a lieu de souligner que plusieurs 

spécialistes affirment que les créations de Théophile doivent être rattachées la 

mission envoyée à Baghdad, souvent en s’appuyant sur la supposée existence 

d’une plante mécanique à la cour de al-Maʾmūn en 827445. Cependant, aucune 

référence explicite à cet automaton n’a pu être trouvé.  

 
444 Voir le texte originel dans l’édition de Bekker (Constantin Manassès 1837, 29 : 224). 
445 Parmi d’autres, on peut mentionner A. Grabar (1951, 56) et Truitt (2015, 20). Cette dernière fait 

mention de l’arbre abbasside existant en 827, mais sans apporter les sources de son affirmation. 

Iafrate (2015, 85, n. 68) également se penche sur la possible existence de cet arbre mécanique. 

Toutefois, elle aussi remarque que la référence aux Annales Moslemici édités par Johann J. Reiske 

(Lipsiae: Prostant in officina Gleditschiana, 1789–1794, 5 vols.) est incomplète. De la même manière 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  300 

L’existence d’un artefact similaire à la cour d’al-Maʾmūn nous semble 

toutefois possible. Dans les sections précédentes, nous avons déjà pu constater la 

prouesse technique des savants de la cour abbasside. Souvenons-nous à cet 

égard de l’horloge commandée par Hārūn al-Rašīd et donnée à Charlemagne lors 

de la mission diplomatique du 807 à Aix-la-Chapelle. À ce propos Iafrate (2015, 86) 

est d’avis que les exemplaires connus d’arbres mécaniques abbassides – que nous 

allons analyser de plus près – doivent être considérés « a close imitation of the 

Byzantine ones and not their model ». Compte tenu des données à notre 

disposition, je suis de la même opinion que la chercheuse. Il y a lieu de constater 

que l’existence des machineries byzantines, bien avant le IXe siècle, est attestée 

par plusieurs sources islamiques. Toutes celles-ci les mentionnent dans le cadre 

des relations diplomatiques entre Byzance et l’empire sassanide. C’est notamment 

le cas de la statue-carillon mentionnée dans l’œuvre géographique Muḫtaṣar Kitāb 

al-buldān (‘L’abrégé du Livre de Pays’) de Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī (m. entre 941 

et 951)446. Comme on aura l’occasion de voir dans le paragraphe suivant, le 

Šāhnāma de Firdawsī et le Kitāb al-Musammā bī al-Maḥāsin wa al-Aḍdād (‘Le Livre 

des Beautés et des Antithèses’) du pseudo-Jāḥiẓ introduit respectivement une fille 

qui pleure et un joueur de polo. En dehors de cela, gardons à l’esprit que les 

ouvrages islamiques insistent souvent sur la primauté des Byzantins dans les 

techniques et les arts447. Il s’agit d’un véritable topos littéraire, qui trouve une place 

 
que Iafrate, je n’ai pas été en mesure d’y trouver la référence. La recherche de cette information n’a 

donné aucun résultat ni dans les sources primaires ni dans les sources secondaires.  
446 Il s’agit, celui-ci de la version abrégée de l’ouvrage volumineux en cinq volumes Kitāb al-buldān 

(‘Livre des pays’), composé vers 903. Le résumé (muẖtaṣar) fut rédigé par un certain ʿAlī al-Šayzarī 

en 1022. Pour cet ouvre et son auteur on renvoie à Miquel (2001, 2.1 : 162‑91), qui ne doute pas 

de l’authenticité de l’œuvre.    
447 Voir à ce propos, la description minutieuse du peuple byzantin proposée par al-Jāḥiẓ dans sa 

Risāla fī manāqib al-Atrāk wa ʿāmmat jund al-ḥilāfa (‘Les exploits des Turcs et de l’armée du califat 

en général’) (Harley-Walker 1915, 683‑84). En effet, le savant souligne que les Byzantins étudient 

les causes et les effets, qui créent des instruments et des jeux pour exercer la pensée ainsi que des 

inventions précieuses telles que les balances, les horloges, les compas, les instruments musicaux 

et les machines de guerre (le feu grégeois, les catapultes, les engins de siège). Enfin, il met en 

évidence que leur ingéniosité est théorique plutôt que pratique.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  301 

dans les textes de nombre d’auteurs448. Pensons à titre d’exemple à l’ouvrage du 

pseudo-Jāḥiẓ, le Kitāb al-tabaṣṣur bī al-tijāra (‘De la clairvoyance en matière 

commerciale’), du IXe siècle449. Parmi les produits, les marchandises rares et les 

capacités des Byzantins figurent aussi « des ingénieurs hydrauliciens (muhandis 

al-māʾ), des experts agronomes, des marbriers et des eunuques ». Sans aucun 

doute, la survivance et la force d’une telle convention dans la littérature islamique 

est révélatrice d’un aspect qui a une emprise sur le réel. Comme le résume 

Brubaker (1989, 25), « clichés become clichés because they encapsulate some 

deep-seated and more complex structure of thought particular to a given culture ».  

Une source qui manifestement témoigne de la prouesse technique des 

Byzantins est, encore une foi, l’ouvrage Muḫtaṣar kitāb al-buldān du géographe 

persan Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī. Celui-ci, avant toute chose, déclare que les 

Byzantins « sont gens d’art, de philosophie, de médecine ; ils sont les plus habiles 

du monde pour les représentations figurées » (1973, 136). Dans un deuxième 

temps, le géographe raconte le témoignage de ʿ Umāra ibn Ḥamza (m. 814), envoyé 

pour le compte d’al-Manṣūr à Constantinople en 775450. L’ambassadeur abbasside 

narre sa rencontre avec l’empereur Constantin V (741-775). Il décrit clairement le 

spectacle mis en place, incluant des machineries et l’usage des fumées 

colorées (Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī 1973, 137‑38):  

 

Un des califes envoya en ambassade ʿUmāra b. Ḥamza à l’empereur de 

Byzance et lui écrivit une lettre le menaçant de [dépêcher la] cavalerie 

et l’infanterie. Voici le récit de ʿUmāra : Je parvins à un endroit dont 

l’homme était isolé à une grande distance par ses chambellans ; je 

m’assis donc jusqu’à ce que vînt l’autorisation [d’avancer] ; je passai 

 
448 Sur le sujet on renvoie à l’article de Calzolaio (2018), qui offre une analyse détaillée de ce topos 

dans la littérature persane. Celui-ci souligne la grandeur chinoise dans l’artisanat et le travail 

manuel, à peine rivalisée par les Byzantins. 
449 Sur l’histoire du texte, la supposée paternité attribuée à Jāḥiẓ et une traduction en français, voir 

Pellat (1954). 
450 Miquel (2001, 2.1 : 9) justement signale que la distance temporelle entre ʿUmāra ibn Ḥamza et 

l’auteur impliquerait l’existence d’une source écrite. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  302 

alors à un autre endroit et attendis l’autorisation ; [ce cérémonial se 

répéta] trois fois ; ensuite j’arrivai à sa demeure et fus introduit dans un 

hôtel ; de part et d’autre de mon chemin se trouvaient deux lions, entre 

lesquels j’étais obligé de passer. « Je ne vais pas échapper à la mort, 

me dis-je, mais du moins je ne mourrai pas lâchement ». Et je me donnai 

du cœur. Or, lorsque j’arrivai entre les deux lions, ils restèrent immobiles. 

Je passai donc et pénétrai dans un autre hôtel. Voilà que deux sabres 

se croisaient sur mon chemin, et je conjecturai que si une mouche 

passait entre eux ils la couperaient. Je me dis alors : « Celui qui m’a 

sauvé des deux lions me sauvera des deux sabres » ; j’implorai la grâce 

divine et passai ; or, lorsque je me trouvai entre les deux sabres, ils 

restèrent immobiles. Ensuite, j’entrai à son [de l’empereur] pavillon – il 

se trouvait dans un pavillon spacieux – c’est à peine si je le vis par suite 

de la grande distance qui nous séparait. Je m’avançai donc jusqu’à 

réduire du tiers cette distance. Alors un nuage rouge me couvrit, de sorte 

que je ne vis plus rien. Je restai un moment à ma place ; ensuite, le 

nuage se dissipa : je me levai et marchai. Lorsque j’eus atteint environ 

les deux tiers de la distance, un nuage vert me couvrit et j’en fus aveuglé. 

Je m’assis donc jusqu’à ce qu’il se dissipât. Ensuite, je me levai, marchai 

et arrivai près de l’empereur ; je le saluai, l’interprète se trouvant entre 

nous deux. 

 

La narration poursuit avec le rencontré de ʿUmāra ibn Ḥamza avec l’empereur. En 

cette occasion il profita pour lui demander des éclaircissements concernant des 

machineries (ḥiyal) présentes dans son palais. Il révèle également d’en ignorer la 

cause. Constantin V lui répond de cette manière :  

 

Les deux lions et les deux sabres, c’est une ruse machinée à l’usage 

des ambassadeurs des souverains qui arrivent vers nous, afin de les 

effrayer ; lorsque quelqu’un s’en approche, ils restent immobiles ainsi 

que tu l’as vu.  

https://context.reverso.net/traduzione/francese-italiano/h%C3%B4tel
https://context.reverso.net/traduzione/francese-italiano/h%C3%B4tel


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  303 

 

Le texte est très clair : les machines présentes étaient expressément conçues pour 

effrayer et surprendre les visiteurs des autres pays. Les lions et les sabres ne sont 

pas les seuls objets mécaniques à être mentionnés dans l’œuvre d’Ibn al-Faqīh. 

En effet le récit de l’ambassadeur se concluait avec une référence à une autre ruse 

de la salle de l’audience. Voilà ce qu’écrit l’auteur (1973, 139):  

 

Ce que j’ai vu de plus étonnant dans la grande salle de l’empereur, dit 

encore ʿUmāra, c’est que, quand il voulait congédier les gens, une main, 

sortant du mur dans le dos de chaque personne, la poussait, de sorte 

qu’elle savait qu’il lui était ordonné de se lever. 

 

Bien évidemment, la rareté des données à notre disposition ne nous permet pas 

d’affirmer avec certitude la réalité de ces machines451. En particulier, la description 

de ce dernier mécanisme nous semble très complexe et peu crédible. Nous 

sommes convaincus qu’il s’agit plutôt d’un élément narratif ajouté pour exagérer 

l’émerveillement ressorti par la vision des machines de l’empereur. D’une façon 

plus générale, il faut constater qu’Ibn al-Faqīh montre une tendance à exagérer les 

données à sa disposition et à donner une place d’honneur au prodige. On remarque 

ça dans ses descriptions, où les données numériques sont souvent exagérées. 

Pensons à titre d’exemple à la narration relative à Rome : alors qu’Ibn Ḫurdāḏbih 

dit qu’il se trouvait dans la ville 1200 églises, Ibn al-Faqīh exagère le nombre en le 

faisant accroître jusqu’à 24000452 ! Miquel (2001, 2.1 : 146) remarque à propos de 

 
451 Gardons aussi à l’esprit ce qui écrit Miquel (2001, 2.1 : 145) à propos des résultats des visites et 

des expéditions des ambassadeurs, prisonniers et voyageurs arabes : « C’est qu’en effet, si la 

réalité de ces voyages peut être à peu près sûrement affirmée, et tout autant celle des récits qui les 

consignèrent, le doute règne, en revanche, sur la forme et le contenu originels de ces récits, tant 

les épaves conservées sont réduites, et grande la distance chronologique entre ces originaux et les 

textes dans lesquels, aujourd’hui, nous les lisons ». 
452 Sur l’usage du prodige et de l’exagération dans le Kitāb al-buldān d’Ibn al-Faqīh, voir en 

particulier Miquel (2001, 2.1 : 174‑75).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  304 

la narration de ʿUmāra qu’il y a un véritable « envahissement du récit par le 

prodige ». Comme il l’explicite en note (2001, vol. 2.1, n. 171), c’est en particulier 

la manière dont il présente la matière comme étant extravagante, tandis que 

l’élément prodigieux pouvait en principe exister à la cour byzantine. « Merveilles 

peut-être, mais merveilles réelles », résume de manière significative Miquel (2013, 

58). Encore, force est de constater le caractère même de la mention, qui semble 

décrire une condition réelle du palais impérial. Les dispositifs, bien qu’étant 

stupéfiants aux yeux de l’envoyé abbasside, sont en fait une véritable création 

humaine. C’est l’empereur lui-même à le déclarer, en soustrayant ces objets à la 

dimension du magique. Mais ce n’est pas tout : Constantin V révèle aussi l’objectif 

de ces machines dans le cadre des cérémonielles diplomatiques. La source 

confirme alors notre intuition, en accentuant encore une fois le rôle politique de ces 

appareils.  

La description de ʿUmāra ibn Ḥamza de la réception byzantine et de sa 

conversation avec l’empereur révèle aussi l’intérêt de Constantin V pour l’alchimie. 

Papathanassiou (2020, 487) a justement souligné que les sciences alchimiques à 

Byzance étaient fortement liées à la technique, surtout à la métallurgie453. Nous 

savons également que cet empereur pratiquait les techniques d’argenture et 

dorure. On voit alors que l’existence de telles créations mécaniques pouvait aussi 

concerner plus étroitement l’empereur lui-même.  

 Le récit de ʿUmāra ibn Ḥamza, bien qu’enrichi de nombreux détails 

prodigieux, revêt une importance particulière pour les besoins de notre propos. 

Effectivement, il témoigne de l’existence de certaines machineries à la cour 

byzantine du VIIIe siècle, donc plus ou moins cent ans avant les exemplaires de 

Théophile !  

 

 

 
453 Outre l’article de Papathanassiou, voir aussi la contribution de Strohmaier (1991).    



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  305 

2.3. Les jardins artificiels du calife 

 

Les sources arabes attestent l’existence à la cour abbasside des modèles 

d’automates, qui prenaient en particulier la forme d’éléments naturels, tels que des 

arbres et des animaux454. À l’occasion de l’enquête sur les exemplaires des trônes 

abbassides décrits par les ouvrages islamiques, nous avons déjà eu la possibilité 

d’explorer les créations des ingénieurs arabes, dans les palais califaux de Baghdad 

et de Samarra. Avant d’entrer dans le vif du sujet, nous voulons rappeler 

brièvement quelques éléments relatifs aux études techniques dans le monde 

abbasside. Une petite remarque préliminaire s’impose, pour ce qui concerne la 

période précédente. Comme l’a justement remarqué Gutas (1998, 23‑24), un 

courant réel de traduction du grec à l’arabe n’a pas eu lieu à l’époque omeyyade455. 

Il faudra attendre le tout début de l’époque abbasside pour assister à un 

mouvement de traduction intentionnel et à grande échelle, dont la contribution a 

été significative sur le plan historique, social et culturel. En particulier, l’ambiance 

bagdadienne du IXe siècle était caractérisée par un climat culturel très animé, 

surtout grâce à l’effort économique mis en champ par les califes et les mécénats 

privés.  

 
454 Au cours de la deuxième section de la présente étude, nous avons déjà pu souligner que ce 

genre des créations a inspiré les apparitions des automates dans la littérature de l’Occident chrétien. 

En ce qui concerne le cas spécifique de l’arbre aux oiseaux, on renvoie à Méjean (1970).    
455 Nous n’avons pas de références à des objets mécaniques omeyyades. Cependant, certaines 

sources attestent la présence des antécédents mobiles des automates. Pensons, à titre d’exemple, 

au récit mentionné dans le Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf d’un anonyme du XIe siècle. On lit : « Al-

Madāʾinī réfère que le Roi de l’Inde dona à al-Junayd b. ʿAbd al-Raḥmān, dans la période de son 

gouvernorat en Sind, pendant le règne du calife Hišām b. ʿAbd al-Malik, une chamelle (nāqa) 

parsemée des pierres précieuses (jawhar). Ces mamelles (aḫlāfuhā) étaient remplies de petites 

perles (luʾluʾ), sa gorge (naḥr) avec des rubis (yāqut aḥmar) et [elle était fixée] sur des roues en 

argent. Quand elle était posée sur le sol, les roues bougeaient et la chamelle bougeait avec eux. Al-

Junayd envoya ça à Hišām, qui l’apprécia. Quand celui qui l’accompagnait perfora ses mamelles, 

les perles tombèrent [en imitation du lait] dans une petite boîte d’or (ʿulba) que [l’homme] avait avec 

lui. Successivement il désassembla sa gorge et les rubis coulèrent comme le sang. Hišām et tous 

ceux qui étaient en sa présence admirèrent ça. [La chamelle] était gardée dans les trésors (ḫazāʾin) 

des Omeyyades tant qu’elle passa aux Abbasides ». Texte arabe en annexe, p. 420. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  306 

 Pour ce qui est des ouvrages techniques, les premiers témoignages de 

l’étude de l’œuvre de Héron à Baghdad remontent au IXe siècle (Brett 1954, 480). 

Le texte Mechanica a survécu dans quatre codices ; la version la plus célèbre est 

indubitablement celle conduite par Qusṭā ibn Lūqā (m.912), sur l’ordre du calife al-

Muʿtaṣim (r. 833-842). En même temps, un groupe de recherche guidé par les 

frères Banū Mūsā travailla sur la traduction de l’ouvrage de mécanique de Pappus 

(Abattouy 2001b, 14). Les mêmes Banū Mūsā, comme nous avons eu l’occasion 

de le souligner plusieurs fois, avaient mis par écrit leurs indications pour la 

construction d’automata et d’instruments musicaux. Presque à la même période al-

Mutawakkil, un des patrons des Banū Mūsā et possesseurs de certaines 

machineries, s’était montré particulièrement intéressé par les ālāt mutaḥarrika 

(« machines mobiles »), les œuvres de l’ingénierie de guerre (Leonardo 

Capezzone 2007, 675).  

Il convient également de mentionner Ṯābit ibn Qurra, auquel est attribué un 

important traité sur la balance romaine (Kitāb fī al-qarasṭūn) – et qui doit beaucoup 

à l’enseignement aristotélicien. Cet ouvrage, aux côtés d’un autre sur le même sujet 

des frères Banū Mūsā, malheureusement perdu, constitue ce que Abattouy (2002, 

110) définit « the theoretical foundation for the Arabic tradition in mechanics ».  

L’analyse conduite dans le paragraphe sur les exemplaires des trônes 

abbassides, attestés par les sources arabes, nous a montré le lien étroit entre les 

automates et les ambiances des jardins palatiaux. À propos de ce lien, Ruggles 

(2008, 83) a mis en lumière comment les illustrations du traité des frères Banū 

Mūsā, le Kitāb al-ḥiyal, sont, encore aujourd’hui, très utiles pour l’historien des 

jardins. En effet, cette œuvre décrit certains dispositifs hydrauliques, qui ont servi 

de vrai modèle pour les éléments constitutifs des fontaines. Bien évidemment, les 

automates font partie d’une riche tradition architecturale qui les englobait dans le 

répertoire visuel des jardins palatiaux soit byzantins soit abbassides. Force est de 

constater que ceux-ci étaient de véritables dépositaires d’idées politiques et des 

acteurs dans le cadre des pratiques diplomatiques. Comme le souligne Maguire 

(1994, 181), les jardins de la cour n’étaient pas de simples ornementes, mais 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  307 

véhiculait des idées politiques qui « were associated with the rhetoric of imperial 

renewal : the garden was a new bride, a new spring, a new creation, a new 

paradise, a new world, a place of renewed victories over wild beasts »456.  

Ces jardins sont porteurs d’un symbolisme paradisiaque, dans le sens 

d’abondance et richesse. Et ce n’est pas pour rien que ces produits mécaniques 

sont normalement associés à une véritable fertilité naturelle – malgré la stérilité 

intrinsèque de la machine –, comme dans le cas du jardin palatial d’al-Muqtadir, 

sur lequel on reviendra en quelques lignes. On a l’impression qu’un arbre 

mécanique, à qui on donne une place d’honneur dans le paysage architectural du 

palais royal ou califal, est porteur d’une signification bien marquée qui diffère de 

celui de sa contrepartie naturelle. La conversion à la sphère artificielle contribue en 

fait à consolider son pouvoir symbolique. Ce passage est bien illustré par Ruggles 

(2008, 96), qui l’explique en référence aux mosaïques de la mosquée de Damas : 

« The living tree is the referent that underlines the signifier that produces the 

signified (paradise) ». De la même manière qu’une représentation picturale ou 

mosaïquée, l’arbre artificiel est censé produire une manifestation visible et 

reconnaissable du signe.  

La théâtralisation de la nature par le biais d’un exemplaire d’arbre-machine 

– normalement accompagnés par des oiseaux chantants, parfois par d’autres 

bêtes, ou encore par des figures humaines – visait surtout à évoquer un imaginaire 

et défier la crédulité des visiteurs et spectateurs. Nous ne devons certainement pas 

considérer ces objets comme une manifestation technique d’une volonté califale à 

rivaliser avec la création primordiale d’Allāh. Ces machineries étaient censées 

plutôt symboliser le rôle de représentant du calife sur terre. Elles sont en effet 

porteuses d’une notion de perpétuité et d’inaltérabilité, qui peut suggérer la 

promesse de gloire et continuité du pouvoir califale, placée comme défense de 

l’islam. Mais en même temps en raison de leur stérilité d’artifice – après tout, il s’agit 

 
456 Le discours de Maguire bien évidemment se réfère au contexte byzantin ; néanmoins nous 

trouvons de fortes parallélismes avec les traditions abbassides.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  308 

d’une plante qui ne pourra jamais donner de fruits –, elle ne pevent pas être 

considérées comme une menace pour la création divine.  

  Nous avons déjà pu nous pencher sur les récits concernant la salle du trône 

d’al-Mutawwakil dans le palais d’al-Burj, à Samarra. Le Kitāb al-Diyārāt du fatimide 

al-Šābuštī décrit clairement un automate en forme d’arbre, placé dans une piscine 

et enrichi d’oiseaux artificiels, capables de gazouiller. Souvenons-nous également 

de la présence, sur les deux côtés du trône, de deux statues de lions imposants, 

dont l’éventuelle nature mécanique – au cas où elle existait – n’est pas mentionnée.  

La présence de l’automate participe au système visuel de la salle du trône. 

L’arbre-automate n’avait sûrement pas strictement un rôle ornemental, mais, 

comme on l’a vu, il était un vecteur d’une propagande. On remarque aussi que les 

premières attestations de ce type d’objets à la cour abbasside sont associées à la 

figure d’al-Mutawakkil. On a pu déjà constater que ce calife avait montré un intérêt 

pour les machines de guerre. En outre, le même Kitāb al-ḥiyal des frères Banū 

Mūsā a été composé en 850, pendant son règne. Quant aux fortes références 

salomoniennes, dans la troisième partie nous avons déjà souligné comment 

l’automate se donnait comme instrument de simulation du caractère spectaculaire 

et exceptionnel du trône du prophète. En siégeant sur un trône à caractère 

salomonien, le calife pouvait revendiquer pour lui-même les qualités 

exceptionnelles du fils de David.   

Il est également important de constater que presque une vingtaine d’années 

plus tard, une structure similaire à celle de Samarra fut construite à al-Qaṭāʾiʿ dans 

le palais du Ḫumārawayh (m. 896), souverain de la dynastie toulunide d’Égypte457. 

En effet, il y avait dans le site un grand bassin de 50 coudées (nommée birkat al-

Ziʾbaq), remplie de mercure, où étaient déposés des matelas en cuir remplis d’air 

 
457 Cette dynastie indépendante naquit par l’action de Aḥmad ibn Ṭūlūn, fils d’un esclave turc qui 

avait été destiné au service de Bākbāk, d’abord gouverneur abbasside de Buḫārā et ensuite de 

l’Égypte. Bākbāk ayant épousé la mère de Aḥmad ibn Ṭūlūn, il avait décidé de confier au beau-fils 

le poste de gouverneur. En une dizaine d’années, il fut capable de se déclarer indépendant du califat 

abbasside. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  309 

et liés à des piliers par le biais de cordes en soie458. La structure avait été conçue 

pour permettre au souverain de se détendre sur les matelas et vaincre ainsi ses 

problèmes d’insomnie459. En outre, le jardin du palais était aussi embelli avec des 

palmiers artificiels recouverts d’or, à propos desquels il n’est pas possible de 

supposer une nature mécanique (Duggan 2009, 252). Il est cependant évident que 

les intentions de Ḫumārawayh étaient d’émuler les richesses califales et de bâtir un 

espace du pouvoir qui pouvait surpasser le siège royal du calife abbasside (Krol 

2016, 126).   

Plusieurs chroniques, notamment en arabe et en syriaque, offrent une 

description d’une autre salle du trône abbasside, emplie d’appareils automatiques. 

Il s’agit du palais du calife al-Muqtadir (r. 908-932), dans la ville de Baghdad. La 

mention de l’automate intervient à l’occasion de la narration des évènements 

survenus pendant l’ambassade byzantine de l’année 917. Les détails de la 

réception arabe des ambassadeurs ne figurent pas dans les chroniques 

byzantines ; cependant, les sources islamiques les citent, en particulier pour mettre 

en évidence la requête de paix soumise par Constantin Porphyrogénète (Le 

Strange 1897, 36)460. Ces textes insistent en particulier sur les descriptions des 

 
458 L’existence d’une structure similaire est soumise à une discussion par Krol (2016). Le premier 

problème concerne la quantité même de mercure nécessaire pour remplir un bassin de telles 

dimensions : « According to al-Maqrīzī, the pool had the dimensions of 50 × 50 cubits. Cubits of 

different length were in use in Egypt in the Medieval period. Most likely in our case a regular cubit 

(adh-dhirā ashsharʿīya), which equals 49.8 cm, is implied.25 Therefore, the pool might have had the 

approximate dimensions of 25 × 25 m. If the depth of the pool was a half meter, it would take 312 

m3 of mercury to fill it. With the density of mercury reaching 13.6 g/cm,3 the amount of mercury 

would weigh 4,250 tons. Even if we assume that the depth of the pool was 25 cm, the amount of 

mercury needed (2,125 tons) still looks fantastic » (2016, 128). Bien évidemment, une deuxième 

problème concerne la haute toxicité du mercure, reconnue par les médecins de l’époque. Le 

chercheur suggère enfin que le bassin était effectivement rempli de mercure, mais seulement dans 

la parte inférieure ; le reste était probablement rempli d’eau.   
459 Sur ce sujet, on renvoie à Hitti (1996, 452) et, plus spécialement, à l’article de Krol (2016), qui 

présente les différentes sources primaires – Ibn Duqmāq (m. 1406), al-Maqrīzī (m. 1442), Ibn Iyās 

(m. 1524), Isḥāqī (m. 1649 o 1650) – qui fournissent une description détaillée de cet espace.  
460 Les sources islamiques qui mentionnent cet évènement sont nombreuses. Nous citons, parmi 

celles dont nous ne tiendrons pas compte dans le texte ci-dessus, le Tajārib al-Umam d’Ibn 

Miskawayh (Amedroz et Margoliouth 1920, 53‑55), le Rusūm Dār al-Ḫilāfa de al-Ṣābiʾ (al-Ṣābiʾ 

1964, 11) et le al-Kāmil fī al-taʾrīḫ de Ibn al-Aṯīr (1862, 8 : 79). L’évènement se trouve mentionné 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  310 

richesses exposées à l’occasion de la visite des émissaires étrangers, qui 

séjournèrent dans la capitale pour une période d’environ deux mois. Toutes ces 

sources remarquent que les deux ambassadeurs furent conduits par un nombre 

considérable des palais (selon certains récits, environ 23). Les narrations, qui 

varient sur certains détails, énumèrent le décorum et la prospérité du califat. Tout 

participe à fonder une image de puissance de l’empire islamique : l’armée rangée 

aux côtés de la rue qui amène de la résidence des ambassadeurs au palais 

califale ; le déploiement des servantes et des eunuques ; la manifestation 

ostentatoire des objets précieux, tels que les tapis, les tissus en brocart d’or, 

l’orfèvrerie, les joyaux et les pierres précieuses, les automates. Mais encore : les 

jardins, embellis des palmiers et autres arbres fruitiers ; les parcs avec des animaux 

exotiques ; l’exposition des armes et objets défensifs. En un seul voyage, les 

Byzantins doivent être submergés par l’abondance et l’opulence califale. Mais ils 

doivent aussi s’apercevoir des possibilités techniques et militaires, à témoigner une 

fois de retour à Constantinople – après tout, les ambassadeurs sont également des 

espions !  

Pour ce qui est de l’installation d’automates, plusieurs sources les décrivent: 

Le Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf (‘Livre des dons et des raretés’), composé par un 

anonyme du XIe siècle, le Taʾrīḫ Baġdād (‘Histoire de Baghdad’) du Ḫātib al-

Baġdādī (XIe siècle), le Al-muntaẓam fī al-taʾrīḫ al-mulūk wa al-ʾumam (‘Livre bien-

organisé sur l’histoire des rois et des populations’) de Ibn al-Jawzī (m. 1200), le 

Kitāb muʿjam al-buldān (‘Livre de Pays’) de Yāqūt (m. 1229), le Taʾrīḫ al-Muḫtaṣar 

fī Aḫbar al-Bašar (‘Histoire abrégée du genre humain’) de l’historien Ismāʿīl ibn ʿAlī 

Abū al-Fidāʾ (m. 1331) et, enfin, le Makhtevanut zavne men risha davrita ʿedama 

la-shant (‘Chroniques des années depuis le début de la création jusqu’au an 1285’), 

la chronique syriaque de Bar Hebraeus (m.1286). 

 
aussi dans les sources chrétiennes en langue syriaque. Pour les détails et les références voir la 

note 8 de Vaiou dans son édition du Kitāb Rusul al-Mulūk de Ibn al-Farrāʾ (2015, 112‑16). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  311 

La narration de l’évènement offerte par l’anonyme du Kitāb al-Hadāyā wa al-

Tuḥaf est bien détaillée461. Voyons ce qui écrit à propos de la salle du trône : 

 

Et quand [les deux émissaires] entrèrent, ils embrassèrent le sol, ils 

saluèrent et ils s’arrêtèrent dans le lieu indiqué par le chambellan Naṣr. 

Al-Muqtadir ordonna l’ouverture de la coupole et l’installation de l’arbre, 

qui grâce à des engrenages divers (wa fīhā anwāʿ al-ḥarakāt) sortit du 

sol et remplit la coupole. Furent ouvertes les fontaines, d’où coulaient de 

l’eau de rose et de la mousse, et gazouillaient les figures (tamāṯīl) des 

oiseaux sur les arbres462.  

  

Comme nous avons pu le remarquer, la présence d’automates similaires dans le 

cadre des rituels diplomatiques de l’année 917 est mentionnée également par Ḫātib 

al-Baġdādī, dans son Taʾrīḫ Baġdād. L’auteur fournit deux descriptions de 

l’installation présente dans le jardin du Dār al-Šajara :  

 

Lorsque l’ambassadeur entra dans le Palais de l'Arbre, et qu’il le vit, son 

étonnement s’accrut. C’était un arbre d’argent avec un poids de 500 000 

dirhams, sur lequel se trouvaient des oiseaux finement forgés en argent, 

qui gazouillaient avec des mouvements automatiques. L’ambassadeur 

s’étonna beaucoup plus de cela que de tout ce dont il avait été témoin 

[jusqu’à ce moment]463.  

 

Ḫātib al-Baġdādī offre des autres détails juste quelques lignes après : 

 
461 Ḥamīdullah (1959) identifie l’auteur de l’ouvrage dans la personne de al-Qāḍī al-Rašīd Abū al-

Ḥusayn Aḥmad ibn al-Qāḍī al-Rašīd ibn al-Zubayr. Cependant, al-Qaddūmī (1996, 11‑12) ne trouve 

pas ses argumentations convaincantes.  
462 Texte arabe en annexe, p. 420. 
463 Texte arabe en annexe, p. 420-1. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  312 

 

On conduisit ensuite [les ambassadeurs] de ce palais au palais de 

l’Arbre. En ce lieu, au centre d’une grande fontaine circulaire contenant 

de l’eau limpide, se trouvait un arbre avec dix-huit branches. Chaque 

branche de l’arbre portait de nombreux rameaux et oiseaux des espèces 

diverses en or et argent. La plupart de branches de l’arbre étaient en 

argent, quelques d’autres en or. À certains moments, elles ondulaient et 

avaient des feuilles multicolores qui s’agitaient comme le vent agite les 

feuilles des arbres, tandis que chacun de ces oiseaux sifflait et 

gazouillait. Sur un côté du palais, à droit de la fontaine, ils se trouvaient 

les figures (tamāṯīl) de quinze cavaliers, sur quinze chevaux, habillés de 

brocart et d’autres tissus similaires et avec des lances dans leurs mains. 

Ils bougaient sur une seule liigne en formation de bataille (nāvard)464, en 

trottant et en s’approchant [l’un de l’autre], de sorte qu’on avait 

l’impression que chacun d’entre eux se déplaçait vers son camarade. 

C’était la même chose sur le côté gauche465. 

     

Les descriptions de l’anonyme et de Ḫātib al-Baġdādī des dispositifs de al-Muqtadir 

ne collent pas l’un avec l’autre. Elles se réfèrent sûrement à deux structures 

mécaniques différentes. Tout d’abord, le premier mécanisme, décrit par l’anonyme, 

se trouvait dans le palais al-Tāj tandis que l’appareil décrit par Ḫātib al-Baġdādī se 

trouvait dans le Palais de l’Arbre. Deuxièmement, les mécanismes de deux 

appareils étaient différents. L’arbre et les oiseaux dans la salle du trône 

fonctionnaient sur la base d’un engrenage hydraulique tandis que les oiseaux sur 

l’arbre du Palais de l’Arbre étaient mis en mouvement par le vent, comme a pu 

l’observer deux siècles plus tard le géographe al-Yāqūt (XIIIe siècle). Voyons 

comment il décrit la structure entière : 

 

 
464 Il s’agit d’un terme persan.  
465 Texte arabe en annexe, p. 421. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  313 

Le Palais de l’Arbre était une des résidences califales les plus splendides 

de Baghdâd parmi les édifices de al-Muqtadir bi-llāh. C’était un palais 

spacieux, doté de deux jardins agréables, mais il était connu avec ce 

nom pour un arbre. Fait d’or et d’argent, il se trouvait au centre d’une 

grande fontaine circulaire, devant les pavillons et entre les deux jardins. 

L’arbre avait dix-huit branches en or et argent et parmi toutes ces 

branches il y avait beaucoup des rameaux ornés des pierres en forme 

de fruits. Et sur les branches de l’arbre, il y avait des oiseaux divers en 

or et argent. Si un courant d’air les traversait [leur nature relevant] de 

curiosités (ʿajāʾib) se manifestait par le biais des gazouillements et 

roucoulements différents. À côté du palais, sur la droite de la fontaine, il 

y a quinze figures (tamṯāl) de cavaliers, sur quinze chevaux ; la même 

chose sur le côté gauche de la fontaine. Ils portaient des vêtements en 

soie, ornés d’un motif qu’imitent les sabres. Dans les mains ils portaient 

des lances courtes ; ils bougent sur une ligne unique et on peut avoir 

l’impression que chacun [bouge] vers son camarade466.   

 

Remarquons aussi que les références aux automates sous forme des cavaliers 

apparaissent dans les ouvrages de Ḫātib al-Baġdādī et de Yāqūt. Il est possible 

que ce dernier eût le Taʾrīḫ Baġdād en tant que source. Aucun des autres ouvrages 

ne citent ces cavaliers mécaniques.  

 Des ouvrages plus tardifs attestent encore l’existence de ces machineries à 

la cour d’al-Muqtadir. Le savant hanbalite Ibn al-Jawzī et le chroniquer et médecin 

syriaque Bar Hebraeus ne diffèrent pas du récit du Ḫātib al-Baġdādī467. La même 

 
466 Texte originel en annexe, p. 421. 
467 On lit dans l’ouvrage d’Ibn al-Jawzī : « Ensuite ils [les ambassadeurs] furent conduits au Palais 

de l’Arbre (Dār al-šajara). Un arbre se trouvait au centre d’une fontaine d’eau limpide. L’arbre avait 

dix-huit branches et chacun portait de nombreux rameaux et oiseaux des espèces diverses dorés 

et argentés. Une bonne partie de la ramure de l’arbre était en argent, l’autre était doré. Il se trouvait 

aussi des feuilles de divers couleurs. Les oiseaux sifflaient ». Texte arabe en annexe, p. 422. Pour 

ce qui est de la chronique de Bar Hebraeus, voici ce qu’il écrit: « And when the ambassadors had 

passed through all these courts, [the slaves] brought them out into a spacious garden wherein was 

a fountain of water. This fountain was made of white tin which could not be distinguished from silver. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  314 

chose est vraie pour la Chronique de l’historien damascène Ismāʿīl ibn ʿAlī Abū al-

Fidāʾ, qui ajoute seulement une référence plus explicite à la nature mécanique de 

l’installation : 

 

Dans l’ensemble des ornements, il se trouvait un arbre en or et argent 

qui comprenait dix-huit branches. Sur les branches et sur les rameaux 

plus courts, il y avait des oiseaux différents, d’or et d’argent. De la même 

manière, les feuilles étaient en or et en argent et les branches 

ondoyaient à travers des mouvements rythmés. Les oiseaux pipaient par 

le biais des mouvements régulés468.  

 

Les ouvrages témoignent l’existence de trois diverses typologies des machineries 

scénographiques : 1) l’arbre mécanique aux oiseaux gazouillant à la cour d’al-

Mutawwakil, à Samarra (récit d’al-Šābuštī) ; 2) l’arbre sortant du sol, dans la salle 

du trône d’al-Muqtadir à Baghdad (Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf) et 3) encore l’arbre 

avec les oiseaux sifflant à la cour de Baghdad (Ḫātib al-Baġdādī ; Ibn al-Jawzī ; 

Yāqūt Abū al-Fidāʾ ; Bar Hebraeus). Nous ne sommes pas en mesure d’établir la 

véracité des tous ces récits. Néanmoins, nous ne doutons pas de l’existence de 

ces types des mécanismes à la cour abbasside. La nature même de la description 

de ces machineries semble en attester l’authenticité. En effet, ces automates sont 

décrits d’une façon technique et réaliste. Ils ne sont pas caractérisés par le biais 

d’éléments fantastiques et des attributs merveilleux, comme on trouve souvent 

dans les descriptions de ʿajāʾib. En revanche, on a pu constater l’attention des 

chroniqueurs pour les aspects plus techniques de ces objets curieux. L’origine des 

 
And above the fountain was a great tree of wrought silver, and many of its branches and leaves 

were gilded, and they swayed about in the gentle wind which was blowing. And on the branches 

were birds of the colour of gold and silver, and they flew about by means of underground strings, 

and they emitted various kinds of sounds and sang and twittered. And there were very many palm-

tree in the garden which were inlaid with panels of acacia wood up to the places where their 

branches sprang forth » (Bar Hebreus 1976, 156‑57). 
468 Texte arabe en annexe, p. 422. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  315 

mouvements des machines est en fait reconnue par un principe pneumatique, qui 

exploite le vent. À ce sujet, Legros (1992, 121) a mis en évidence que la 

« domination sur les vents par l’emploi de procédés mécaniques rend tangible 

l’aspect cosmique de la royauté : qu’on songe à la valeur symbolique du ‘souffle’ 

comme principe de vie et source de création ». Un souffle qui, bien évidemment, 

anime les objets sans chercher à rivaliser avec le souffle créateur qui anime les 

êtres. L’utilisation des machines sous forme d’arbres, oiseaux et autres créatures 

servaient donc à développer le grand thème du paradis, créé par l’artifice et la 

prouesse humains comme miroir terrestre du monde divin. Ces machineries étaient 

censées exprimer l’éternelle alliance du souverain et de la nature. On trouve alors 

une complémentarité avec l’idéologie exprimée par les trônes, dont la mise en 

scène affirmait la dimension cosmique de la figure royale.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  316 

Chapitre 3.  
EN GUISE DE CONCLUSION : MECANIQUE DIPLOMATIQUE  

 

 
 

The Great King of Persia, who has never 

before deigned to confess that he is but a 

man, makes supplication to your brother 

[Diocletian] and throws open the whole of 

his Kingdom to him, if he should consider 

it worthy to enter. He offers him, besides, 

marvellous things of various kinds and 

sends him wild beasts of extraordinary 

beauty.  

                                                                               

 Panégyrique à Maximien  

 

   

3.1. Les engins rivaux : dons d’ambassade pour gratifier (et défier)  

 

La diffusion d’installations mécaniques pourvues d’un arbre et d’oiseaux 

chantants reposait certainement sur une tradition royale ancienne. Au cours de ce 

chapitre, on a pu retracer ses antécédents dans les pratiques cérémonielles 

assyriennes et achéménides. Dans ces contextes, la présence de spécimens 

d’arbres artificiels – des palmiers, des platanes et des vignes – est effectivement 

attestée. À bien des égards, ces arbres étaient des symboles royaux, porteurs d’un 

éventail complexe des significations. Les arbres sacrés assyriens, des objets 

composés par de divers éléments, font état de leur appartenance à la catégorie des 

accessoires rituels. Offerts par le souverain comme dons aux temples, ils étaient 

une manifestation concrète de la révérence religieuse du roi. En ce sens, ces 

plantes artificielles étaient des appareils royaux, investis également d’une forte 

charge symbolique et religieuse.  

Mais l’analyse des attestations existantes autour de la présence d’arbres 

artificiels – mécanique ou non – au Moyen-Orient dans l’Antiquité et l’Antiquité 

tardive a révélé un autre aspect digne d’intérêt. Ce genre d’objets était également 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  317 

fort attrayant dans l’économie des échanges diplomatiques. Au cours de ce 

chapitre, nous avons été confrontés à nombre de données qui ont révélé l’existence 

d’une circulation d’arbres artificiels entre différents pays. En suivant la narration 

d’Hérodote (7.27), on a vu que les célèbres platane et vigne achéménides avaient 

été offerts par une petite dynastie lydienne au roi perse. Nous sommes aussi 

informés du fait que quelques siècles après, en 140 avant notre ère, Simon le 

Hasmonéen (m. 135), gouverneur de la Judée, envoya au séleucide Démétrios II 

(r. 147-139 ; 130-125) une branche de palmier en or (Low 1926, 1 : 182). Le Kitāb 

al-musammā bī al-maḥāsin wa al-aḍdād du pseudo-Jāḥiẓ atteste de la circulation 

d’un autre palmier artificiel à l’époque sassanide. Le texte mentionne la réception 

d’une plante richement ornée au palais de l’empereur byzantin Maurice, envoyée 

par Ḫusraw II. Certes, l’usage attesté de ce symbole dans les pratiques d’échanges 

de dons, dans une période chronologiquement si étendue, révèle sa recevabilité 

dans des contextes divers. La signification pouvait être à chaque fois renégociée, 

en s’adaptant au nouveau contexte de réception et d’intégration. Remarquons, à la 

suite de ce qu’écrit fort justement Iafrate (2015, 97), que : 

 

The idea of the royal tree certainly belongs to that figurative repertoire 

that was equally shared and appreciated by various audiences since 

Late Antiquity, if not before, thus resulting in an immediate marker of 

kingship whose cultural origin, if known, only added to the prestige it 

already conveyed.  

 

Certes, les arbres mécaniques et, plus généralement, les automates, étaient un 

produit de la culture aulique internationale. En tant que tels, ces fruits de l’ars 

mechanica trouvaient une place significative dans le système diplomatique 

complexe des échanges de dons. Celui-ci constituait un moment crucial des 

relations entre Byzantins et Sassanides dans un premier temps, et Byzantins et 

Abbassides dans un second.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  318 

Pour ce qui est des premiers, la pratique d’offrir de dons était déjà centrale 

à l’époque de Constantin I (306-337) et Šāpur II (309-379), comme attesté par 

Eusèbe de Césarée dans son œuvre Vita Costantini (‘Vie de Constantin’, 4, 7-8)469. 

Au cours des derniers siècles de la dynastie sassanide, l’intensification des 

contacts diplomatiques entre ces deux cours produisit une assimilation du 

cérémoniel protocolaire byzantin et sassanide. Cette assimilation se traduisit aussi 

dans les formes de production artistique et technique, parmi lesquelles figurent les 

créations machiniques470. Comme le rappelle avec justesse Canepa (2009, 187), 

la tradition de l’échange de cadeaux facilita le déplacement d’une quantité 

importante de matériaux visuels. Ce processus, « encouraged the development of 

a shared language with the result that, at the end of the sixth century, the two courts 

formulated ritual and visual expressions of power in a strikingly similar way and 

enjoyed some of the same activities, which is remarkable considering their nearly 

constant enmity ». À cet égard, il peut être pertinent de mentionner également les 

réflexions d’Eva Hoffman à propos de ce qu’elle définit « pathways of portability » 

(2007). Son expression condense en soi le phénomène complexe d’interactions 

culturelles, basé sur l’échange des biens transmissibles471. C’est la condition même 

de mobilité de ces objets qui fait d’eux des interlocuteurs actifs dans le dialogue 

culturel et politique entre acteurs divers. Leur adaptabilité et recevabilité leur 

permettent en fait de s’intégrer dans un langage visuel commun, qui dépasse les 

frontières culturelles, politiques et religieuses. Comme l’écrit justement Hoffman 

(2007, 325) :   

 

 
469 L’ouvrage reste vague sur le genre de richesses échangés : « (4.8) Lorsque le roi des Perses 

chercha lui aussi à entrer en relation avec Constantin par une ambassade et lui envoya des 

cadeaux, gages d'un traité d'amitié, l'empereur fit alliance avec lui et, débordant de générosité, 

vainquit par la munificence des présents qu’il lui fit en retour celui qui lui avait fait honneur le 

premier » (Eusèbe de Césarée 2013, 465‑66). 
470 Voir à ce sujet Canepa (2009, 154‑87). Nechaeva (2014, 163‑206) offre une analyse approfondie 

du rôle des dons dans les pratiques diplomatiques byzantines. Se référer également à Piras (2009) 

pour ce qui est des pratiques de communication entre les deux cours.  
471 Iafrate (2015, 56) rappelle que la diffusion d’une culture symbolique partagée se faisait aussi par 

le biais de guerres, pillages et déportations de main-d’œuvre.    



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  319 

Possession of the object implied participation in that power, as well as 

delineations of allegiance, alliance and hierarchy. Whether acquired as 

gifts or as booty, the objects represented much more than their literal 

selves. The objects may have referred to a ruler or, in some instances, 

acted as nothing less than substitutes for the actual presence of the ruler 

at the other end of the exchange. Above all, objects established and 

stood for relationships between giver and recipient, engaging them in a 

continuous flow of reciprocity, thereby cementing the bonds between 

courts.  

 

Le partage d’un répertoire visuel commun entre Byzance et Ctésiphon se révèle 

également dans la production de machineries auliques. Les récits sur la circulation 

d’appareils ingénieux entre les deux cours sont conservés dans certains ouvrages 

en arabe et persan. En revanche, les chroniques byzantines ne semblent pas 

préserver le souvenir de ces précieux dons mécaniques. Reste que les données 

préservées par les sources islamiques confirment une nouvelle tendance dans les 

pratiques protocolaires de deux empires dès la période sassanide tardive. La 

majorité de récits qui attestent de la présence d’automates parmi les richesses 

envoyées avec les ambassades soulignent leur origine byzantine. Par exemple, 

l’œuvre géographique Muḫtaṣar kitāb al-buldān (‘L’abrégé du Livre de Pays’) de 

Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī témoigne un carillon byzantin, sous forme de jeune fille : 

 

Lorsque Qubāḏ et César, empereur de Byzance, se réconcilièrent, ce 

dernier offrit à l’autre de nombreux cadeaux. Il s’y trouvait, parmi ces 

présents, une statue (timṯāl) en or de jeune fille (jāriya). Or, à un certain 

moment de la nuit, on l’entendait chanter et aucune oreille ne pouvait 

l’écouter sans s’endormir ; [il y avait aussi] une grosse tente (fusṭāṭ) en 

brocart (kīmḫār) et un écrin de joyaux472.  

 
472 Texte originel en annexe, p. 422. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  320 

 

Le géographe évoque cette anecdote dans le cadre de la présentation du pays des 

Rūm. En énumérant les caractères les plus distinctifs de l’empire, Ibn Faqīh 

observe que ses gens sont très versés dans les sciences et les représentations 

figurées (1973, 111; 2014, 136). La brève référence à la statue-carillon s’inscrit 

alors dans cette présentation synthétique du pays de Rūm. Ainsi, elle sert à mettre 

en valeur le niveau de raffinement des artisans byzantins. Pour ce qui est de 

l’identité des deux souverains mentionnés dans ce passage, la seule cordonnée à 

notre connaissance est le nom du Sassanide, Qubād, version arabe du moyen-

perse Kawād. En revanche, le texte se réfère à l’empereur byzantin avec le titre de 

César (Qayṣar), traditionnellement utilisé d’une manière générale dans les sources 

islamiques. La dynastie sassanide a connu le règne de deux Kawād. Le premier, 

père du célèbre Ḫusraw Ier, a eu son règne divisé en deux périodes, d’abord de 488 

à 496 et, ensuite de 499 à 531. Le gouvernement de Kawād II (alias Šērōyē), fils et 

assassin de Ḫusraw II, a été en revanche très brève, seulement quelques mois de 

l’année 628. Le Muḫtaṣar Kitāb al-buldān donne encore une information : nous 

savons en fait que l’empereur byzantin avait gratifié Qubād de ce don particulier 

après leur réconciliation. Cette information malheureusement n’ajoute rien d’utile. 

En fait, autant Kawād Ier que Šērōyē avait signé un traité de paix avec l’ennemi 

byzantin, le premier avec Anastase I (491-518) et Justinien le Grand (527-565), le 

second avec Héraclius (610-641).  

La nature acoustique de cette statue ne doit pas remettre en question la 

possible existence de ce genre d’objets techniques. Souvenons-nous de la lettre 

envoyée par le roi ostrogot Théodoric au lettré Boèce, rédigée par Cassiodore 

environ en 507 ou plus tard, selon la datation de Danuta Shanzer (1996, 233). 

Comme on a eu l’occasion de le voir dans le chapitre 3.2, cette lettre avait le but de 

répondre à la requête de Gondebaud, roi des Burgondes, qui désirait posséder des 

chefs-d’œuvre techniques473. Ce document est une véritable exaltation de l’ars 

 
 
473 Sur le sujet on renvoie à l’étude de Shanzer (1996).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  321 

mechanica. Le souverain énumère divers types des fruits de cet art, parmi lesquels 

figurent aussi des appareils sonores :  

 

Objects of metal give out sounds: a bronze statue of Diomedes blows a 

deep note on the trumpet; a bronze snake hisses; model birds chatter, 

and those that had no natural voice are found to sing sweetly. 

(Cassiodore 2006, 22) 

 

La lettre atteste donc l’existence et diffusion d’appareils sonores dans les territoires 

de l’Empire byzantin déjà avant le VIe siècle. Le roi ostrogot célèbre en réalité la 

personne de Boèce, qui avait pu étudier à Athènes et ensuite, traduire « Greek 

theories into Roman teaching » (2006, 20). La formation du savant, révèle la lettre, 

avait également inclus les arts techniques, d’où la requête de lui construire des 

dispositifs horaires à envoyer au roi des Burgondes. Pour ce qui est des automates 

acoustiques, le document recense diverses typologies, déjà attestées dans les 

traités des ingénieurs hellénistiques. Il nomme une figure humaine qui sonne une 

trompette par le biais d’un système pneumatique, des serpents qui sifflent, des 

oiseaux qui jasent et, enfin, des statues qui n’avaient pas une voix naturelle, mais 

qui malgré tout pouvaient chanter. Or, on constate à tout le moins que le précieux 

cadeau de l’empereur byzantin aurait pu être envoyé autant au premier Kawād 

qu’au second. En effet, la lettre du souverain ostrogot révèle que des automates 

sonores complexes étaient déjà diffusés au début du VIe siècle. Néanmoins, il nous 

semble bien plus possible que ce genre de présent a été adressé à Kawād Ier. En 

premier lieu, celui-ci s’est trouvé plusieurs fois à devoir se réconcilier avec 

Byzance474. En outre, il faut tenir compte du fait que la plupart des chroniques 

arabes traite de la figure de Kawād II en l’appelant par son nom personnel, Šīrūya 

 
474 Pensons par exemple au refus d’Anastase de prêter de l’argent à Kawād Ier pour faire face aux 

invasions des peuples nomades dans la zone frontalière nord oriental. Son rejet porta à l’incursion 

des Persans dans les territoires byzantins et à la conquête de certaines villes importantes, comme 

Amida (Lee 2013, 169).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  322 

(mp. Šērōyē)475. La désignation officielle prise avec l’intronisation est en fait 

mentionnée dans ces sources comme information additionnelle, mais pas 

régulièrement utilisée pour se référer à sa personne. Il nous semblerait alors 

inhabituel de trouver ce personnage appelé par son nom moins connu dans un récit 

ainsi concis. Si effectivement il s’agissait de Kawād Ier, l’anecdote de Ibn al-Faqīh 

témoignerait la première véritable référence à un automate byzantin. Encore, il 

s’agirait de la première attestation à notre connaissance de la circulation de ce 

genre d’objets entre les Empires byzantin et sassanide.    

Avant de prendre en compte une deuxième source qui atteste l’importance 

des automates dans les cadres des relations diplomatiques, il faut remarquer un 

autre détail qui émerge de la lettre du roi Théodoric. En effet, lui-même met en relief 

le rôle stratégique de ces dispositifs, qui souvent peuvent se révéler des 

instruments plus utiles des armes. Dans le but de convaincre Boèce à lui envoyer 

des appareils horaires à destiner au roi des Burgondes, il éclaire que : 

 

For sweetness and pleasure many times produce what weapons fail to 

do. May it then serve the state, even when I seem to play. For it is for 

this reason that I am looking for toys, to achieve a serious purpose by 

their means. (Cassiodore 2006, 20) 

 

Quelques lignes plus tard, il conclut la lettre en affirmant : 

 

May the foreign tribes realise, thanks to you, that my noblemen are 

famous authorities. How often will they not believe their eyes? How often 

will they think this truth the delusion of a dream? And, when they have 

turned from their amazement, they will not dare to think themselves the 

 
475 Cela est vrai pour les historiens majeurs, tels que al-Dīnawarī, Ḥamza al-Iṣfahānī, Aḥmad al-

Yaʿqūbī – auteur de la première chronique universelle en arabe survécu jusqu’au nos jours –, al-

Ṭabarī, al-Masʿūdī et al-Ṯaʿālibī. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  323 

equals of us, among whom, as they know, sages have thought up such 

devices. (Cassiodore 2006, 23) 

 

Cette source est donc pour nous un document doublement intéressant. Les finalités 

du souverain y sont en fait bien manifestes. Il reconnaît officiellement la valeur 

stratégique, voire politique, des dispositifs ingénieux, tels que les horloges 

hydrauliques. La prouesse technologique est, selon lui, une arme qui peut être 

facilement utilisée pour convaincre les adversaires et les peuples vassaux de la 

suprématie culturelle, scientifique et militaire.   

 Le Kitāb al-musammā bī al-maḥāsin wa al-aḍdād du pseudo-Jāḥiẓ 

mentionne une autre machinerie byzantine très raffinée. Celle-ci accompagne une 

deuxième référence à un autre probable automate – cette fois d’origine persane – 

qu’on a déjà eu la possibilité d’explorer. Il s’agit du palmier en or, don envoyé par 

Ḫusraw II à Maurice comme remerciement pour sa contribution dans la lutte contre 

l’usurpateur Wahrām Čōbīn. La source informe que l’année suivante, à l’occasion 

de la fête du Nawrūz, Maurice fait don à Ḫusraw II d’un précieux automate, sous la 

forme d’un joueur de polo476. Il est même possible que les Byzantins envoyassent 

un objet si complexe comme réponse à l’arbre artificiel sassanide. Ainsi, ils 

pouvaient gratifier la personne du souverain étranger et en même temps lui montrer 

la primauté technique de leur empire. Voici ce qu’on peut lire dans le texte : 

 

L’année suivante, le jour de Nawrūz, le roi de Rūm remercia [Ḫusraw II] 

avec un cavalier en or sur un cheval en argent. Les yeux du cheval 

 
476 Aucune source byzantine ne mentionne ce don précieux, mais ça ne doit pas nous surprendre. 

Nechaeva (2014, 175) souligne en fait que les auteurs byzantins citaient rarement les cadeaux 

envoyés aux souverains sassanides avec l’ambassade. Théophylacte Simocatta (5.3.7, 1986, 135) 

mentionne en revanche une autre ambassade byzantine pour Ḫusraw II, qui comprenait, parmi les 

autres choses, une ceinture et une couronne royale, symboles de vassalité et d’investiture 

(Nechaeva 2014, 176). Il nous semble qu’en ce cas-là l’objectif de l’historien byzantin c’était plutôt 

celui de souligner la dépendance du roi des rois sassanide par rapport à l’empereur byzantin.    

Sur le rapport entre Maurice et Ḫusraw II nous renvoyons à Goubert (1949). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  324 

étaient en onyx blanc avec les pupilles noires ; son toupet, sa crinière et 

sa queue étaient des crins noirs. Dans la main du cavalier, il y avait un 

maillet en or (ṣawlajān) et, près de lui, un hippodrome en argent 

(maydān). En son centre se trouvait une balle d’agate rouge. Deux 

bœufs en argent soutenaient hippodrome. Le cheval urinait et, comme 

résultat de [l’écoulement] d’urine, le maillet descendait sur la balle et la 

guidait vers l’extrémité opposée de l’hippodrome. Avec son action, il 

mettait en mouvement les bœufs et l’hippodrome. Le cavalier 

rapidement galopait dessous (?) les sabots du cheval477.  

 

L’automaton décrit en cet extrait était un objet de grande valeur, conçu 

spécifiquement pour les souverains sassanides. Nous savons en effet que le jeu 

du polo (mp. čawgān) était une des activités principales dans la formation des 

jeunes cavaliers et nobles persans (Inostrantsev 1926, 41‑47)478. Il faisait surement 

partie du programme d’éducation (frahang) des jeunes nobles, qui incluait 

également la chasse, l’équitation, les échecs ainsi que les activités intellectuelles. 

Quelques siècles plus tard, le polo devint central aussi dans la vie politique 

et culturelle byzantine, où il était connu sous le nom emprunté de τζυκανιον. Il est 

probable que le jeu atteignit l’Empire byzantin durant le Ve siècle479. En tant 

qu’allégorie de la guerre, le polo rencontra un grand succès chez les Sassanides, 

les Byzantines et, plus tard, chez les Arabes. Ce succès s’explique par le fait qu’il 

s’agissait d’une forme de sport qui permettait aux cavaliers de s’entraîner dans l’art 

équestre, en simulant les actions de la bataille. Le polo était donc un point d’union 

 
477 Texte arabe en annexe, p. 423. On renvoie également à Inostrantsev (1926, 41‑47). 
478 Sur le jeu du polo voir en particulier A. Azarnouche (2011; 2013). Le terme čawgān pour « polo » 

est cité dans deux textes moyen-perse, respectivement Kārnāmag ī Ardaxšēr ī Pābagān (‘Le geste 

d’Ardašīr, fils de Pābag’, 2.11,12,21 ; 14.3,6) et Husraw ī Kawādān ud rēdag-ē (‘Ḫusraw fils de 

Kawād et un page’, 12). S. Azarnouche (2013, 86) retient l’hypothèse que des textes destinés aux 

instructions à l’égard du polo (règles du jeu, formation des équipes, choix de la monture, type de 

terrain, etc.) existait dans le genre littéraire du ēwēn-nāmag sassanides.  
479 Le pseudo-Codinus mentionne que les Byzantins érigèrent le premier stade de polo pendant le 

règne de Théodose II (408-450) (Azzara 1996, 20‑21). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  325 

fort entre Sassanide et Byzantins. À ce sujet Canepa (2009, 167‑82) a aussi bien 

montré le rôle de l’espace de l’hippodrome dans le cadre des interactions 

protocolaires de deux pays. Il a aussi bien mis en évidence comment le paysage 

architectural et visuel de l’hippodrome – soit byzantin soit sassanide – participait à 

un discours politique visant à souligner, encore une fois, la grandeur à la fois de 

l’empereur et du roi des rois. Celui-ci pouvait donc émerger comme un véritable 

kosmokrator dans son microcosme, symboliquement représenté par les remparts 

de l’hippodrome.  

 Pour en revenir au texte, ceci utilise des termes techniques en arabe pour 

se référer aux éléments caractéristiques du polo. Le maillet est appelé ṣawlajān, 

terme arabe qui dérive du moyen-perse čawgān480 et qui indiquait soit le jeu lui-

même soit la longue canne en bois utilisée par les joueurs. Il nous semble 

intéressant de remarquer que le terme arabe ṣawlajān trouve également sa place 

dans le vocabulaire technique employé par l’ingénieur artuqide al-Jazarī. Celui-ci 

l’utilise largement pour indiquer des composants de ses automates, très 

semblables à un maillet de polo481. Néanmoins, le terme est souvent utilisé dans 

les descriptions de plusieurs appareils avec le sens générique de « canne ». Pour 

illustrations, considérons la présentation de l’horloge hydraulique du joueur de 

tambour (Jazari 1974, 42‑50). Dans ce cas, on le trouve employé pour désigner les 

baguettes du joueur placé dans la position centrale (figure 24). En revanche, 

l’installation avec le cavalier au sommet d’une coupole et les musiciens, utilisée 

pendant les fêtes comme jeu libatoire, mentionne une composante du mécanisme, 

dénommé ṣawlajān car elle possède la forme d’un maillet de polo (figure 30).  

 Pour ce qui concerne l’aspect purement technique, le texte suggère un 

principe de fonctionnement hydraulique. Le mécanisme est mis en mouvement par 

 
480 S. Azarnouche (2013, 85‑86) explique que l’étymologie du terme moyen-perse « demeure 

contestée, notamment en raison de la forme empruntée en arabe dès l’époque sassanide, ṣawlajān, 

et en syriaque, ṣawlagān, où l’insertion de la syllabe -la- est inexpliquée, à moins que l’on considère 

le mot comme un dérivé de pers. chūl/chawl « courbé ». Pourtant l’emprunt du grec byzantin 

tzoukanion (5ème siècle) fait écho au terme moyen-iranien ». 
481 Voir en particulier la description de l’horloge avec les musiciens (Jazari 1974, 42‑50) et l’horloge 

avec le cavalier au galop (99‑106). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  326 

l’écoulement d’eau du cheval, qui déclenche toutes les actions successives. La 

dernière phrase de l’extrait du pseudo-Jāḥiẓ, dont le sens n’est pas évident, pourrait 

se faire référence au retour du cavalier à sa place, pour revenir au point de départ. 

Nous pouvons formuler deux hypothèses à ce propos : soit le cavalier recule sur le 

plateau de l’hippodrome, avec un mouvement peu naturel pour un cheval, soit il 

pivote sur lui-même et revint au point de départ, peut-être en faisant à nouveau le 

même mouvement en sens inverse. Cependant, l’auteur a transmis peu d’indices 

et il est donc impossible de spéculer sur le fonctionnement de cet automate. 

Néanmoins, il est quasiment sûr qu’il s’agissait d’un objet de proportion réduite 

semblable aux exemplaires présentés par les ingénieurs alexandrins et 

musulmans. À ce propos, la particulière complexité de l’artefact décrit ne doit pas 

nous surprendre. Les traités techniques des Philon, Héron ainsi que ces des Banū 

Mūsā et de al-Jazarī montrent plusieurs modèles complexes d’automates, 

fonctionnant par le biais d’un principe hydraulique. Ces dispositifs impliquent un 

certain nombre des figures de forme humaine ou animale. Nous avons déjà pu 

considérer certains automates complexes mentionnés dans le traité de Héron 

d’Alexandrie (figures 18 et 19). À ceux-ci s’ajoutent d’autres créations, telles que 

l’automate avec deux figures humaines qui offrent des libations sur un autel, où un 

serpent qui siffle grâce à l’action d’un feu (Héron d’Alexandrie 1851, 83‑84). 

L’œuvre de Philon de Byzance montre également des exemplaires d’automates qui 

justifient la complexité du don offert par Maurice à Ḫusraw II. Un de ces objets et la 

fontaine à intermittence ayant la forme d’une servante (figure 31). L’objet est censé 

servir de l’eau par une carafe qu’elle tient dans une des deux mains. Philon 

mentionne également d’autres structures avec une personne et un animal (un 

cheval ou un taureau) ou une bête mythique (par exemple, un dragon) qui 

effectuent différentes actions simultané482.  

 Nous pouvons également citer d’autres exemplaires d’automates sous forme 

humaine, dont l’existence est attestée quelques siècles plus tard par rapport à la 

 
482 Nous renvoyions à la traduction arabe du traité de Héron lui-même pour la description de ces 

objets (1902, 142‑46; 173‑75). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  327 

création byzantine. À ce titre, on peut évoquer une anecdote qui concerne le poète 

abbasside al-Mutannabī (m. 965), compagnon de boisson de Badr ibn ʿAmmār, 

seigneur de Damas. Le poète narre dans un de ses poèmes du Dīwān qu’un autre 

compagnon de Badr ibn ʿAmmār, un certain Karawwas, jaloux des capacités 

d’improvisation poétique de al-Mutannabī, avait conçu une machine pour l’humilier 

(al-Mutannabī 1944, 146‑47)483. Dans la composition, il explique que Karawwas 

avait construit une poupée sous la forme d’une danseuse, avec un bouquet de 

fleurs dans une main et une des deux jambes vers le haut. La poupée pivotait 

jusqu’à ce qu’elle s’arrêtât devant un des invités. Ce dernier était alors censé boire 

une coupe de vin et improviser des vers. Al-Mutannabī n’apporte pas de précision 

à propos de cet automate. Néanmoins, nous avons connaissance du 

fonctionnement qui réglait les dispositifs savants utilisés pour les fêtes grâce au 

traité de al-Jazarī (1974, 95‑126)484.  

 D’autres exemplaires d’automates humains proviennent de l’environnement 

aulique fatimide. Plusieurs sources attestent de l’existence de ce genre d’objets 

précieux, dont la création était étroitement liée au nom d’un souverain ou d’un 

personnage politique renommé. Prenons par exemple en considération les 

automates du vizir al-Afḍal Šāhanšāh (m. 1121), déposés dans son palais. Il 

s’agissait des huit images de femmes (ṣiwar), bien habillées et ornées de joyaux, 

qui s’inclinaient à son entrée. Lorsque le vizir siégeait à sa place, les statues se 

levaient en pieds. L’action de se prosterner était probablement mise en marche par 

un système caché dans le sol ; il est donc aussi possible que les poupées prenaient 

la position verticale par le biais d’un mécanisme attaché au siège du vizir, qu’il 

déclencha avec son poids corporel (Duggan 2009, 253)485.  

 

 
483 À ce sujet, on renvoie également à Rice (1958, 37‑38) et Duggan (2009, 251). 
484 Parmi les différents modèles présentés par l’ingénieur, les plus proches concernent des figures 

sous forme humaine, telle que celles d’un servant et des compagnons de boisson (Jazari 1974, 

115‑26) 
485 Voir la description qu’en fait Ibn al-Muyassar (m. 1278) dans son Aḫbār Miṣr (1919, 58).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  328 

3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions 

sassanides 

 

 L’empereur byzantin Maurice et le sassanide Ḫusraw II sont les 

protagonistes d’un deuxième récit qui concerne un objet particulier. Ce récit 

provient de la section sur le règne de Ḫusraw II du Šāhnāma de Firdawsī. Le poète 

persan narre un épisode déroulé à la cour de l’empereur Maurice, après les accords 

militaires siglés entre les deux. Maurice ordonna à ses créateurs des stratagèmes 

(p. nīrang-sāz486) de lui construire « un talisman (ṭalāsim) malin, / Qu’on le confonde 

avec un corps humain » (Firdawsī 2019, 1538). Un point important mérite toute 

notre attention : en ce cas, l’objet se manifeste comme un produit de la magie. Ça 

est explicité par Firdawsī (2019, 1539), qui raconte la stupeur de l’empereur 

Maurice devant la statue : « Il alla voir cette image magique à l’instant, / Il fut 

stupéfait par cette œuvre de magie (ān jāduʾī487) ». Nous avons déjà pu constater 

que l’automate tend à se manifester dans la littérature et la poésie comme un 

appareil magique, en vertu du stratagème qui assure son fonctionnement. Ses 

attributs talismaniques sont normalement censés protéger du danger, défier 

l’ennemi ou, comme dans notre cas, démontrer la valeur d’une personne et, en 

même temps, se moquer de quelqu’un. Maurice avait en fait demandé à ses 

constructeurs des stratagèmes un talisman en forme de jeune fille en pleurs pour 

mettre à l’épreuve les champions du roi Ḫusraw II envoyé à la cour byzantine : 

Gustahm, Bālūy, accompagné d’Andyān et Šapur et, enfin, Ḫarrād Burzīn. Les 

artisans de l’empereur produisent une grande figure de femme, qui pleure et qui 

par moment lève sa main pour essuyer une larme sur son visage. La femme est 

censée se faire passer pour la fille de Maurice, en deuil pour la mort de son jeune 

mari. L’empereur demande à chaque chevalier d’y aller parler avec sa fille, pour 

 
486 Comme l’indique le dictionnaire Dihḫudā, le mot nīrang-sāz se réfère soit au magicien, soit à 

l’inventeur des stratagèmes et artifices. Comme nous avons déjà eu la possiiblité de le montrer au 

cours de la deuxième section, l’ambiguité entre machine et talisman se traduit aussi sur le plan 

lexical.  
487 Nous nous referons pour le texte persan à Khaleghi-Motlagh (Firdawsī 2007, 8 : 106). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  329 

tenter de trouver le moyen de la réconforter. Si Gustaham et Bāluy ne s’aperçoivent 

de l’artifice, en revanche Ḫarrād dévoile l’astuce :  

 

Il regarda cette femme de la tête aux pieds, 

Et les servantes dont elle était entourée, 

Mais on ne répondait pas à ses questions,  

Cet homme noble conçut des soupçons, 

Il se dit : Si ce pénible chagrin l’arrête,  

Pourquoi ses servantes sont-elles muettes ? 

Si les larmes lui remplissaient les yeux, 

Il faudrait qu’elle se sente bien mieux, 

Les pleurs tombent droit sur sa poitrine, 

Mais dans aucun sens elle ne se dandine, 

Ces larmes coulent seulement d’un côté,  

Sa main est toujours sur la cuisse posée, 

Si cette figurine avait un principe vivant, 

Le corps bougerait, pas la main seulement, 

Son sang s’écoulerait de chaque côté, 

Une main irait là, l’autre de l’autre côté, 

Je ne vois en elle aucun mouvement réel, 

Un savant a créé là un talisman artificiel [failasūfī-yi ṭilism]. 

Il vint près du Qaysar qui lui dit en riant :  

C’est un artifice, les Roumis l’ont conçu, 

Ni Bâlouy ni Gostaham ne s’en sont aperçus, 

Tu avais voulu te moquer des Iraniens,  

Ou mettre sur nos yeux quelque lien, 

Quand le roi l’apprendra, alors souriant, 

Il ouvrira la bouche avec ses dents d’argent. (Firdawsī 2019, 1540) 

 

Ḫarrād révèle la nature d’artifice de la jeune fille, en soulignant qu’elle n’est pas 

capable de mouvement réel. S’il s’agit vraiment d’un automate, il est possible qu’il 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  330 

s’appuie sur un système hydraulique, qui permet à la statue de déplacer la main et, 

en même temps, de produire de fausses larmes. Comme dans l’automate du joueur 

de polo, il y a une émission de liquide qui fait basculer l’ensemble de l’installation. 

Néanmoins, nous ne sommes pas en mesure d’affirmer si ce genre d’appareil a 

réellement existé. Il est possible que Firdawsī raconte un fait qui a effectivement eu 

lieu, mais il est également possible qu’il s’agisse d’une narration fictive, fruit du 

talent poétique de l’auteur. Toutefois, nous sommes convaincus que les caractères 

spécifiques de cette histoire s’expliquent sur la base du fait que le poète en trouva 

les détails dans une de ses sources. En tout état de cause, il est assez surprenant 

de constater que l’automate intervient encore une fois dans les relations entre 

Maurice et Ḫusraw II, déjà concepteur du trône mobile. Il nous semble alors 

plausible que tous ces extraits, réels ou imaginaires, témoignent de l’importance 

qui était attribuée aux automates et aux machines d’autre type dans les rapportes 

diplomatiques entre les cours et, plus en particulier, entre ces deux souverains. Il 

est également intéressant de relever que le chapitre successif du Šāhnāmah 

mentionne une autre information digne d’attention. L’empereur Maurice révèle 

ceci : 

 

J’ai au palais une chambre mystérieuse,  

On ne peut voir chose plus merveilleuse,  

On y voit quelque chose de prodigieux, 

Tel un talisman ou une créature de Dieu, 

Quand Kharrâd Barzine entendit cela, 

Il se rendit aussitôt en cet antique endroit, 

Il vit là, suspendu en l’air, un cavalier, 

Il revint vite auprès du Qaysar distingué, 

Il lui dit : « Ce cavalier est tout en acier, 

La coupole est d’une matière appréciée, 

Les savants l’appellent pierre magnétisée, 

Un Roumi l’a mise au-dessus du cavalier. (2019, 1540) 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  331 

L’empereur byzantin révèle donc de posséder une chambre où il garde toutes ses 

autres merveilles. Firdawsī nous offre assez peu de détails, mais il laisse entendre 

que l’étonnement suscité d’un des objets y présent, avait une origine magnétique. 

Il est fort probable qu’il s’agissait du phénomène qui, grâce aux propriétés 

magnétiques, permettait la lévitation statique de certains objets488. À ce propos, 

Firdawsī fait référence à la présence d’un matériel spécial, la pierre magnétisée, 

placée sur la voûte. Les forces magnétiques autour de la statue du cavalier 

s’annulaient, en lui permettant ainsi de rester suspendu dans le vide.  

D’ailleurs, nous remarquons que l’information du poète souligne l’intérêt 

qu’un monarque pouvait avoir pour des phénomènes scientifiques et des objets 

curieux. Cette information nous rappelle donc comment le sentiment de merveilleux 

pouvait avoir son origine dans des manifestations de l’ingéniosité humaine ou de 

phénomène scientifique inconnu, tel que le magnétisme. L’intérêt du souverain était 

de nature à encourager la création d’une chambre spécialement conçue pour 

accueillir des merveilles de la nature ou de la prouesse humaine489. Bien 

évidemment, en absence de tout type de données, nous ne pouvons pas confirmer 

que l’existence d’une telle chambre était liée à la personne de l’empereur Maurice. 

Cependant, nous n’avons pas raison de douter si on tient compte du fait que le 

collectionnisme a été toujours une pratique très commune parmi les souverains et, 

en général, l’aristocratie.   

 

 Comme nous avons eu la possibilité de le montrer dans les chapitres 

précédents, de nombreux objets comme des horloges hydrauliques, des arbres 

artificiels et des dispositifs ingénieux étaient conçus comme objets précieux, pour 

être donner en qualité de dons précieux aux souverains étrangers. Nous avons 

 
488 Ce genre d’illusion était exploitée dans l’Antiquité et à l’époque médiévale. À ce sujet, se référer 

à Lowe (2016), qui fournit plusieurs exemples du phénomène ainsi que son explication.  
489 À l’époque moderne, ce genre de collection était encore beaucoup appréciée. Pour illustration, 

considérons le cabinet de curiosités dans le palais du Golestan où le roi qajar entreposait tous ses 

trésors avec, entre autres, des horloges envoyées par le reine Victoria et des machines de mesures 

envoyés par le Tsar russe.  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  332 

également mis l’accent sur l’origine de cette pratique, qui remonte à l’antiquité. En 

effet, nous avons évoqué les célèbres vigne et platane achéménides artificiels, dont 

les sources grecques parlent largement. Ceux-ci semblent avoir été les cadeaux 

d’un petit dynaste lydienne, un certain Pythios. Nous avons également cité 

l’exemple d’un objet similaire, sous forme de palmier, donné par Ḫusraw II à 

l’empereur Maurice comme signe de remerciement pour son soutien militaire et 

économique dans la lutte contre Wahrām Čōbīn. À l’aune des considérations 

présentées dans le chapitre précédent, il est vraisemblable qu’il s’agissait d’un 

arbre artificiel ou, peut-être, d’un automate, tel que ceux figurant dans les 

environnements palatiaux byzantin et abbasside. En réalité, tous les objets 

évoqués dans le courant de cette thèse sont chargés d’un rôle fortement politique 

dans le cadre des rapports diplomatiques. Nous pouvons en fait imaginer que le 

trône du Sassanide Ḫusraw II avait aussi la tâche de surprendre et, peut-être, 

effrayer les émissaires et nobles étrangers. Mais plus que tout, la prouesse 

technique, observée par des yeux étrangers, devait convaincre de la puissance du 

souverain et de son règne, ainsi que des possibilités techniques et scientifiques de 

leurs ingénieurs. Si ceux-ci étaient capables de ce genre d’invention, ils pouvaient 

également créer de nouvelles machines de guerre et de défense raffinées et 

dangereuses. En ce sens, les appareils ingénieux se présentaient en même-temps 

en qualité d’objets précieux et luxueux, dignes d’un monarque, soit comme symbole 

de l’ingéniosité de l’empire rival. Plus tard, l’empereur byzantin et le calife 

abbasside adhérèrent à cet enseignement, en incluant trônes mobiles et automates 

dans l’environnement de leurs cours. 

 Pour ce qui est des objets échangés entre les cours sassanide et byzantine, 

nous avons pu constater que les détails sur les dons n’abondent pas, surtout dans 

la littérature grecque. Nechaeva (2014, 175) explique que le manque de ce genre 

d’informations est lié au fait que ce genre d’arguments ne suscitait pas un grand 

intérêt parmi les intellectuelles byzantins. Comme nous l’avons montré, la plupart 

de ces informations dérive des littératures arabe et persane. On pourrait 

certainement douter de la véracité de ces récits. Pourtant, il est possible que celles-

ci soient les seules données écrites à nous témoigner une « unique image of 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  333 

precious rarity, which could have been a gift of a superior royal level » (Nechaeva 

2014, 180).    

 Nous avons aussi pu considérer que les Abbassides, à leur tour, ont fait 

cadeau le roi Charlemagne d’une horloge hydraulique complexe. Ce genre 

d’appareils était particulièrement apprécié par les monarques de divers pays. 

Presque trois siècles avant, le roi ostrogot Théodoric reçut la requête du roi des 

Burgondes de lui envoyer certains instruments horaires (cadran solaire et horloge 

à eau). Comme nous l’avons vu, Théodoric répondit favorablement, conscient du 

prestige apporté par la prouesse de ses ingénieurs dans les relations diplomatiques 

avec les autres réalités politiques. Ce don devait être encore plus spectaculaire si 

on tient compte du fait que la société carolingienne ne connaissait pas ce genre 

des machineries. À cet égard, il nous semble encore plus intéressant de remarquer 

que Hārūn al-Rašīd avait fait don Charlemagne d’un autre cadeau spectaculaire, 

lors de l’ambassade de l’an 802 (Pertz 1895, a. 802)490. Il s’agit d’un éléphant blanc, 

nommé Abū al-ʿAbbās, encore une fois un présent qui pouvait être apprécié en 

vertu de sa nature exotique et merveilleuse. Cependant, les Francs, convaincus du 

fait que Abū al-ʿAbbās était le seul exemplaire d’éléphant du calife, interprétèrent 

le don comme un geste de reconnaissance du pouvoir carolingien (Nelson 2014, 

134; Brubaker 2004, 176)491. On comprend bien que si l’intention de Hārūn al-Rašīd 

était similaire à celle de l’ostrogot Théodoric, il avait échoué dans son but ultime.  

Les relations diplomatiques des Francs avec les Byzantins furent 

particulièrement propices pour la circulation d’objets raffinés entre cours492. Nous 

savons que les Francs reçurent des orgues de la part des Byzantins. Il s’agissait 

d’instruments particulièrement appréciés à la cour carolingienne, car leur prestige 

était lié à l’imaginaire de la souveraineté impériale byzantine (Perrot 1971, 212‑13). 

Nous rappelons surtout l’ambassade du 757, à Compiègne. L’émissaire de 

 
490 Pour la traduction anglaise voir Scholz et Roger (1972, 82‑83). 
491 Sur la construction de la propagande carolingienne, on renvoie la lecture à Latowsky (2005). 
492 La littérature scientifique à propos des rapports diplomatiques entre Carolingiens, Byzantins et 

Abbassides est très riche. Nous renvoyons en particulier à Graboïs (1981), Herrin (1992), 

McCormick (1994) et Ottewill-Soulsby (2018). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  334 

Constantin V Copronyme fait don à Pépin le Bref de nombreux présents. Parmi 

ceux-ci, figuraient aussi un orgue, un objet jusqu’alors inconnu dans l’empire des 

Francs, et des experts pour montrer au roi le fonctionnement de l’instrument (Pertz 

1895, an 757; Brubaker 2004, 175)493. Comme pour le cas du roi ostrogot 

Théodoric, il est possible que les intentions de l’empereur byzantin fussent de 

rendre manifeste aux Francs l’inégalité existante entre les deux empires. Il nous 

semble remarquable de rappeler que le nom du byzantin Constantin V est 

également lié à plusieurs créations mécaniques décrites par ʿUmāra ibn Ḥamza, 

émissaire du calife al-Manṣūr. Il s’agit, bien évidemment, d’une confirmation du fait 

que cet empereur était particulièrement intéressé à l’ars mechanica et, comme 

nous l’avons déjà évoqué, à l’alchimie. 

 Quelques années plus tard, en 826, le fils de Charlemagne, Louis I le Pieux, 

reçut la visite d’un mystérieux moine, nommé George, qui lui construisit un autre 

exemplaire d’orgue (Pertz 1895, an 826)494. L’identité de ce moine n’est pas connue 

et il est certain qu’il ne s’agissait pas d’un émissaire politique. Néanmoins, cet 

épisode confirme le prestige dont ce genre d’instruments bénéficiait. Ce prestige 

dérivait clairement du fait que l’orgue était un des protagonistes du cérémoniel 

politique byzantin.    

Venons-en maintenant aux relations entre Byzantines et Abbassides. Nous 

savons que l’Empire byzantin a été pour longtemps le majeur rival du califat 

abbasside. Les deux se sont combattus avec force, mais, malgré les guerres 

continues, leur relation a été caractérisée aussi par d’intenses activités 

diplomatiques. Les Abbassides avaient abandonné l’aspiration des prédécesseurs 

à conquérir l’Empire byzantin. À ce point, les activités de guerre entre les deux pays 

se limitaient à des expéditions rapides contre les territoires byzantins et des 

combats sur les frontières. Il est évident que les actions de guerre étaient suivies 

d’échanges diplomatiques.  La communication entre les deux empires a suivi un 

 
493 Nous renvoyons à Scholz et Roger (1972, 42) pour la traduction anglaise.  
494 Voir aussi Perrot (1971, 210‑15), qui mentionne plusieurs sources qui décrivent cet événement 

et sa portée politique. Pour la traduction anglaise voir encore Scholz et Roger (1972, 118‑19).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  335 

ensemble des règles codifiées qui, à bien des égards, partageaient beaucoup 

d’aspects avec les rituels diplomatiques qui avaient déjà régulé les rapports entre 

les Sassanides et les Byzantines. L’échange de dons était une partie centrale de 

ces cérémoniels et, en ce contexte, nous avons pu également considérer la place 

significative des automates et d’autres typologies d’instruments complexes. En tant 

qu’objets techniques et raffinés, ceux-ci se présentaient comme un cadeau parfait, 

un don digne d’un roi, luxueux et également capable d’inspirer merveille grâce au 

secret de ses mécanismes cachés. Il apparaît clairement que la place occupée par 

les dispositifs ingénieux de différent type était reconnue par les élites des deux 

empires.  

Au cours de cette section, nous avons eu l’occasion de nous pencher 

longuement sur la question de la compétition scientifique et technique entre les 

deux empires. Ainsi, nous avons pu montrer que les données à notre disposition 

semblent confirmer que les Byzantins reçurent et intégrèrent les connaissances 

des Anciens dans le domaine de la technique. En même temps, nous avons 

examiné le supposé rapport de dépendance scientifique des Abbassides envers 

les Byzantins, dans l’optique de recentrer le discours et montrer les failles d’une 

vision qui considère la primauté culturelle des Byzantins au détriment des 

spécificités abbassides. Pourtant, au cours des paragraphes précédents, on a pris 

en compte des sources diverses qui esquissent un cadre plus complexe des 

relations existantes entre les deux pays ainsi que la nature de la compétition nourrie 

par les deux parties. Nous nous sommes alors penchés sur l’épisode concernant 

le calife al-Maʾmūn (à la fois son frère et successeur, al-Muʿtaṣim), qui aurait 

démontré son intérêt pour un scientifique byzantin, Léon le Mathématicien, peut-

être justement pour ses connaissances techniques. Selon les narrations, le calife 

apprit l’existence de ce savant, consacré en particulier à l’étude de la géométrie, 

de la mathématique et de la technique, par un prisonnier de guerre. Puis, il chercha 

par tous les moyens de le recevoir à sa cour, pour pouvoir profiter de son 

expérience dans le domaine des sciences. Cependant, l’empereur byzantin ne 

permettra pas à Léon de se rendre chez le calife. Mais, nous avons vu qu’à leur 

tour les empereurs byzantins pouvaient se trouver en compétition avec les rivaux 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  336 

abbassides. Tel est le cas de l’empereur Théophile (829-842), qui en 835 ordonna 

la construction du palais de Bryas, dans les environs de Constantinople. Ce palais 

fut construit à l’image du siège califale de Baghdad, qui avait été observé 

personnellement par l’ambassadeur byzantin Jean le Grammairien. Nous avons pu 

remarquer, en suivant les considérations de A. Grabar (1951, 56), qu’il est 

également possible que la même installation des automates dans la salle 

d’audience du palais de Constantinople, fît partie du projet de renouvellement voulu 

par Théophile. En ce sens, il aurait été une réponse aux créations ingénieuses 

observées à la cour abbasside.  

L’intérêt parallèle pour la tradition technique des automates dans les deux 

milieux de Constantinople et de Baghdad nous indique que des échanges culturels 

concernant ce genre d’objets luxueux avaient souvent lieu dans le cadre des 

rapports diplomatiques. Ils pouvaient être échangés comme dons, mais aussi 

exhibés dans des endroits clés du palais ou de la ville. Du côté byzantin, pensons 

à l’exemple significatif des statues de l’hippodrome de Constantinople, ainsi qu’aux 

automates et fontaines présents dans les palais impériaux. Rappelons également 

que des installations complexes et merveilleuses comme celles de Baghdad et 

Samarra avaient été appréciées par les émissaires étrangers lors de leur visite 

officielle. Avec ces données en main, nous avons reconnu la possible primauté de 

l’utilisation politique de ce genre d’objets par les Byzantins. Il faut également 

considérer que l’empire abbasside était un état bien plus jeune, qui était encore en 

train de forger son idéologie politique, en conformité avec les préceptes religieux 

islamiques. Comme nous l’avons mis en évidence, la négociation d’un système de 

pouvoir conduisit aussi à la reconnaissance du prestige du modèle sassanide. À ce 

point, nous nous demandons si le recours aux dispositifs ingénieux dans les 

pratiques visuelles et diplomatiques abbassides ne faisait partie d’un programme 

voué au rétablissement d’une tradition qui était déjà sassanide, mais qui était aussi 

légitimée par le succès dont elle bénéficiait dans le milieu byzantin. À ce propos, 

nous avons pu constater que les Abbassides gardaient en considération les 

pratiques visuelles et artistiques de légitimation politique des Sassanides. En 

même temps, ils connaissaient très bien les récits à propos des trésors somptueux 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  337 

de Ḫusraw II, parmi lesquels figurait aussi le trône mobile. Il nous semble donc très 

probable que le prestige dont les merveilles techniques bénéficiaient aurait pu être 

un élément dirimant. Ainsi, à y regarder de plus près, les Abbassides se seraient 

présentés comme les héritiers légitimes des Sassanides, en prenant en charge la 

compétition avec les Byzantins, qui pouvait s’exprimer aussi à l’aide de la prouesse 

technologique.  

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  338 

CONCLUSION 

 

Engrenages politiques et politiques de la machine  

 

Qu’est-ce que c’est un dispositif savant ? Quels sont les caractères 

essentiels de ces appareils ? À quoi servent-ils ? La machine, a-t-elle une valeur 

politique et idéologique ? Ces questions ont guidé nos réflexions tout au long de la 

thèse, en nous obligeant à regarder au-delà du rôle de divertissement qui 

traditionnellement lui a été attribué. En réunissant un catalogue de dispositifs 

savants corrélés aux environnements auliques sassanides et abbassides, nous 

avons réalisé une étude comparée de différentes contributions de la machine à la 

définition de l’espace de la cour.  

La thèse se proposait deux objectifs majeurs. D’une part, il était question de 

saisir les rôles idéologiques et symboliques de ces artefacts techniques dans les 

contextes perse et islamique. D’autre part, il s’agissait de mettre en lumière, à l’aide 

de la machine, l’interrelation entre le portrait califal élaboré dans la première 

époque abbasside et son modèle sassanide. En effet, les règnes de premiers 

califes – à savoir al-Manṣūr, al-Mahdī, Ḥārūn al-Rašīd et al-Maʾmūn – se 

caractérisèrent par la récupération et la valorisation de la tradition royale perse. Les 

Sassanides s’affirmèrent comme paradigme de la royauté idéale. En s’appuyant 

sur cet héritage, les Abbassides se présentaient comme leurs héritiers légitimes, 

en acquérant leurs caractères et qualités politiques et idéologiques.   

L’automate a longtemps occupé une place d’élection dans les espaces du 

pouvoir, en prenant part au langage visuel et artistique de la cour. Son succès à 

l’époque abbasside a été possible grâce à la large circulation de ce langage dans 

des sociétés diverses. À la veille de la montée au pouvoir des Abbassides, la 

machine était désormais devenue un véritable topique visuel à l’aune de son 

association étroite avec la sphère de la royauté. En conséquence, la valorisation 

de la tradition royale sassanide dans la première époque abbasside a permis la 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  339 

récupération de cette pratique, encouragée par la rivalité et la compétition 

technique entre les califes et les empereurs byzantins.  

Les dispositifs savants étaient, à tous égards, un élément fort important dans 

le vocabulaire visuel du milieu palatial depuis l’Antiquité. En effet, au cours de la 

thèse, nous avons pu apprécier un nombre considérable d’exemples, qui révèlent 

la place privilégiée des automates dans les cultes religieux et dynastiques. Cela 

ressort clairement du contexte hellénistique de la cour lagide, qui avait financé à de 

nombreuses occasions la réalisation de créations machiniques pour le culte des 

divinités et des souverains. L’événement le plus éclatant concerne une procession 

somptueuse, organisée à l’occasion de la mort de Ptolémée Ier par son fils, 

Ptolémée II. L’historiographe et poète Callixène de Rhodes témoigne de la 

participation des statues mobiles, qui étaient en mesure d’accomplir certaines 

actions. Pour illustration, rappelons-nous la figure de Nysa, la nourrice du dieu 

Dionysos, qui, grâce à une machinerie cachée, était en mesure de se lever et de 

s’asseoir après avoir versé une libation de lait. Son possible créateur, l’ingénieur 

Ctésibios, qui était très proche à la famille royale de Ptolémée II, conçoit nombre 

des machineries pour les temples et la cour (Callixène de Rhodes 1983, 63). Celui-

ci semble avoir été un des premiers savants à rédiger des traités sur la mécanique. 

Mais Ctésibios et ses collègues ont eu le mérite de jeter les bases pour le 

développement d’une nouvelle branche du savoir, aux applications pratiques 

multiples. Pour cette raison, la science de la mécanique s’avéra être dès le début 

un art sensible pour le pouvoir. 

En nous penchant en détail sur la question du développement de la 

technologie dans le monde ancien, nous avons montré dans quelle mesure 

l’Antiquité tardive et le Moyen Âge ont hérité de la science grecque et romaine. Cela 

est évident pour les contextes byzantin et islamique, qui ont manifestement accueilli 

les connaissances théoriques et pratiques des Anciens. Les enseignements de la 

tradition hellénistique ont largement contribué aux successives élaborations 

théoriques et aux applications pratiques dans d’autres secteurs où la technologie 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  340 

pouvait apporter de grands changements, tels que l’agriculture, l’art de la guerre, 

les techniques de construction et la science du calcul du temps.  

Dans ce cadre, l’automate s’offre comme une étude de cas optimale, car il 

révèle clairement les enjeux politiques et idéologiques à la base de ses conception 

et construction. Ainsi, les études hellénistiques sur la pneumatique sont à l’origine 

des installations de jardins fantastiques byzantines et abbassides, avec leurs 

oiseaux chantants, animaux et bêtes mythiques. À leur tour, ces successives 

théorisations et applications pratiques auraient atteint l’Europe de la Renaissance. 

Pour illustration, considérons-nous les études menées par Galileo Galilei et par son 

élève, Evangelista Torricelli, sur la question de l’existence du vide, dont 

l’expérimentation avait déjà intéressé les ingénieurs alexandrins (Di Pasquale 

2019, 216).  

Certes, la valorisation des enseignements techniques anciens est beaucoup 

moins visible dans le contexte sassanide. À ce stade, la rareté des données 

archéologiques et des évidences littéraires ne permet pas de saisir l’ampleur du 

phénomène de circulation des connaissances techniques grecques en contexte 

perse. Malgré l’insuffisance de données, pourtant, nous avons plusieurs raisons de 

croire qu’un transfert d’idées et de notions ait eu lieu, au moins dans l’époque 

sassanide tardive. Il nous semble vraisemblable que cette transmission a été 

facilitée par les Byzantins, qui étaient l’intermédiaire privilégié de la diffusion de ces 

savoirs en terres perses.  

Mais nous avons également souligné que la relation entre la technique et le 

pouvoir n’était pas une prérogative des régions de la Méditerranée orientale et du 

Moyen-Orient. En effet, comme nous l’avons montré, cette tendance intéressait 

également le monde chinoise depuis l’Antiquité. L’enjeu de notre discussion était 

alors d’illustrer le contexte global dans lequel s’inséra la production technique 

sassanide. En effet, même si l’on accorde une attention majeure aux relations 

intellectuelles entretenues avec les régions occidentales et indiennes, il est évident 

que l’Iran dialogua avec le monde chinois, à la pointe des connaissances 

technologiques. Comme nous l’avons mis en évidence, ce dialogue était facilité par 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  341 

l’existence de rapports et échanges étroits entre les deux régions, notamment dans 

les domaines diplomatiques, commercial, et religieux.  

 

Une seule machine, plusieurs résultats  

 

 En évoquant les mots de Beaune (1980, 10), « l’automate est une machine 

philosophique avant d’être un modèle scientifique, rationnel ». Sur cette base, le 

catalogue de machines présenté dans notre thèse a montré qu’aux automates était 

principalement attribuée la fonction d’exposition publique de l’autorité et de la 

puissance royale et califale. D’ailleurs, il s’agissait d’instruments complexes et très 

raffinés d’un point de vue technique. En tant que tels, ils étaient accessibles 

seulement à ceux qui avaient les ressources économiques et logistiques pour en 

financier la conception et la réalisation. En effet, tous les différents exemplaires 

d’automate que nous avons considérés dans le cadre de notre recherche avaient 

été conçus uniquement pour des princes et des souverains.  

 Les dispositifs ingénieux étaient également des objets à grand impact visuel 

et à la forte portée symbolique. Dans cette optique, les machines offraient aux 

souverains et aux califes l’occasion unique de projeter leur pouvoir à travers des 

appareils dont le mouvement était apparemment perpétuel et reproductible. Le 

mouvement potentiellement impérissable des automates devait alors refléter le 

souhaité pouvoir éternel d’une dynastie et de son empire.  

À partir de ces réflexions sur la machine, il y a été possible de démontrer 

que la typologie d’automate recherchée dans l’environnement de la cour révèle la 

façon dont le roi sassanide et le calife abbasside voulaient être pensés et conçus. 

Deux typologies majeures se distinguent clairement : d’un côté, les dispositifs pour 

le calcul du temps, tels que trônes astronomiques et horloges hydrauliques. De 

l’autre, les automates qui reproduisent la nature, telle que les jardins luxuriants, 

pourvus d’oiseaux, animaux et bêtes mécaniques. Le contrôle et patronage royal 

et califal de ces machineries, stratégiquement placées dans des environnements 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  342 

clefs de la cour, révèlent l’intention du chef politique de se présenter à la fois comme 

maître du temps et maître de la nature.  

 Notre thèse a également mis en évidence que les cours les plus importantes 

des régions moyen-orientales dans l’Antiquité tardive et la première époque 

médiévale ont cherchée d’affirmer leur suprématie l’une sur l’autre à travers la 

construction des machines et des dispositifs complexes. La compétition entre cours 

s’alimenta à travers les échanges fréquents d’ambassades et, par conséquent, de 

dons précieux. Ces échanges de cadeaux ont eu pour conséquence la définition 

d’un répertoire d’expressions rituelles et visuelles du pouvoir partagé par des cours 

différentes. Dans ce cadre, les automates faisaient partie de l’inventaire de cadeaux 

circulant entre cours différentes. De plus, les cours s’ingénièrent pour réaliser des 

automates de plus en plus raffinés, en apportant ainsi une incitation supplémentaire 

à leur production. En cette optique, on a donc pu remarquer que ces dispositifs 

étaient le produit d’une culture aulique internationale.  

 Les considérations sur les phénomènes de valorisation du modèle de 

souveraineté sassanide à l’époque abbasside se greffent sur cette étude comparée 

du rôle politique de la machine. Nous avons déjà mis en lumière que l’appréciation 

de l’héritage perse à la toute première époque abbasside est un constat sur lequel 

normalement les spécialistes du domaine conviennent. Néanmoins, cette question 

n’a pas encore fait l’objet d’une étude systématique, visant notamment à analyser 

les modalités de la construction du profile califal sur le modèle sassanide. Le travail 

de rédaction d’une thèse est inévitablement soumis à des contraintes de temps et 

d’espace. La nécessité de les respecter nous a empêché d’aborder cette question 

de manière complète dans le cadre de notre thèse. Nous nous sommes par 

conséquent limités à faire un premier pas en cette direction, en l’espoir d’en avoir 

éclairé l’importance et la pertinence. Il demeure impossible, nous semble-t-il, de 

pleinement saisir la diffusion de la pensée politique sassanide dans la première 

époque abbasside sans aborder ce sujet.  

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  343 

Vers une histoire des techniques  

 

Or, le projet n’est pas asséché pour autant et les pistes de recherche 

demeurent nombreuses. En effet, bien qu’il soit centré sur une question plus 

restreinte, il n’a pas la présomption d’épuiser définitivement ce thème. En ce cadre, 

nous avons poursuivi un objectif plus praticable, proposant un premier catalogue 

de références aux automates, qui les encadre dans les systèmes cérémoniels des 

cours sassanide et abbasside. Dès lors, il reste encore beaucoup à faire, en 

particulier sur le côté sassanide, où les données restent, à l’heure actuelle, limitées. 

À ce propos, il serait opportun de prolonger la réflexion par une étude centrée sur 

la pénétration des savoirs techniques étrangers en contexte perse depuis 

l’Antiquité. En particulier, nous sommes convaincus qu’une analyse approfondie et 

systématique de la littérature moyen-perse puisse révéler l’intégration des concepts 

et notions sur la géométrie et la technique élaborées par les savants grecs, 

hellénistiques, aussi bien qu’indiens et chinois. Certes, un tel projet s’avère pourtant 

très ambitieux et nécessité d’un long travail de dépouillement d’un corpus de 

sources hétérogène en plusieurs langues (grec, moyen-perse, arabe, persan et 

syriaque). De plus, ce travail oblige à consulter des ouvrages en moyen-perse dont 

une édition critique n’existe toujours pas. Tel est le cas du quatrième livre du 

Dēnkard (420.9-17), qui consacre une section importante aux sciences, parmi 

lesquelles la géométrie (zamīg paymānīh), aux côtés de l’astrologie et de la 

médecine495. En outre, le Dēnkard (428.10-15) dédie un bref extrait aux livres des 

autres pays qui furent intégrés au savoir perse, tel que des œuvres sur la logique, 

la rhétorique et l’astrologie indienne bien que le Magistīg grec, c’est-à-dire 

l’Almageste de Ptolémée (Cereti 1995a, 120‑21). Nous proposons pourtant de 

suivre cette piste dans l’avenir proche. Ce faisant, l’étude en question pourra 

donner au monde iranien l’attention qu’il mérite pour saisir sa contribution dans le 

développement des études scientifiques et technologiques.  

 
495 Cet extrait du Dēnkard 4 a attiré l’attention de Bailey (1943, 82; 91), de Menasce (1958, 23‑29) 

et Cereti (1995a, 116‑17).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  344 

 Cette remarque en amène une dernière. Le monde iranien ancien a été 

caractérisé par l’effort d’élaborer une théorie en marge aux activités techniques et 

scientifiques. La prouesse technologique des Sassanides ressort d’un éventail de 

différents processus de production, tels que les systèmes d’irrigation (les qanāt), 

l’architecture, la construction des machines de guerre et des instruments agricoles. 

Néanmoins, nos connaissances sur le domaine sont encore limitées. Par 

conséquent, notre compréhension de l’histoire des sciences dans l’Antiquité tardive 

ne peut pas faire abstraction d’une enquête systématique sur les cadres de la 

production technique. Pour que cela soit possible, il y a donc lieu de dialoguer avec 

les données archéologiques, épigraphiques et iconographiques, dans le but de 

rassembler un ensemble d’informations concernant les plusieurs catégories 

professionnelles impliquées dans les activités techniques, ainsi que les détails des 

opérations, de l’outillage et des créations techniques. Ces résultats seront ensuite 

à croiser avec les témoignages provenant des sources primaires en langues 

différentes. En effet, des ouvrages produits en contextes et avec des intentions 

différentes souvent mentionnent des informations cruciales qui nous aident à avoir 

une image plus complète de la réalité.    

Au final, nous avons pu constater que le monde des automates perses et 

abbassides est loin d’être aride. La richesse des découvertes que nous pouvons y 

faire ne laisse pas d’étonner et nous révèle plutôt l’étendue de nos 

méconnaissances. Tous les éléments montrent que l’étude de la prouesse 

technologique de l’Antiquité tardive et le Moyen Âge arabes et persans n’est encore 

qu’à son début. C’est en suivant ces pistes de recherche, nous semble-t-il, que les 

études suivantes pourraient apporter une contribution, et ce sont bien ces pistes 

que nous nous proposons de suivre dans l’avenir proche.   

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  345 

Références bibliographiques 

 

Corpus de sources 

 

Abū Maʿšar. 2000. On Historical Astrology : the Book of Religions and Dynasties 
(on the Great Conjunctions). Texte établi et traduit par Charles Burnett et 
Keiji Yamamoto. 2 vol. Leiden ; Boston : Brill. 

———. 2018. The Great Introduction to Astrology. Texte établi et traduit par 
Charles Burnett et Keiji Yamamoto. 2 vol. Leiden ; Boston : Brill. 

Agathias. 2007. Histoires : guerres et malheurs du temps sous Justinien. Texte 
traduit par Pierre Maraval. Paris : Les Belles Lettres. 

Agostini, Domenico. 2013. Ayādgār ī Jāmāspīg : un texte eschatologique 
zoroastrien. Texte traduit et commenté par Domenico Agostini. 
Roma :  Gregorian & Biblical Press. 

Aristote. 2010. The Earliest Syriac Translation of Aristotle’s Categories: Text, 
Translation, and Commentary. Texte établi, traduit et commenté par Daniel 
King. Leiden ; Boston : Brill. 

Āsādi Tusī. 1951. Le Livre de Gerchâsp. Traduit par Henri Massé. Vol. 2. Paris : 
Imprimerie Nationale. 

Athénée de Naucratis. 2001. I Deipnosofisti: i dotti a banchetto. Traduit et 
commenté sous la direction de Luciano Canfora. Vol. 3. Roma : Salerno 
Editore. 

Aulu-Gelle. 1978. Les Nuits attiques. Tome II, Livres V-X. Texte établi et traduit par 
René Marache. Vol. 2. Paris : Les Belles Lettres. 

Azarnouche, Samra. 2013. Husraw ī Kawādān ud Rēdag-ē. Khosrow fils de Kawad 
et un page. Traduit et commenté par Samra Azarnouche. Paris : Association 
pour l’avancement des études iraniennes. 

———. 2014-2018. « Traduction et commentaire du texte du Bundahišn ». 
Séminaire de l’École pratique des hautes Études, inédit. 

———. À paraître. L’image du monde dans la religion zoroastrienne. Traduction 
commentée du traité de cosmologie et de cosmogonie du Bundahišn. 

al-Balʿamī, Abū ʿAlī Muhammad b. Muhammad. 1869. Chronique de Abou-Djafar-
Moʿhammed-Ben-Djarîr-Ben-Yezid Tabari. Traduit par Hermann Zotenberg. 
Vol. 2. Paris : Imprimerie Nationale. 

Banū Mūsā. 1979. The Book of Ingenious Devices. Traduit et commenté par Donald 
R. Hill. Dordrecht; Boston; London : Reidel Publishing Company. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  346 

Bar Hebreus. 1976. The Chronography of Gregory Abu’l Faraj, the Son of Aaron 
the Hebrew Physician Commonly Known as Bar Hebraeus Being the First 
Part of his Political History of the World. 1: English translation. Traduit par 
Ernest A. W. Budge. Amsterdam : Apha - Philo Press. 

Becker, Adam H. 2008. Sources for the History of the School of Nisibis. Textes 
traduits par Adam Becker. Liverpool : Liverpool University Press. 

Bekker, Immanuel. 1838. Theophanes Continuatus, John Kaminiates, Symeon 
Magister ‘the Logothete’, George the Monk.  Traduit par Immanuel Bekker. 
Bonn : E. Weber. 

al-Bīrūnī, Abū al-Rayḥān Muḥammad ibn Aḥmad. 1910. Alberuni’s India. An 
Account of the Religion, Philosophy, Literature, Geography, Chronology, 
Astronomy, Customs, Laws and Astrology of India about A.D. 1030. Traduit 
par Edward C. Sachau. Vol. 1. 2. London : Trübner&Co., Ludgate Hill. 

Boyce, Mary. 1968b. The Letter of Tansar. Texte traduit par Mary Boyce. 
Roma :  Istituto italiano per il Medio ed Estremo Oriente. 

Brooks, Ernest W. 1936. Iohannis Ephesini Historiae ecclesiasticae. Pars tertia. 
Traduit par Ernest Brooks. Louvain : Ex Officina Orientali et Scientifica. 

Callixène de Rhodes. 1983. The Grand Procession of Ptolemy Philadelphus. 
Traduit par Ellen E. Rice. Oxford ; New York : Oxford University Press. 

Carra de Vaux, Bernard. 1902. Philon de Byzance. Le Livre des appareils 
pneumatiques et des machines hydrauliques. Traduit par Bernard Carra de 
Vaux. Paris : Imprimerie Nationale. 

Cassiodore. 2006. Selected Variae of Magnus Aurelius Cassiodorus Senator. 
Traduit par S. J. B. Barnish. Liverpool : Liverpool University Press. 

Cereti, Carlo G. 1995b. The Zand ī Wahman Yasn: a Zoroastrian Apocalypse. Texte 
établi, traduit et commenté par Carlo Cereti. Roma : Istituto italiano per il 
Medio ed Estremo Oriente. 

Constantin VII. 2017. The Book of Ceremonies. Traduit par Ann Moffatt et Maxeme 
Tall. Leiden ; Boston : Brill. 

Constantin Manassès. 1837. Constantini Manassis Breviarium historiae metricum. 
Traduit par Immanuel Bekker. Bonn : E. Weber. 

Dāniš-Pažūh, Muḥammad Taqī. 1997. Nihāyat al-Irab fī Aḫbār al-Furs wa al-ʿArab. 
Texte établi par Muḥammad Taqī Dāniš-Pažūh. Tehrān : Anjuman-i Āṯār wa 
Mufāḫir-i Farhangī.  

Daryaee, Touraj. 2002. Šahrestānīhā ī Ērānšahr. A Middle Persian Text on Late 
Antique Geography, Epic and History. Texte traduit en anglais et persan et 
commenté par Touraj Daryaee. Costa Mesa : Mazda Publishers. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  347 

al-Dinawarī, Abū Ḥanīfa Aḥmad ibn Dāwūd ibn Wanānd. 1888. Kitāb al-Aḫbār al-
ṭiwāl. Texte établi par Vladimir Guirgass. Leiden : Brill. 

Diodore de Sicile. 1846. Bibliothèque historique de Diodore de Sicile. Traduit par 
Ferdinand Hoefer. Paris : Charpentier. 

Dorothée de Sidon. 1976. Dorothei Sidonii Carmen Astrologicum. Sous la direction 
de David Pingree. Leipzig : De Gruyter. 

Eusèbe de Césarée. 2013. Vie de Constantin. Traduit par Friedhelm Winkelmann, 
Luce Pietri, et Marie-Josèphe Rondeau. Paris : Les Éditions du Cerf. 

al-Fārābī, Abū Naṣr Muḥammad ibn Muḥammad ibn Tarḫān. 1968. Iḥsāʾ al-ʿUlūm. 
Texte établi par ʿUṯmān Amīn. Al-Qāhira: Maktabat al-anjlū al-miṣriyya. 

al-Fidāʾ, Ismāʿīl ibn ʿAlī Abū. 1968. Al-Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar. Vol. 1. 
Baghdad :  Maktabat al-Muṯanna. 

Firdawsī, Abū al-Qāsim. 2007. Šāhnāma. Texte établi par Jalal Khaleghi-Motlagh. 
Vol. 8. Tehrān :  Dāʾirat al-Maʿārif-i Buzurg-i Islāmi. 

———. 2019. Shâhnâmeh : le Livre des rois. Traduit par Pierre Lecoq. Paris : Les 
Belles Lettres ; Geuthner. 

Gautier d’Arras. 1976. Eracle. Traduit par Guy Raynaud de Lage. Paris : Librairie 
Honoré Champion. 

al-Ġazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad al-Ṭūsī. 1964. Ghazālī’s Book of 
Counsels for Kings. Traduit par Frank R.C. Bagley. London : Oxford 
University Press. 

———. 1972. Naṣīḥat al-mulūk. Texte établi par Jalāl al-Dīn Humāʿī. Tehrān : 
Anjuman-i āṯār-i millī. 

Georges le Moine. 1904. Georgi Monachi Chronicon. Texte établi par Carl de Boor. 
Leipzig : Teubner. 

Gignoux, Philippe. 1984. Le livre d’Ardā Vīrāz. Translittération, transcription et 
traduction du texte pehlevi. Traduit par Philippe Gignoux. Paris : Éditions 
Recherche sur les Civilisations. 

Grenet, Frantz. 2003. La geste d’Ardashir fils de Pâbag : Kārnāmag ī Ardaxšēr ī 
Pābagān. Traduit par Frantz Grenet. Die : Ed. A Die. 

Gushtasp, Farzanih, et Nadia Hajipour. 2018. Farhang-e Oīm Ēwak. Kuhan-tarin 
farhang-i dizabānih-yi irānī. Matn, āvāniwīsī, tarjumih-yi fārsī, yāddāšt wa 
wāžih-nāmeh. Texte établi, traduit en persan et commenté par Farzanih 
Gushtasp et Nadia Hajipour. Tehrān : Pažūhišgāh-i ʿUlūm-i Insānī wa 
Muṭaliʿāt-i Farhangī. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  348 

Ḥamīdullāh, Muḥammad. 1959. Kitāb al-ḏaẖāʾir wa al-tuḥaf. Texte établi par 
Muḥammad Ḥamīdullāh. Kuwayt : Dāʾirat al-Maṭbūʿāt wa al-Našr. 

Ḥamza al-Iṣfahānī. 1844. Hamzae Ispahanensis Annalium Libri X. Textus Arabicus. 
Texte établi et traduit en latin par J.M.P. Gottwald. Saint-Pétersbourg ; 
Leipzig : In commissis apud Leopoldum Voss. 

Ḫātib al-Baġdādī. 2001. Taʾrīḫ Madīnat al-Salām. Texte établi par Bašār Maʿrūf, 
vol. 1. Beirut : Dār al-Ġarb al-Islāmī. 

Hérodote. 2003. Histoires. Livre VII : Polymnie. Traduit par Philippe-Ernest 
Legrand. Vol. 7. Paris : Belles Lettres. 

Héron d’Alexandrie. 1851. The Pneumatics of Hero of Alexandria. Texte traduit par 
Bennet Woodcroft. London : Taylor Walton and Maberly. 

———. 1899. Heronis Alexandrini. Opera quae supersunt omnia. Vol. 1: 
Pneumatica et automata. Texte établi par Wilhelm Schmidt. Leipzig : B.G. 
Teubner. 

Hill, Donald R. 1976. On the Construction of Water-Clocks. Traduit par Donald Hill. 
London : Turner & Devereux. 

Hippocrate. 1996. Airs, eaux, lieux. Traduit par Jacques Jouanna. Paris : Les Belles 
Lettres. 

Honoré d’Autun. 1854. Patrologiae cursus completus. Series Latina. T. 172. 
Seculum IX. Usuardi Martyrologium ex recensione R. P. Sollerii et ad 
editionem benedictinam collatum praemittuntur Sancti Adonis Opera. Sous 
la direction de Jacques P. Migne. Vol. 172. Paris : Garnier.  

al-Kaʿbī, Naṣīr. 2016. A Short Chronicle on the End of the Sasanian Empire and 
Early Islam 590-660 A.D. Texte et traduction par Naṣīr al-Kaʿbī. Piscataway, 
NJ : Gorgias Press. 

al-Kisāʾī, Muḥammad ibn ʿAbdallāh. 1978. The Tales of the Prophets of al- Kisā’ī; 
Traduit par Wheeler M. Thackston. Boston : Twayne Publications. 

Ibn Abī Uṣaybiʿa. 2020. A Literary History of Medicine - The ʿUyūn al-anbāʾ fī 
ṭabaqāt al-aṭibbāʾ of Ibn Abī Uṣaybi’a. Texte édité, traduit et commenté par 
Emilie Savage-Smith, Simon Swain et Geert van Gelder et Ignacio Sánchez 
Rojo. Leiden ; Boston : Brill. https://brill.com/view/db/lhom. 

Ibn ʿAsākir, ʿAlī ibn al-Ḥasan. 1954. Tārīḫ madīnat Dimašq. Texte établi par Ṣalāḥ 
al-Dīn Munajjid, vol. 2. Al-Dimašq : Maṭbūʿāt al-Majmaʿ al-ʿIlmī al-ʿArabī. 

Ibn al-Aṯīr. 1862. Al-Kāmil fī al-taʾrīḫ. Texte établi par Carl J. Tornberg. Vol. 8. Brill : 
Leiden. 

Ibn al-Balḫī. 2007. Fārs-nāma. Texte établi par de Guy Le Strange. Tehrān : Asāṭīr. 

https://brill.com/view/db/lhom


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  349 

Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī, Aḥmad ibn Muḥammad. 1973. Abrégé du livre des pays. 
Traduit par Henri Massé. Al-Dimašq : Presses de l’Ifpo. 

———. 2014. Muḫtaṣar kitāb al-buldān. Texte établi par Michael J. de Goeje. 
Leiden : Brill. 

Ibn al-Farrāʾ, al-Ḥusayn ibn Muḥammad. 2015. Diplomacy in the Early Islamic 
World: a Tenth-Century Treatise on Arab-Byzantine Relations: The Book of 
Messengers of Kings (Kitāb Rusul al-Mulūk) of Ibn al-Farrāʾ. Traduit par 
Maria Vaiou. London ; New York : I.B. Tauris. 

Ibn al-Muqaffāʾ, Abū Muhammad ʿAbd Allāh Rūzbih ibn Dādūya. 1980. Le livre de 
Kalila et Dimna. Traduit par André Miquel. Paris : Klincksieck. 

Ibn al-Nadīm, Abū al-Faraj Muḥammad ibn Isḥāq ibn Abī Yaʿqūb Isḥāq al-Warrāq. 
1871. Kitāb al-Fihrist. Vol. 1. Texte établi par Gustav L. Flügel. Leipzig. 

———. 1970a. The Fihrist of Ibn al-Nadīm. Traduit par Bayard Dodge. Vol. 1. 
London ; New York : Columbia University Press. 

———. 1970b. The Fihrist of Ibn al-Nadīm. Traduit par Bayard Dodge. Vol. 2. 
London ; New York : Columbia University Press. 

Ibn al-Qifṭī, Jamāl al-Dīn Abū al-Ḥasan. 1903. Kitāb iḫbār al-ʿulamāʾ bī aḫbār al-
ḥukamāʾ. Sous la direction de Julius Lippert. Berlin : Dieterich. 

Ibn al-Ṭiqṭāqā, Muḥammad ibn ʿAlī ibn Ṭabāṭabā. 1910. Al-Fakhrî : histoire des 
dynasties musulmanes ; depuis la mort de Mahomet jusqu’à la chute du 
khalifat ʻAbbâsîde de Baghdâdz (11-656 de l’hégire = 632-1258 de J.-C.). 
Traduit par Émile Amar. Paris : Ernest Leroux. 

———. s. d. Faḫrī fī al-Ādāb al-Sulṭāniyya wa al-Duwal al-Islāmiyya. Al-Qāhira: 
Maktabat ʿIzz lī al-Tawrīdāt. 

Ibn Baṭṭūṭa. 1926. Voyages d’Ibn Batoutah. Traduit par Charles Defrémery et 
Beniamino R. Sanguinetti. Paris : Imprimerie Nationale. 

Ibn Ḫaldūn, Abū Zayd ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad ibn Khaldūn al-Ḥaḍramī. 
1958. The Muqaddimah. An Intoduction to History. Traduit par Franz 
Rosenthal. Vol. 3. New York : Princeton University Press. 

Ibn H̲allikān, Šams al-Dīn Abū al-ʿAbbās Aḥmad Ibn-Muḥammad. 1968. Wafayāt 
al-aʿyān wa anbāʾ abnāʾ al-zamān. Texte établi par Iḥsān ʻAbbās. Vol. 5. 
Bayrūt : Dār al‑ṯaqāfa. 

Ibn al-Jawzī, Abū al-Faraj ʿAbdallāh al-Raḥmān ibn ʿAlī ibn Muḥammad. 1938. Al-
muntaẓam fī al-taʾrīḫ al-mulūk wa al-ʾumam. Texte établi par Fritz Krenkow, 
vol. 6. Haydarābād : al-ʿUṯmānīyya. 

Ibn Miskawayh. 1914. Tajārib al-Umam. Texte établi par David S. Margoliouth et 
Henry F. Amedroz. Vol. 1. Al-Qāhira: Imprimerie Nationale. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  350 

Ibn Muyassar, Tāj al-Dīn Abū ʿAbdallāh Muḥammad. 1919. Al-Juzʾ al-ṯānī min 
aḫbār Miṣr. Texte établi par et Henri Massé. al-Qāhirah : Maṭbaʿat al-Maʿhad 
al-ʿIlmī al-Faransī li al-Āṯār al-Šarqiyya. 

Ibn ʿAbd Rabbih, Aḥmad ibn Muḥammad. 2006. The Unique Necklace. Al-ʿIqd al-
farīd. Vol. 1. Traduit par Issa J. Boullata. Reading : Garnet Publishing. 

———. 2011. The Unique Necklace. Al-ʿIqd al-farīd. Vol. 3. Traduit par Issa J 
Boullata. Reading : Garnet Publishing. 

Ibn Qutayba,ʿAbd Allāh ibn Muslim. 1925. Kitāb ʿuyūn al-aḫbār. Vol. 1. Al-
Qāhirah :  Dār al-Kutub al-Miṣrīya. 

Isfizārī, Abū Ḥātim Muẓaffar ibn-Ismāʿīl. 2013. The Mechanical Corpus of al-Isfizārī 
in the Sciences of Weights and Ingenious Devices. Sous la direction de 
Mohamed Abattouy et Salīm Ḥasanī. Vol. 1. London : Muʾassasat Furqān li 
al-Turāṯ al-Islāmī, Markaz Dirāsāt al-Maḫṭūṭāt al-Islāmīya. 

Jacoby, Felix. 1923. Die Fragmente der griechischen Historiker. 16 vol. Berlin; 
Leiden : Weidmannsche Buchandlung ; Brill. 

Jacques de Voragine. 1910. La légende dorée / le bienheureux Jacques de 
Voragine ; traduite du latin d’après les plus anciens manuscrits avec une 
introduction, des notes, et un index alphabétique, par Teodor de Wyzewa. 
Texte traduit et commenté par Théodore de Wyzewa. Paris : Librairie 
académique. 

al-Jāhiẓ, Abī ʿUṯmān ʿAmr ibn Baḥr. 1898. Al- Kitāb al-musammā bi al-Maḥāsin wa 
al-aḍdād [Le livre des beautés et des antithèsis attribué à Abu Ohtman Amr 
Ibn Bahr al-Djahiz de Basra]. Texte établi par Gerlof van Vloten. Leiden : 
Brill. 

———. 1938. Kitāb al-ḥayawān. Texte établi par Hārūn ʿ Abd al-Salām Muḥammad. 
Vol. 2. Miṣr : Maktabat Muṣṭafa al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh. 

———. 1954. Livre de la couronne. Traduit par Charles Pellat. Paris : Les Belles 
Lettres. 

———. 1994. Risāʾil al-Jāḥiẓ, Texte établi par ʿAbd al-Salām Muḥammad Hārūn, 
vol. 1. Al-Qāhira: Maktabat al-Ḫānjī. 

al-Jahšiyārī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn ʿAbdūs. 1988. Kitāb al-wuzarāʾ wa al-
kuttāb. Texte établi par Ḥasan al-Zayn. Bayrūt : Dār al-Fiḫr al-Ḥadīt. 

al-Jaṣṣāṣ, Aḥmad ibn ʿAlī. 1992. Kitāb aḥkām al-Qurʾān. Texte établi par 
Muḥammad al-Sādiq Qamḥāwī. Vol. 1. Bayrūt : Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

al-Jazarī, Abū al-ʿIzz ibn Ismāʿīl ibn al-Razzāz. 1974. The Book of Knowledge of 
Ingenious Mechanical Devices. Texte traduit et commenté par Donald R. 
Hill. Dordrecht : D. Reidel Publishing Company. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  351 

Kennedy, Edward S, et David Pingree. 1971. The Astrological History of 
Māshāʼallāh. Texte traduit et commenté par Edward Kennedy et David 
Pingree. Cambridge, Mass. : Harvard University Press. 

Lecoq, Pierre. 2016. Les Livres de l’Avesta. Les textes sacrés des Zoroastriens ou 
Mazdéens. Traduit par Pierre Lecoq. Paris : Les Éditions du Cerf. 

Léon le Grammairien. 1842. Leonis Grammaticus Chronographia. Texte établie par 
Immanuel Bekker. Bonn : Impensis Ed. Weberi. 

Liudprand. 2007. The complete works of Liudprand of Cremona. Sous la direction 
de Paolo Squatriti. Washington, D.C : Catholic University of America Press. 

al-Maqqarī, Abū al-ʿAbbās. 1995. Nafḥ al-ṭīb min ġuṣn al-Andalus al-raṭīb wa ḏikr 
wazīrihā Lisān al-Dīn b. al-Ḫaṭīb. Texte établi par Maryam Q. Ṭawīl et Yūsuf 
Ṭawīl. Vol. 2. Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʿIlmīya. 

al-Masʿūdī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn al-Ḥusayn. 1861. Les Prairies d’or. Traduit par 
Charles Barbier de Meynard et Pavet De Courteille. Vol. 1. Paris : Imprimerie 
Impériale. 

———. 1863. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard et Abel 
Pavet de Courteille. Vol. 2. Paris : Imprimerie Impériale. 

———. 1869. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 5. 
Paris : Imprimerie Impériale. 

———. 1871. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 6. 
Paris : Imprimerie Impériale. 

———. 1873. Les Prairies d’or. Traduit par Charles Barbier de Meynard. Vol. 7. 
Paris : Imprimerie Impériale. 

——— 1893. Kitāb al-Tanbīh wa al-Išrāf. Texte établi par Michael J. de Goeje. 
Leiden : Brill. 

———. 1897. « Le livre de l’avertissement et de la révision ». Traduit par Bernard 
Carra de Vaux. Paris : Imprimerie Nationale. 

Mathers, Edward Powys, et Joseph C. Mardrus. 1986. The Book of the Thousand 
Nights and One Night. Vol. 2. Traduit par Edward Powys Mathers, et Joseph 
C. Mardrus. London : Routledge. 

al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad. 1989. Al-Aḥkām al-sulṭāniyya wa 
al-wilāyat al-dīniyya. Texte établi par Aḥmad Mubārak al-Baġdādī. Kuwait : 
Maktabat Ibn Qutaiba. 

Menasce, Jean de. 1945. Škand-Gumānīk Vičār : la solution décisive des doutes : 
une apologétique mazdéenne du 9. siècle. Traduit par Jean de Menasce. 
Fribourg : Librairie de l’Université. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  352 

———. 1973. Le Troisième Livre du Dēnkart. Traduit par Jean de Menasce. 
Paris : Klincksieck. 

Michel Glycas. 1836. Michaelis Glycae annales. Texte traduit par Immanuel 
Bekker. Bonn : E. Weber. 

Michel le Syrien. 1901. Chronique de Michel le Syrien. Traduit par Jean-Baptiste 
Chabot. Vol. 2. Paris : Ernest Leroux. 

Migne, Jacques Paul. 1852a. Patrologiae cursus completus. Series Latina. 123. 
Seculum IX. Usuardi Martyrologium ex recensione R. P. Sollerii et ad 
editionem benedictinam collatum praemittuntur Sancti Adonis Opera. Vol. 
123. Sur la direction de Jacquel P. Migne. Paris : Garnier. 

———.  1852b. « Homilia LXX, Reversio Sanctae atque gloriosissimae Crucis 
Domini Nostri Jesu Christi. », dans Patrologiae cursus completus, series 
latina. Vol. 110, Beati Rabani Mauri Fuldensis Abbatis et Moguntini 
Archiepiscopi operum omnium pars secunda sive scripta ab ipso edita post 
relictam abbatialem curam, vol. 110, 132-34. Paris : Garnier. 

al-Mutannabī, Abū al-Ṭayyib Aḥmad. 1944. Dīwān Abū al-Ṭayyib al-Mutannabī. 
Texte établi par ʿAbd al-Wahhāb ʿAzzām. Al-Qāhira : Maṭbaʿat Lajnat al-
Taʾlīf wa al-Tarjama wa al-Našr. 

Naudé, Gabriel. 1625. Apologie pour tous les grands personnages qui on ésté 
faussement supçonnez de magie. Paris : François Targa. 

Nisard, Désiré. 1864. Les agronomes latins : Caton, Varron, Columelle, Palladius : 
avec la traduction en français. Traduit par Désiré Nisard. Paris : Firmin-Didot 
et C.ie. 

Niẓām al-Mulk. 1893. Siasset Namèh. Traité de gouvernement. Traduit par Charles 
Schefer. Paris : Ernest Leroux. 

Niẓāmī, Jamal al-Dīn Abū Muḥammad Ilyās ibn Yūsuf ibn-Zakī. 1970. Le Roman 
de Chosroès et Chîrîn. Traduit par Henri Massé. Paris : Éditions G. P. 
Maisonneuve & Larose. 

Panaino, Antonio C. D. 1999b. La novella degli Scacchi e della Tavola Reale: 
un’antica fonte orientale sui due giochi da tavoliere più diffusi nel mondo 
eurasiatico tra Tardoantico e Medioevo e sulla loro simbologia militare e 
astrale. Texte traduit et commenté par Antonio Panaino. Milano : Mimesis. 

Pertz, Georg H. 1895. Annales Regni Francorum inde ab A. 741 usque ad A. 829 
qui dicuntur Annales Laurissenses Maiores et Einhardi. Texte établi par 
Georg Pertz. Hannover : Impensis Bibliopol Hahniani. 

Philon de Byzance. 1902. Le livre des appareils pneumatiques et des machines 
hydrauliques. Traduit par Carra Bernard De Vaux. Paris : Imprimerie 
Nationale. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  353 

———. 2016. Philo Mechanicus : On Sieges: Translated with Introduction and 
Commentary. Texte traduit et commenté par David Whitehead. Stuttgart : 
Franz Steiner Verlag. 

Philostrate. 1862. Apollonius de Tyane. Sa vie, ses voyages, ses prodiges. Livre I: 
Jounesse d’Apollonius. Séjour à Babylone che le roi Vardane. Traduit par 
Alexis Chassang. Vol. 1. Paris : Didier et Cie Libraires Editeurs. 

Pierre Chrysologue. 1997. Sancti Petri Chrysologi Collectio Sermonum. Sermones 
[LXXIII-CXXIV]. Texte établi et étudié par Alexander Olivar. Roma; Milano : 
Mediolani. 

Pontani, Filippo Maria. 1980. Antologia palatina. Vol. 3. Traduit par Filippo Maria 
Pontani. Torino : Einaudi. 

Priscian. 2016. Answers to King Khosroes of Persia. Traduit par Pamela M. Huby, 
Sten Ebbesen, David Langslow, Donald Russell, Carlos Steel, et Malcolm 
Wilson. London ; New York : Bloomsbury. 

Procope de Césarée. 2014. Procope de Gaza. Discours et fragments. Sous la 
direction de Eugenio Amato. Traduit par Pierre Maréchaux. Paris : Les 
Belles Lettres. 

Ptolémée, Claude. 1993. Manuel d’astrologie : la Tétrabible. Traduit par Claude 
Bourdin et Alain Verse. Paris : Les Belles lettres. 

Qaddūmī, Ghādah Ḥijjāwī. 1996. Book of Gifts and Rarities. Kitab al-hadāyā wa al-
tuḥaf: Selections Compiled in the Fifteenth Century from an Eleventh-
Century Manuscript on Gifts and Treasures. Texte traduit et commenté par 
Ghādah Qaddūmī. Cambridge, Mass. : Harvard University Press. 

al-Qazwīnī, Abū Yaḥyā Zakariyyāʾ ibn Muḥammad. 1848. Kitāb āṯār al-bilād wa 
aḫbār al-ʿibād. Die Denkmäler der Länder. Texte établi par Ferdinand 
Wüstenfeld. Gottingen : Druck und verlag der Dieterichschen Buchhandlung. 

———, Āṯār al-bilād wa aḫbār al-ʿibād. S.d. Bayrūt : Dār Ṣādir. 

al-Rāzī, Faḫr al-Dīn. 1987. Al-Maṭālib al-ʿāliya min al-ʿilm al-ilāhī. Texte établi par 
Aḥmad Ḥijāzī al-Saqqā. Vol. 8. Bayrūt : Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

al-Ṣābiʾ, Hilāl ibn al-Muḥassin. 1964. Rusūm Dār al-Ḫilāfa. Texte établi par Mīḫāʼīl 
ʿAwwād. Baghdad : Maṭbaʿat al-ʿĀnī. 

al-Šābuštī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad. 1982. Kitāb al-Diyarat. Texte établi 
par Kurkīs Awwad. Bayrūt : Dār al-Rāʾid al-ʿArabī. 

al-Šams. 1989. Farāʾid al-sulūk fī faẓāʾil al-mulūk. Texte établi par Nūrānī Viṣāl. 
Tehrān : Pāzhang. 

Sauvaget, Jean. 1948. Aḫbār aṣ-Ṣīn wa l-Hind. Relation de la Chine et de l’Inde. 
Traduit par Jean Sauvaget. Paris : Les Belles Lettres. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  354 

Scher, Addaï. 1950. Histoire nestorienne (Chronique de Séert). Seconde partie. 
Traduit par Addaï Scher. Paris : Firmin-Didot et C.ie. 

Scholz, Bernhard W., et Barbara Rogers. 1972. Carolingian Chronicles: Royal 
Frankish Annals and Nithard’s Histories. Traduit par Bernhard Scholz et 
Barbara Rogers. Ann Arbor : University of Michigan Press. 

Sīrāfī, Abū Zayd Ḥasan ibn Yazīd, et Aḥmad ibn Faḍlān. 2014. Two Arabic Travel 
Books. Accounts of China and India, Abū Zayd al-Sīrāfī. Mission to the Volga, 
Aḥmad ibn Faḍlān. Traduit et commenté par Tim Mackintosh-Smith et James 
E. Montgomery. New York : New York University Press. 

Skylitzès, Jean. 2003. Empereurs de Constantinople. Traduit par Bernard Flusin et 
annoté par Jean-Claude Cheynet. Paris : Lethielleux. 

Sophocle. 1962. Antigone. Traduit par Paul Mazon. Paris : Les Belles Lettres. 

Suétone. 1832. Suétone. Traduit par Philip A. de Golbéry. Vol. 2. Paris : C.F.L. 
Panckoucke. 

al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. 1947. Ṣawn al-manṭiq wa al-kalām ʿan fann al-manṭiq wa-al-
kalām. Texte établi par ʿAlī Sāmī al-Naššar. Al-Qāhira: Maktabat al-Ḫānjī. 

al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad ibn Jarīr. 1893. Annales quos scripsit Abu Djafar 
Mohammed ibn Djarir at-Tabari. Sous la direction de Michael J. de Goeje. 
Vol. 5. 1. Leiden : Brill. 

———. 1894. Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari. 
Sous la direction de Michael J. de Goeje et Victor R. Rosen. Vol. 5. 3. 
Leiden : Brill. 

———. 1989a. The History of al-Ṭabarī. (Taʾrīḫ al-rusul wa al mulūk). Incipient 
Decline. The Caliphates of al-Wathiq al-Mutawakkil and al-Muntasir. Traduit 
par Joel L. Kraemer. Vol. 34. Albany : State University of New York Press. 

———. 1989b. The History of al-Ṭabarī. (Taʾrīḫ al-rusul wa al mulūk). The conquest 
of Iraq, Southwestern Persia, and Egypt. Traduit par Gualtherüs H. A. 
Juynboll. Vol. 13. Albany : State University of New York Press. 

———. 1990. The History of al-Ṭabarī. (Taʾrīḫ al-rusul wa al mulūk). The Crisis of 
the Early Caliphate. Traduit par Stephen Humphreys. Vol. 15. Albany : State 
University of New York Press. 

———. 1992. The History of al-Ṭabarī. (Taʾrīḫ al-rusul wa al mulūk). The battle of 
al-Qādisiyyah and the conquest of Syria and Palestine: A.D. 635-637/A.H. 
14-15. Traduit par Yohanan Friedmann. Albany : State University of New 
York Press. 

———. 1999. The History of al-Ṭabarī. (Taʾrīḫ al-rusul wa al mulūk). The Sāsānids, 
the Byzantines, the Lakhmids, and Yemen. Traduit par Clifford Edmund 
Bosworth. Vol. 5. Albany : State University of New York Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  355 

al-Ṯaʿālibī, Abū Manṣūr ʿAbd al-Malik ibn Muḥammad ibn Ismāʾī. 1900. Ghurar 
akhbār mulūk al-Furs wa-siyarihim. Histoire des Rois des Perses. Texte et 
traduction par Hermann Zotenberg. Paris : Imprimerie Nationale. 

Théophane. 1997. The Chronicle of Theophanes Confessor: Byzantine and Near 
Eastern history, AD 284-813. Traduit et commenté par Cyril A. Mango et 
Roger Scott. Oxford; New York : Clarendon Press ; Oxford University Press. 

Théophylacte Simocatta. 1986. The History of Theophylact Simocatta. Traduit et 
commenté par Michael Whitby et Mary Whitby. Oxford : Clarendon Press. 

Xénophon. 1936. Helléniques. Tome II. Livre IV-VII. Texte établi et traduit par Jean 
Hatzfeld. Vol. 2. Paris : Les Belles Lettres. 

al-Yaʿqūbī, Aḥmad ibn Abī. 2018. The works of Ibn Wāḍiḥ al-Yaʿqūbı̄: an English 
translation. Sous la direction de Matthew Gordon, Chase F. Robinson, 
Everett K. Rowson, et Michael Fishbein. Vol. 1. Leiden ; Boston : Brill. 

Yāqūt, Yaʿqūb ibn ʿAbdallāh. 1867 Jacut’s Geographisches Wörterbuch. Texte 
établi par Ferdinand Wüstenfeld. Vol. 2. Leipzig : F.A. Brockhaus. 

 

 

Ouvrages critiques et études historiques 

 

Abattouy, Mohammed. 1999. « The Arabic Tradition of Mechanics : Historical and 
Textual Characterisation ». Majallat kulliyyat al-adāb wa al-ʿulūm al-
ʾinsāniyya bi-Fās 12 (1) : 75‑109. 

———. 2000. « Sur quelques démonstrations grecques et arabes de la loi du 
levier : transmission et transformation ». Dans Āliyyāt al-istidlāl fī al-ʿilm. 
Sous la direction de Abdessalam Benmaissa, 7‑43. Rabat : Publications de 
la Faculté des Lettres. 

———. 2001a. « Greek Mechanics in Arabic Context: Thābit ibn Qurra, al-Isfizārī 
and the Arabic Traditions of Aristotelian and Euclidean Mechanics ». 
Science in Context 14 (1‑2) : 179‑247. 

———. 2001b. « La transmission gréco-arabe des sciences : Essai sur son 
contexte culturel et politique ». Etudes Maghrébins 14 : 5-22. 

———. 2002. « The Aristotelian Foundations of Arabic Mechanics: From the Ninth 
to the Twelfth Century ». Dans The dynamics of Aristotelian natural 
philosophy: from antiquity to the seventeenth century. Sous la direction de 
Cees Leijenhorst, Christoph Lüthy, et Hans Thijssen, 109‑40. Leiden : Brill. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  356 

Abattouy, Mohammed, Jürgen Renn, et Paul Weinig. 2001. « Transmission as 
Transformation: The Translation Movements inthe Medieval East and West 
in a Comparative Perspective ». Science in Context 14 (1/2) : 1‑12. 

Abbott, Nadia. 1968. « Appendix: Jundī Shāhpūr: A Preliminary Historical Sketch ». 
Ars Orientalis 7 : 71‑73. 

Acerbi, Fabio. 2020. « Logistic, Arithmetic, Harmonic Theory, Geometry, Metrology, 
Optics and Mechanics ». Dans A companion to Byzantine science. Sous la 
direction de Stavros Lazaris, 105‑59. Leiden ; Boston : Brill. 

Ackerman, Phyllis. 1937. « The Throne of Khusraw (The Takht-i Tāqdis) ». Bulletin 
of the American Institute for Iranian Art and Archaeology 5 (2) : 106‑9. 

———. 1946. « An Unpublished Sasanian Silk ». Bulletin of the Iranian Institute 
6/7 : 42‑50. 

Agha, Salih Said. 2003. The revolution which toppled the Umayyads: neither Arab 
nor ͑Abbāsid. Leiden ; Boston : Brill. 

Agostini, Domenico. 2019. « Non-Iranian historical lands in Pahlavi literature ». 
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 82 (3) : 453-472. 

Agostini, Domenico, et Sören Stark. 2016. « Zāwulistān, Kāwulistan and the Land 

Bosi 波斯 – On the Question of a Sasanian Court-in-Exile in the Southern 

Hindukush ». Studia Iranica 45 (1) : 17‑38. 

Aiardi, Alessandro. 1978. « Per un’interpretazione della Domus Aurea ». Parola del 
Passato 33 : 90‑103. 

Akasoy, Anna A., et Alexander Fidora. 2016. « The Structure and Methods of the 
Sciences ». Dans The Routledge companion to Islamic philosophy. Sous la 
direction de Richard C. Taylor et Luis Xavier López Farjeat, 105‑14. London ; 
New York : Routledge ; Taylor & Francis Group. 

Alertz, Ulrich. 2015. « The Horologium of Harun al-Rashid Presented to 
Charlemagne: An Attempt to Identify and Reconstruct the Clock Using the 
Instructions Provided by al-Jazari ». Dans Allah’s automata: artifacts of the 
Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski 
et Peter Weibel, 116‑23. Ostfildern : Hatje Cantz. 

Ali, Samer M. 2004. « Praise for Murder? Two odes by al-Buḥturī surrounding on 
Abbaside parricide ». Dans Writers and Rulers. Perspectives on their 
relation from Abbasids to Safavid times. Sous la direction de Beatrice 
Gründler et Louise Marlow, 1‑38. Wiesbaden : Reichert Verlag. 

———. 2005. « Singing Samarra (861-956). Poetry and the burgeoning of 
historiography upon the murder of al-Mutawakkil ». Journal of Arabic and 
Islamic Studies 6 : 1‑23. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  357 

———. 2006. « Reinterpreting al-Buḥturī’s “Īwān Kisrā Ode”: Tears of Affection for 
the Cycles of History ». Journal of Arabic Literature 37 (1) : 46‑67. 

Amedroz, Henry Frederick, et David S. Margoliouth, dir. 1920. The eclipse of 
the ͑Abbasid caliphate; original chronicles of the fourth Islamic century. 
Oxford : Basil Blackwell. 

Amir-Moezzi, Muhammad Ali, et Guillaume Dye, dir. 2019. Le Coran des historiens. 
Vol. 1. Paris : Les éditions du Cerf. 

Amir-Moezzi, Muhammad Ali, et Christian Jambet. 2004. Qu’est-ce que le 
shî’isme ? Paris : Fayard. 

Anderson, Benjamin. 2014. « Public clocks in late antique and early medieval 
Constantinople ». Jahrbuch der österreichischen Byzantinistik 64 : 23-32. 

Arberry, Arthur J. 1965. Arabic Poetry: A Primer for Students. Cambridge : 
Cambridge University Press. 

Askari, Nasrin. 2016. The medieval reception of the Shāhnāma as a mirror for 
princes. Leiden ; Boston : Brill. 

Asmussen, Jes P. 1971. « Einige Bemerkungen zur sassanidischen Handarz-
Literatur ». Dans La Persia nel Medioevo. Atti del convegno internazionale 
(Roma -31 marzo - 5 aprile 1970), 269‑77. Roma : Accademia Nazionale dei 
Lincei. 

———. 1983. « Christians in Iran ». Dans Cambridge History of Iran. The Seleucid, 
Parthian and Sasanian Period. Sous la direction de Ehsan Yarshater. Vol. 
3.2, 924‑48. Cambridge : Cambridge University Press. 

Aytes, Ayhan. 2015. « Divine Water Clock: Reading al-Jazari in the Light of al-
Ghazali’s Mechanistic Universe Argument ». Dans Allah’s automata: 
artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de 
Siegfried Zielinski et Peter Weibel, 100‑106. Ostfildern : Hatje Cantz. 

Azarnouche, Azartash. 2011. « Čuwgān ». Dans Dāʾirat al-Maʿrif-i Buzurg-i Islāmī. 
Vol. 19, 407-434. 

———. 2013. Tārīḫ-i čuwgān dar Īrān wa sarzamīnhā-yi ͑Arabī. Tehrān : Našr-i 
Māhī. 

Azarnouche, Samra. 2012. « Séjour de Jam en enfer ». Dans Yama/Yima : 
Variations indo-iraniennes sur la geste mythique. Sous la direction de Samra 
Azarnouche et Céline Redard, 29‑44. Paris : De Boccard. 

———. 2015. « La geste zoroastrienne de Husraw Ier selon la littérature moyen-
perse ». Dans Husraw Ier: Reconstructions d’un règne. Sources et 
Documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 235‑55. Paris : 
Association pour l’Avancement des Études Iraniennes. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  358 

———. 2019. « Arabes et Iraniens avant et au début de l’islam ». Dans Le Coran 
des historiens. Sous la direction de Muhammad Ali Amir-Moezzi et 
Guillaume Dye. Vol. 1, 155‑82. Paris : Les éditions du Cerf. 

Azarnouche, Samra, et Olivia Ramble. 2020. « La Vision zoroastrienne, les yeux 
dans les yeux Commentaire sur la Dēn selon Dēnkard III.225 ». Revue de 
l’histoire des religions 237 (3) : 331‑95. 

Azarnouche, Samra, et Céline Redard, dir. 2012. Yama-Yima : variations indo-
iraniennes sur la geste mythique/ Variations on the Indo-Iranian myth of 
Yama-Yima. Paris : Collège de France. 

al-Azmeh, Aziz. 1992. « Barbarians in Arab Eyes ». Past & Present 134 (1) : 3‑18. 

———. 2001. Muslim kingship : power and the sacred in Muslim, Christian, and 
pagan polities. London : Tauris. 

Azzara, Claudio. 1996. « Tzukanion. Un gioco equestre con la palla alla corte di 
Bisanzio ». Ludica. Annali di storia e civiltà del gioco 2 : 20‑26. 

Aʿlam, Hūšang. 1994. « Date Palm ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 4 
mars 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/date-palm. 

Bailey, Harold W. 1943. Zoroastrian Problems in the Ninth-century books. Oxford : 
Oxford University Press. 

Baldwin, Barry. 1990. « The epigrams of Leo the Philosopher ». Byzantine and 
Modern Greek Studies 14 : 1‑18. 

Barrett, Timothy H. 1993. « Lieh tzu 列子 ». Dans Early Chinese texts: a 

bibliographical guide. Sous la direction de Michael Loewe, 298‑308. 
Berkeley : Society for the Study of Early China. 

Battisti, Eugenio. 1989. L’antirinascimento: con un’appendice di testi inediti. Vol. 1. 
Milano : Garzanti. 

Baumgartner, Emmanuèle. 1988. « Le Temps et ses automates ». Dans Le nombre 
du temps. Hommage à Paul Zumthor, 15-21. Paris : H. Champion. 

Baumstark, Anton. 1922. Geschichte der syrischen Literatur, mit Ausschluss der 
christlich-palästinensischen Texte. Bonn : A. Marcus und E. Webers Verlag. 

Beaune, Jean-Claude. 1980. L’automate et ses mobiles. Paris : Flammarion. 

Becker, Adam H. 2006. Fear of God and the beginning of wisdom: the School of 
Nisibis and Christian scholastic culture in late antique Mesopotamia. 
Philadelphia : University of Pennsylvania Press. 

Bennison, Amira K. 2007. « The Almohads and the Qurʾān of ʿUthmān: The Legacy 
of the Umayyads of Cordoba in the Twelfth Century Maghrib ». Al-Masāq: 
Journal of the Medieval Mediterranean 19 (2) : 131‑54. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  359 

Berger, Albrecht. 2006. « Die akustische Dimension des Kaiserzeremoniells. 
Gesang, Orgelspiel und Automaten ». Dans Visualisierungen von 
Herrschaft  : frühmittelalterliche Residenzen-Gestalt und Zeremoniell ; 
Internationales Kolloquium 3./4. Juni 2004 in Istanbul. Byzas. Sous la 
direction de Franz A. Bauer, 63‑77. Istanbul : Ege Yayınları. 

Bernand, André. 1995. Alexandrie des Ptolémées. Paris : CNRS éditions. 

Berryman, Sylvia. 2003 « Ancient Automata and Mechanical Explanation ». 
Phronesis 48, 4 : 344‑69. 

———. 2007. « The Imitation of Life in Ancient Greek Philosophy ». Dans Genesis 
redux: essays in the history and philosophy of artificial life. Sous la direction 
de Jessica Riskin, 35‑45. Chicago : University of Chicago Press. 

———. 2009. The mechanical hypothesis in ancient Greek natural philosophy. 
Cambridge : Cambridge University Press. 

Bettiolo, Paolo. 1989. « Lineamenti di patrologia siriaca ». Dans Complementi 
Interdisciplinari di Patrologia. Sous la direction de Antonio Quacquarelli, 
503‑603. Roma : Città Nuova. 

Bivar, Adrian D. H., et M. Boyce. 1998. « Eṣṭaḵr ». Dans Encyclopaedia Iranica 
online. Consulté le 12 juin 2018. http://www.iranicaonline.org/articles/estakr- 

Bladel, Kevin van. 2012. « The Arabic history of science of Abū Sahl ibn Nawbaḫt 
(fl. ca 770-809) and its Middle Persian Sources ». Dans Islamic philosophy, 
science, culture, and religion: studies in honor of Dimitri Gutas. Sous la 
direction de Felicitas Meta Maria Opwis et David Reisman, 41‑62. Leiden ; 
Boston : Brill. 

Blockley, Roger C. 1980. « Doctors as Diplomats in the Sixth Century A.D ». 
Florilegium 2 : 89‑100. 

Blois, François de. 1990. Burzōy’s voyage to India and the origin of the book of 
Kalīlah wa Dimnah. London : Royal Asiatic Society. 

———. 1996. « The Persian Calendar ». Iran 34 : 39‑54. 

Bloom, Jonathan M. 1993. « The “Qubbat al-Khaḍrā’” and the Iconography of 
Height in Early Islamic Architecture ». Ars Orientalis 23 : 135‑41. 

Bongianino, Umberto. 2012. « Al-Ḥaḍra al-Ruğğāriyya. Arabismo e propaganda 
politica alla corte di Ruggero II di Sicilia ». Arte medievale, 4, 95‑120. 

Bonnin, Jérôme. 2015. La mesure du temps dans l’Antiquité. Paris : Les Belles 
Lettres. 

Borgehammar, Stephan. 2009. « Heraclius Learns Humility: Two Early Latin 
Accounts Composed for the Celebration of Exaltatio Crucis ». Millennium 6 : 
145‑201. 

http://www.iranicaonline.org/articles/estakr-


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  360 

Börm, Henning. 2007. Prokop und die Perser: Untersuchungen zu den römisch-
sasanidischen Kontakten in der ausgehenden Spätantike. Stuttgart : Franz 
Steiner Verlag. 

Borroni, Massimiliano. 2017. Il nuovo giorno dell’impero. Il capodanno solare dei 
califfi abbasidi. Venezia : Edizioni Ca’ Foscari. 

Borroni, Massimiliano, et Simone Cristoforetti. 2016. An Index of Nayrūz 
occurrences in Abbasid literary sources. Firenze : Phasar edizioni. 

Bosworth, Clifford E. 1988. « Balāḏorī ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 
5 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/baladori-abul-hasan. 

———. 2012. « Naṣīḥat al-Mulūk ». Dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition. 
Consulté le 24 mai 2020. http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-
3912_islam_COM_0850. 

Boyce, Mary. 1968a. « Middle Persian Literature ». Dans Handbuch der 
Orientalistik. Vol. 4.2, 31‑66. Leiden : Köln. 

———. 1975. A history of Zoroastrianism. Volume One: The Early Period. Leiden : 
Brill. 

———. 1984. « On the Antiquity of Zoroastrian Apocalyptic ». Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies 47 : 57‑75. 

———. 2000a. « Ganzak ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 30 octobre 
2019. http://www.iranicaonline.org/articles/ganzak-. 

———. 2000b. « Nowruz i. In the Pre-Islamic Period ». Dans Encyclopaedia 
Iranica. Consulté le 21 juillet 2019. 
http://www.iranicaonline.org/articles/nowruz-i. 

Boyce, Mary, et Frantz Grenet. 1989. A history of Zoroastrianism. Volume Three: 
Zoroastrianism Under Macedonian and Roman Rule. Leiden ; New York : 
Brill. 

Brentjes, Sonja. 2017. Teaching and learning the sciences in Islamicate societies 
(800-1700). Turnhout : Brepols. 

Brett, Gerard. 1954. « The Automata in the Byzantine “Throne of Solomon” ». 
Speculum 29 (3) : 477‑87. 

Briant, Pierre. 1982. Rois, tributs et paysans. Etudes sur les formations tributaries 
du Moyen-Orient ancien. Besançon : Université de Franche-Comté. 

———. 2003. « À propos du roi-jardinier : remarques sur l’histoire d’un dossier 
documentaire ». Dans A Persian Perspective. Essays in memory of Heleen 
Sancisi-Weerdenburg. Sous la direction de Wouter F.M. Henkelman et 
Amélie Kuhrt, 33‑49. Leiden : Nederlands Instituut voor het Nabije Oosten. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  361 

Brock, Sebastian. 1983. « Towards a History of Syriac Translation Technique ». 
Dans III° Symposium Syriacum 1980. Les contacts du monde syriaque avec 
les autres cultures. Sous la direction de René Lavenant, 1‑14. Roma : 
Pontificio Istituto Orientale. 

———. 1984a. « From Antagonism to Assimilation: Syriac Attitudes to Greek 
Learning ». Dans East of Byzantium: Syria and Armenia in the Formative 
Period. Sous la direction de Nina Garsoïan, Thomas Mathews, et Robert 
Thompson, 17‑34. Washington, D.C : Dumbarton Oaks. 

———. 1984b. « Greek into Syriac and Syriac into Greek ». Dans Syriac 
Perspectives on Late Antiquity. Vol. 2, 1-17. London : Variorum Reprints. 

———. 1993. « The Syriac commentary tradition ». Dans Glosses and 
commentaries on Aristotelian logical texts. The Syriac, Arabic and medieval 
Latin traditions. Sous la direction de Charles Burnett, 3‑18. London : 
Warburg Institute. 

———. 2018. « Ephrem ». Dans The Oxford Dictionary of Late Antiquity. Sous la 
direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 542‑43. Oxford : Oxford 
University Press. 

Brockelmann, Carl. 2012. « Kalīla Wa-Dimna ». Dans Encyclopaedia of Islam, 
Second Edition. Consulté le 4 novembre 2018. 
ttp://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0427>. 

Brown, Brian. 2010. « Kingship and Ancestral Cult in the Northwest Palace at 
Nimrud », Journal of Ancient Near Eastern Religions 10 (1) : 1-53. 

Brown, David. 2010. « The Cuneiform Conception of Celestial Space and Time ». 
Cambridge Archaeological Journal 10 (1) : 103‑22. 

Brown, John P. 2001. Israel and Hellas. III: The legacy of Iranian imperialism and 
the individual: with cumulative indexes to vols. I - III. Vol. 3. Berlin : de 
Gruyter. 

Brubaker, Leslie. 1989. « Perception and conception: art, theory and culture in 
ninth-century Byzantium ». Word & Image: A Journal of Verbal/Visual 
Enquiry 5 (1) : 19‑32. 

———. 2004. « The Elephant and the Ark: Cultural and Material Interchange across 
the Mediterranean in the Eighth and Ninth Centuries ». Dumbarton Oaks 
Papers 58 : 175‑95. 

Bruce, J. Douglas. 1913. « Human Automata in Classical Tradition and Mediaeval 
Romance ». Modern Philology 10 (4) : 511‑26. 

Brunner, Christopher, et David Pingree. 2011. « Astrology and astronomy in Iran ». 
Dans Encyclopaedia Iranica online. Consulté le 4 mai 2019. 
http://www.iranicaonline.org/articles/astrology-and-astronomy-in-iran-. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  362 

Bulliet, Richard W. 1979a. « Conversion to Islam and the Emergence of a Mus­lim 
Society in Iran ». Dans Conversion to Islam. Sous la direction de Nehemia 
Levtzion, 30‑51. New York; London. 

———. 1979b. Conversion to Islam in the medieval period: an essay in quantitative 
history. Cambridge, Mass. : Harvard University Press. 

Burkert, Walter. 1963. « Iranisches bei Anaximandros ». Rheinisches Museum für 
Philologie 106 (2): 97‑134. 

Buser, Pierre, et Claude Debru. 2011. Le Temps, instant et durée : De la 
philosophie aux neurosciences. Paris : Odile Jacob. 

Caiozzo, Anna. 2003. Images du ciel d’Orient au moyen âge : une histoire du 
zodiaque et des représentations dans les manuscrits du Proche-Orient 
musulman. Paris : Presses de l’Université de Paris-Sorbonne. 

———. 2010. « Entre prouesse technique, cosmologie et magie ». Dans La 
fabrique du corps humain : la machine modèle du vivant. Sous la direction 
de Véronique Adam et Anna Caiozzo, 43‑79. Grenoble : Publications de la 
MSH-Alpes. 

Calasso, Giovanna. 1991. « Les remparts et la loi, les talismans et les saints : la 
protection de la ville dans les sources musulmanes médiévales ». Bulletin 
d’études orientales 44 : 83‑104. 

Calzolaio, Francesco. 2018. « China, the Abode of Arts and Crafts: Emergence and 
Diffusion of a Persian Saying on China in Mongol Eurasia ». Ming Qing 
Yanjiu 22 : 136-154. 

Cameron, Alan. 1969. « The last days of the academy at Athens ». Proceedings of 
the Cambridge Philological Society 15 (195) : 7‑29. 

Cameron, Averil. 1969. « Agathias on the Sassanians ». Dumbarton Oaks Papers 
23/24 : 67‑183. 

Campanini, Massimo. 2004. « Il buon governo nel pensiero islamico della 
decadenza ». Dans Nel pensiero politico moderno. Sous la direction de 
Alessandro Pandolfi, 119‑51. Roma : Manifestolibri. 

———. 2015. Islam e politica. Bologna : Il Mulino. 

Canavas, Constantin. 2003. « Automaten in Byzanz. Der Thron von Magnaura ». 
Dans Automaten in Kunst und Literatur des Mittelalters und der frühen 
Neuzeit. Sous la direction de Klaus Grubmüller et Markus Stock, 49‑72. 
Wolfenbüttel : Wiesbaden. 

———. 2010. « Archimedes Arabicus. Assessing Archimedes’ Impact on Arabic 
Mechanics and Engineering ». Dans The Genius of Archimedes -- 23 
Centuries of Influence on Mathematics, Science and Engineering 
Proceedings of an International Conference held at Syracuse, Italy, June 8-



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  363 

10, 2010. Sous la direction de Stephanos Paipetis et Marco Ceccarelli, 
207‑12. Dordrecht ; New York : Springer. 

Canepa, Matthew P. 2009. The two eyes of the earth: art and ritual of kingship 
between Rome and Sasanian Iran. Berkeley : University of California Press. 

———. 2010. « Preface. Theorizing Cross-Cultural Interaction among the Ancient 
and Early Medieval Mediterranean, Near East and Asia ». Sous la direction 
de Matthew P. Canepa. Ars Orientalis 38 : 7‑30. 

Cantera, Alberto, dir. 2012. The transmission of the Avesta. Wiesbaden : 
Harrassowitz. 

Capezzone, Leonardo. 2007. « Scienza e tecnologia nello spazio mediterraneo 
medievale ». Dans Storia d’Europa e del Mediterraneo. Dal Medioevo all’età 
della globalizzazione. IX: Strutture, preminenze, lessici comuni. Sous la 
direction de Sandro Carocci, 633‑82. Roma : Salerno Editrice. 

———. 2010. « Ritratti, iscrizioni, presagi. Su certe tentazioni romanzesche in 
Mas ͑udi ». Dans Sûzişât-i mü'ellefe. Contaminazioni e spigolature 
turcologiche in onore di Giampiero Bellingeri. Sous la direction de Vera 
Costantini et Matthias Kappler, 115‑22. Venezia : Terra Ferma. 

Capezzone, Leonardo, et Marco Salati. 2006. L’Islam sciita: storia di una 
minoranza. Roma : Lavoro. 

Carile, Antonio. 2001. « Le cerimonie musicali alla corte di Bisanzio ». Dans Il 
piacere del testo : saggi e studi per Albano Biondi. Sous la direction de 
Adriano Prosperi, 2 : 779‑811. Roma : Bulzoni. 

Carile, Maria Cristina. 2009. « Imperial palaces and heavenly Jerusalems: real and 
ideal palaces in Late Antiquity ». Dans New Jerusalems. Hierotopy and 
Iconography of Sacred Spaces / Novye Ierusalimy : ierotopija i ikonografija 
sakral’nych prostranstv. Sous la direction de Aleksey M. Lidov, 78‑102. 
Moscow : Indrik. 

———. 2013. « Il Sacrum Palatium risplendente di luce: immagine e realtà del 
palazzo imperiale di Costantinopoli ». Dans Polidoro. Studi offerti ad Antonio 
Carile. Sous la direction de Giorgio Vespignani, 305‑28. Spoleto : 
Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo. 

Caseau, Béatrice. 2007. « Le cérémonial impérial ». Dans Économie et société à 
Byzance (VIIIe-XIIe siècle) ; textes et documents. Sous la direction de Sophie 
Métivier, 19‑32. Paris : Publications de la Sorbonne. 

Cazzato, Silvia V. 2013. « Idéologie royale iranienne au début de l’Islam ». Thèse 
de doctorat, École Pratique des Hautes Études et Università di Bologna. 

Cereti, Carlo G. 1995a. « Prolegomena allo studio del quarto libro del Dēnkard ». 
Studi orientali e linguistici 5 : 107‑29. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  364 

———. 2001. La letteratura pahlavi: introduzione ai testi con riferimenti alla storia 
degli studi e alla tradizione manoscritta. Milano : Mimesis. 

———. 2004. « Middle Persian Geographic Literature: The Case of the 
Bundahišn ». Dans Contributions à l’histoire et la géographie historique de 
l’empire sassanide, 11‑36. Bures-sur-Yvette : Groupe pour l’étude de la 
Civilisation du Moyen-Orient. 

———. 2007. « Middle Persian Geographic Literature II: Chapters X and XII of the 
Bundahišn ». Dans Des Indo-Grecs aux Sassanides : données pour l’histoire 
et la géographie historique, 55‑64. Bures-sur-Yvette : Groupe pour étude de 
la Civilisation du Moyen-Orient. 

Chegini, Naser N., et Alexander B. Nikitin. 1996. « Sasanian Iran – economy, 
society, arts and crafts ». Dans History of civilizations of Central Asia. Vol. 
3: The crossroads of civilizations: A.D. 250 to 750. Sous la direction de Boris 
Anatol’evič Litvinskij, 35‑78. Paris : UNESCO. 

Cheikho, Louis. 1906. « Al-Āla allatī tuzammir bi-nafsihā ». Al-Mašriq, 444‑58. 

Chen, Ming. 2007. « The Transmission of Foreign Medicine via the Silk Roads in 
Medieval China: A Case Study of Haiyao Bencao ». Asian Medicine 3 
(2) :  241–264. 

———. 2018. « Fanciful Images from Abroad: Picturing the Other in Bencao Pinhui 

Jingyao 本草品彙精要 ». Dans Imagining Chinese Medicine. Sous la 

direction de Vivienne Lo et Penelope Barrett, 305–313. Leiden ; Boston : 
Brill. 

Chen, Sanping. 2002. « Son of Heaven and Son of God: Interactions among 
Ancient Asiatic Cultures regarding Sacral Kingship and Theophoric 
Names ». Journal of the Royal Asiatic Society 12 (3) : 289‑325. 

Chialà, Sabino. 2013. « Lettura e cultura negli ambienti monastici siro-orientali ». 
Dans Le vie del sapere in ambito siro-mesopotamico dal III al IX secolo. Atti 
del convegno internazionale tenuto a Roma nei giorni 12-13 maggio 2011. 
Sous la direction de Carla Noce, Massimo Pampaloni, et Claudia Tavolieri, 
177-190. Roma : Pontificio Istituto Orientale. 

Christensen, Arthur. 1930. « La légende du Sage Buzurjmihr ». Acta Orientalia 8 : 
81‑128. 

———. 1932. « Abarsām et Tansar ». Acta Orientalia 10 : 43‑53. 

———. 1936a. Les Gestes des rois dans les traditions de l’Iran. Paris : Geuthner. 

———. 1936b. L’Iran sous les Sassanides. Copenaghen : Ejnar Munksgaard. 

Cipriano, Palmira. 1985. « Individuo e autorità politico-religiosa nel Dēnkard ». 
Dans I diritti fondamentali della persona umana e la libertà religiosa. Atti del 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  365 

V colloquio giuridico (8-10 marzo 1984). Sous la direction de Franco Biffi, 
291‑308. Città del Vaticano : Libreria Editrice Vaticana ; Roma: Libreria 
Editrice Lateranense. 

Compareti, Matteo. 2003. « The Last Sasanians in China ». Eurasian Studies 2 (2) : 
197‑213. 

Cottrell, Emily, et Micah T. Ross. 2019. « Persian Astrology: Dorotheus and 
Zoroaster according to the Medieval Arabic Sources (8th-13th c.) ». Dans 
Proceedings of the 8th European Conference of Iranian Studies, 2019. Held 
on 14–19 September 2015 at the State Hermitage Museum and Institute of 
Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences, in St Petersburg. Sous 
la direction de Pavel L. Lurje. Vol. 1: Studies on Pre-Islamic Iran and on 
Historical Linguistics : 87‑105. Saint Petersburg : The State Hermitage 
Publishers. 

Coyle, Kevin. 1999. « Healing and the “Physician” in Manichaeism ». Dans Healing 
in Religion and Society. From Hippocrates to the Puritans. Sous la direction 
de Steven C. Muir et Kevin Coyle, 135‑58. New York : Edwin Mellen Press. 

Cristoforetti, Simone. 2003. « Tempo rubato e tempo addizionato: il tredicesimo 
mese dei persiani ». Viator 7 : 191‑204. 

Crone, Patricia. 1974. The Mawālī in the Umayyad Period. Thèse de doctorat, 
University of London (School of Oriental and African Studies. 

———. 1987. « Did al-Ghazālī write a Mirror for Princes? On the authorship of 
Naṣīḥat al-mulūk ». Jerusalem Studies in Arabic and Islam 9 : 167‑91. 

———. 2005. « Mawālī and the Prophet’s Family: An Early Shīʿite View ». Dans 
Patronate and Patronage in Early and Classical Islam. Sous la direction de 
Monique Bernards et John A. Nawas, 167‑94. Leiden; Boston: Brill. 

———. 2012. The nativist prophets of early Islamic Iran. Cambridge, New York : 
Cambridge University Press. 

Crone, Patricia, et Martin Hinds. 2003. God’s caliph: religious authority in the first 
centuries of Islam. Cambridge : Cambridge University Press. 

Daffinà, Paolo. 1983. « La Persia sassanide secondo le fonti cinesi ». Rivista degli 
studi orientali 57 : 121‑70. 

Dagron, Gilbert. 1984. Constantinople imaginaire. Études sur le recueil des Patria. 
Paris : Presses Universitaires de France. 

———. 2012a. « L’œcuménité politique. Droit sur l’espace, droit sur le temps ». 
Dans Idées byzantines. Vol. 2, 405‑14. 

———. 2012b. « Trônes pour un empereur ». Dans Idées byzantines. Vol. 2, 
487‑509. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  366 

Dan, Anca. 2017. « Les Solutiones ad Chosroem de Priscien de Lydie et les 
transferts de savoirs pendant l’Antiquité tardive et le Moyen Âge ». Dans 
Orbis disciplinae. Hommages en l’honneur de Patrick Gautier Dalché. Sous 
la direction de Nathalie Bouloux, Anca Dan, et Georges Tolias, 557‑607. 
Turnhout : Brepols. 

D’Ancona, Cristina. 2011. « Translations from Greek into Arabic ». Dans 
Encyclopedia of Medieval Philosophy. Sous la direction de Henrik 
Lagerlund, 1318-1333. Dordrecht : Springer. 

Daniel, Elton L. 2011. « Conversion ii. Of Iranians to Islam ». Dans Encyclopaedia 
Iranica. Consulté le 15 août 2020. 
https://iranicaonline.org/articles/conversion-ii. 

Darmesteter, James. 1894. « La Lettre de Tansar au roi de Tabaristan ». Journal 
Asiatique 3, série IX, 185‑250. 

Daryaee, Touraj. 2003. « The Ideal King in the Sasanian World: Ardaxšīr ī Pābagān 
or Xusrō Anūšag-ruwān? ». Nāme-ye Irān-e Bāstān: The International 
Journal of Ancient Iranian Studies 3‑4 : 33‑46.  

Daudpota, ʿUmar M. 1932. « The Annals of Hamzah al-Isfahâni ». Journal of the 
Cama Oriental Institute 22 : 58‑120. 

De Blois, François. 1996. « Persian Calendars ». Iran 34 : 39‑54. 

———. 2011. « Dīvān ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 17 août 2018. 
https://iranicaonline.org/articles/divan. 

De Gandt, François. 2007. « Tecnologia ». Dans Il sapere greco: dizionario critico. 
Sous la direction de Jacques Brunschwig et Geoffrey Ernst Richard Lloyd, 
560-573. Torino : Einaudi. 

Debié, Muriel. 2010. « Livres et monastères en Syrie-Mésopotamie d’après les 
sources syriaques ». Dans Le monachisme syriaque. Sous la direction de 
Florence Jullien, 123-168. Paris : Geuthner. 

Delaini, Paolo. 2014. Medicina del corpo, medicina dell’anima: la circolazione delle 
conoscenze medico-filosofiche nell’Iran sasanide. Milano : Mimesis. 

———. 2018a. « Conoscenza medica dei meccanismi della percezione, del sogno 
e dei fenomeni dispercettivi nel mondo iranico di età tardoantica ». Dans 
Esperienze e tecniche dell’estasi tra Oriente e Occidente. Sous la direction 
de Luigi Canetti et Andrea Piras, 72‑98. Brescia : Morcelliana. 

———. 2018b. « Conoscenze mediche sulla fisiologia della gravidanza nel mondo 
iranico di età tardoantica ». Dans Studi Iranici Ravennati. Sous la direction 
de Antonio Panaino, Andrea Piras, et Paolo Ognibene. Vol. 2, 307‑26. 

———. 2018c. « Understanding the Role and Seat of Semen in Sasanian Iran 
during Late Antiquity ». Dans Pregnancy and Childbirth.  History, Medicine 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  367 

and Anthropology. Sous la direction de Costanza Gislon Dopfel, 81‑94. 
Longmont : Steuben Press. 

———. 2019. « Pregnancy in Middle-Persian Zoroastrian Literature: The Exchange 
of Knowledge between India, Iran, and Greece in Late Antiquity ». Dans 
Pregnancy and Childbirth in the Premodern World. European and Middle 
Eastern Cultures, from Late Antiquity to the Renaissance. Sous la direction 
de Costanza Gislon Dopfel, Alessandra Foscati, et Charles Burnett, 29‑52. 
Turnhout : Brepols. 

Delpech, François. 2012. « Souveraineté cosmocratique, fiction météorologique et 
imposture royale. Notes sur la légende médiévale du trône de Chosroès ». 
Journal Asiatique 300 (2) : 709‑60. 

Dessus Lamare, Alfred. 1938. « Le muṣḥaf de la mosquée de Cordoue et son 
mobilier mécanique ». Journal Asiatique 230 : 551‑75. 

Devereaux, Rima. 2012. Constantinople and the West in medieval French 
literature: renewal and utopia. Cambridge ; Rochester, NY : D.S. Brewer. 

Diderot, Denis, et Jean Le Ronde d’Alembert, dir. 1751. L’Encyclopédie ou 
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Vol. 1. Paris : 
Briasson ; David l’aîné ; Le Breton ; Durand. 

Di Pasquale, Giovanni. 2007. « Una enciclopedia delle tecniche nel Museo di 
Alessandria ». Dans Il giardino antico da Babilonia a Roma. Sous la direction 
de Giovanni Di Pasquale et Fabrizio Paolucci, 58‑71. Livorno : Sillabe. 

———. 2012. Le strade della tecnica: tecnologia e pratica della scienza nel mondo 
antico. Firenze : Centro Di. 

———. 2019. Le macchine nel mondo antico: dalle civiltà mesopotamiche a Roma 
imperiale. Roma : Carocci editore. 

Diez, Martino. 2007. « Armonia e unità nella poesia abbaside: il caso della sīniyya 
di al-Buḥturī ». L’analisi linguistica e letteraria 15 : 351‑78. 

Dolby, William. 1978. « The Origins of Chinese Puppetry ». Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies 41 (1) : 97‑120. 

Donner, Fred McGraw. 1981. The early Islamic conquests. Princeton, N.J : 
Princeton University Press. 

———. 2010. Muhammad and the believers: at the origins of Islam. Cambridge, 
Mass. : The Belknap Press of Harvard University Press. 

Drachmann, Aage G. 1948. Ktesibios Philon and Heron. A Study in Ancient 
Pneumatics. Copenhagen : Munksgaard. 

———. 1963. The Mechanical Technology of Greek and Roman Antiquity: A Study 
of the Literary Sources. Madison : University of Wisconsin Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  368 

Drocourt, Nicolas. 2006. « Ambassadeurs étrangers à Constantinople : moyens de 
contacts, d’échanges et de connaissances partielles du monde byzantin 
(VIIIe-XIIe siècles) ». Dans Espaces d’échanges en Méditerranée Antiquité 
et Moyen Âge. Sous la direction de François Clément, John Tolan, et Jérôme 
Wilgaux, 107‑34. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

———. 2012. « Quelques aspects du rôle des ambassadeurs dans les transferts 
culturels entre Byzance et ses voisins (VIIe –XIIe  siècle) ». Dans Acteurs des 
transferts culturels en Méditerranée médiévale. Sous la direction de Rania 
Abdellatif, Yassir Benhima, Daniel König, et Elisabeth Ruchaud, 31‑47. 
München : Oldenbourg. 

Duchesne-Guillemin, Jacques. 1962. « Fire in Iran and in Greece ». East and West 
13, 2/3 : 198‑206. 

———. 1966. « D’Anaximandre à Empédocle: contacts gréco-iraniens ». Dans La 
Persia e il mondo greco-romano. Atti del convegno, Roma (11-14 aprile 
1965), 423‑31. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei. 

Duggan, Mikail P. 2009. « Diplomatic Shock and Awe: Moving, Sometimes 
Speaking, Islamic Sculptures ». Al-Masāq 21 (3) : 229‑67. 

Echols, Charles L. 2020. « The Tree of Life in Ancient Near Eastern Literature ». 
Dans The tree of life. Sous la direction de Douglas Estes, 5‑31. Leiden ; 
Boston : Brill. 

Ecsedy, Ildikò. 1979. « Early Persian Envoys in Chinese Courts ». Dans Studies in 
the Sources on the History of Pre-Islamic Central Asia. Sous la direction de 
Jànos Harmatta, 153‑62. Budapest : Akadémiai Kiadó. 

El-Cheikh, Nadia M. 2004. Byzantium viewed by the Arabs. Cambridge, Mass : 
Harvard University Press. 

Erdmann, Kurt. 1951. « Die Entwicklung der sassanidischen Krone ». Ars Islamica 
15/16 : 87‑123. 

Estes, Douglas, dir. 2020. The tree of life. Leiden ; Boston : Brill. 

Faral, Edmond. 1913. Recherches sur les sources latines des contes et romans 
courtois du moyen âge. Paris : Librairie Honoré Champion. 

———. 1920. « D’un passionnaire latin à un roman français ; quelques sources 
immédiates du roman d’Eracle ». Romania : recueil trimestriel consacré à 
l’étude des langues et des littératures romanes 46 : 512-36. 

Farmer, Henry G. 1931. The Organ of the Ancients. From Eastern Sources 
(Hebrew, Syriac and Arabic). William Reeves. 

Ferraro, Giovanni. 2008. Bernardino Baldi e il recupero del pensiero tecnico-
scientifico dell’antichità. Alessandria : Edizioni dell’Orso. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  369 

Fiaccadori, Gianfranco. 1985. « Cassiodorus and the School of Nisibis ». 
Dumbarton Oaks Papers 39 : 135‑37. 

Field, Judith V., et Michael T. Wright. 1985. « Gears from the Byzantines: A 
Portable Sundial with Calendrical Gearing ». Annals of Science 42 : 87‑138. 

Finn, Jennifer. 2011. « Gods, Kings, Men: Trilingual Inscriptions and Symbolic 
Visualizations in the Achaemenid Empire ». Ars Orientalis 41 : 219‑75. 

Fiori, Emiliano. 2011. « Translations from Greek into Syriac ». Dans Encyclopedia 
of Medieval Philosophy. Sous la direction de Henrik Lagerlund, 1333-1335. 
Dordrecht : Springer. 

———. 2012. « La cultura filosofica e scientifica greca nella Chiesa siro-
occidentale (VI-VIII secolo): un tentativo di interpretazione e uno sguardo 
d’insieme ». Dans Atti del 6° Incontro sull’Oriente Cristiano di tradizione 
siriaca. Sous la direction de Emidio Vergnani, 117‑44. Milano : Centro Studio 
Ambrosiano. 

Fiori, Emiliano, et Henri Hugonnard-Roche, dir. 2019. La philosophie en syriaque. 
Paris : Geuthner. 

Flood, Finbarr Barry 1993. « Palaces of Crystal, Sanctuaries of Light: Windows, 
Jewels and Glass in Medieval Islamic Architecture ». Thèse de doctorat, 
Edinburgh : University of Edinburgh. 

———. 1999. « From the Golden House to ʿAʾisha’s House. Cosmic Kingship and 
the Rotating Dome as Fact, Fiction, and Metaphor ». Dans Bamberger 
Symposium: Rezeption in der islamischen Kunst. Sous la direction de 
Barbara Finster, Christa Fragner, et Herta Hafenrichter, 97‑128. Stuttgart : 
Steiner. 

———.  2001. The Great Mosque of Damascus: studies on the makings of an 
Umayyad visual culture. Leiden ; Boston : Brill. 

Flusin, Bernard. 2007. « La cultura scritta ». Dans L’impero romano d’Oriente (330-
641). Sous la direction de Cécile Morrisson et Silvia Ronchey. Vol. 1 : Il 
mondo bizantino. Torino : Einaudi. 

Fouchécour, Charles-Henri de. 2009. Le sage et le prince en Iran médiéval. Morale 
et politique dans les textes littéraires persans, Xe-XIIIe siècle. Paris : 
L’Harmattan. 

Freeth, Tony. 2014. « Eclipse Prediction on the Ancient Greek Astronomical 
Calculating Machine Known as the Antikythera Mechanism ». Plos one 9 
(7) : 1‑15. 

Gabrieli, Francesco. 1912. « Nota bibliografica su Qusṭā ibn Lūqā ». Rendiconti 
della reale Accademia dei Lincei 21 (5/6) : 341–382. 

———. 1924. « Ḥunayn ibn Isḥāq ». Isis 6 : 282‑92. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  370 

———. 1932. « L’opera di Ibn al-Muqaffaʿ ». Rivista degli studi orientali 13 (3) : 
197‑247. 

———. 2012. « Ibn al-Muḳaffaʿ ». Dans Encyclopaedia of Islam, Second Edition. 
Consulté le 3 mai 2020. http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-
3912_islam_SIM_330. 

Gardiner, Noah. 2016. « The occult sciences ». Dans Encyclopedia of Islam and 
the Muslim world. Sous la direction de Richard C. Martin, 815-817. San 
Francisco : Encyclopaedia of Islam and the Muslim world. 

Gariboldi, Andrea. 2004. « Astral Symbology on Iranian Coinage ». East and West 
54 (1/4) : 31‑53. 

———. 2006. Il regno di Xusraw dall’anima immortale : riforme economiche e 
rivolte sociali nell’Iran sasanide del VI secolo. Milano : Mimesis. 

Garrison, Mark B. 1991. « Seals and the Elite at Persepolis: Some Observations on 
Early Achaemenid Persian Art ». Ars Orientalis 21 : 1‑29. 

Garrison, Mark B., et Margaret Cool Root, dir. 2001. Seals on the Persepolis 
Fortification Tablets. Vol 1: Images of Heroic Encounter. Part 1: Texts. 
Chicago : The Oriental Institute of the University of Chicago. 

Gibb, Hamilton A. R. 1962. « The social significance of the Shuʿūbīya ». Dans 
Studies on the Civilization of Islam. Sous la direction de Stanford Shaw et 
William R. Polk, 62‑73. Princeton : Princeton University Press. 

Gignoux, Philippe. 1986. « Sur l’inexistence d’un Bahman Yasht avestique ». 
Journal of Asian and African Studies 32 : 53‑64. 

———. 2001. « On the notion of Good measure (paymān) and other related 
philosophical concepts from the Dēnkard III ». Dans K.R.Cama Oriental 
Institute, Third International Congress (6th to 9th January, 2000), 278‑86. 
Mumbai : The K. R. Cama Oriental Institute and Library. 

———. 2010. « Le noms de plantes médicinales et autres dans les sources 
pehlevies. En hommage au Professor Jacques Duchesne-Guillemin pour 
son centième anniversaire ». Studia Iranica 39 (2) : 163‑70. 

Gille, Bertrand. 1978. Histoire des techniques. Paris : Gallimard. 

———. 1980. Les mécaniciens grecs. La naissance de la technologie. Paris : Seuil. 

Giovino, Mariana. 2007. The Assyrian sacred tree: a history of interpretations. 
Fribourg : Academic Press ; Göttingen : Vandenhoek & Ruprecht. 

Gnoli, Gherardo. 1980. Zoroaster’s Time and Homeland. A Study on the Origins of 
Mazdeism and Related Problems. Napoli : Istituto Universitario Orientale. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  371 

———. 1989. « On Kushan and Avestan Yima ». Dans Archaeologia Iranica et 
Orientalis. Miscellanea in honorem Louis Vanden Berghe. Sous la direction 
de Leon De Meyer et Ernie Haerinck. Vol. 2, 919‑27. 

———. 1999. « Farr(ah) ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 septembre 
2020. https://iranicaonline.org/articles/farrah. 

Godwin, R. Todd. 2018. Persian Christians at the Chinese court: the Xi’an Stele 
and the early medieval Church of the East. London ; New York : I.B. Tauris. 

Goldziher, I. 1901. « Islamisme et parsisme ». Revue de l’histoire des religions 43 : 
1‑29. 

Goubert, Paul. 1949. « Les rapports de Khosrau II roi des rois sassanide avec 
l’empereur Maurice ». Byzantion 19 : 79‑98. 

Grabar, André. 1951. « Le succès des Arts Orientaux à la Cour Byzantine sous les 
Macédoniens ». Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst 2 : 32‑60. 

Grabar, Oleg. 1954. « The Painting of the Six Kings at Quṣayr ’Amrah ». Ars 
Orientalis 1 : 185‑87. 

Grabois, Aryeh. 1981. « Charlemagne, Rome and Jerusalem ». Revue belge de 
Philologie et d’Histoire 59 (4) : 792‑809. 

Grenet, Frantz. 2014. « Religions du monde iranien ancien ». Annuaire de l’École 
pratique des hautes études (EPHE), Section des sciences religieuses [En 
ligne] 121. http://journals.openedition.org/asr/1230. 

———. 2018. « The circulation of astrological lore and its political use between the 
Roman East, Sasanian Iran, Central Asia, India and the Turks ». Dans 
Empires and Exchanges in Eurasian Late Antiquity. Rome, China, Iran, and 
the Steppe, ca. 250–750. Sous la direction de Nicola Di Cosmo et Michael 
Maas, 235‑52. Cambridge ; New York : Cambridge University Press. 

Grenet, Frantz, Pénélope Riboud, et Junkai Yang. 2004. « Zoroastrian Scenes on 
a newly discovered Sogdian Tomb in Xi’an, Northern Chin ». Studia Iranica 
33 (2) : 273‑84. 

Grignaschi, Mario. 1965. « Les ‘Rasā’il ’Arisṭāṭālīsa ’Ilā-l-Iskandar’ de Sālim Abū-l-
‘Alā’ et l’activité culturelle à l’époque omayyade ». Bulletin d’études 
orientales 19 : 7‑83. 

———. 1966. « Quelques spécimens de la littérature sassanide conservés dans 
les bibliothèques d’Istanbul ». Journal Asiatique 254, 1‑142. 

———. 1973. « Les Rêgles d’Ardaşîr b. Bâbak pour le gouvernement du 
royaume ». Islâm Tetkileri enstitüsü dergisi (Review of the Institute of Islam 
Studies) 5 (1/4) : 95‑112. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  372 

Guizot, François. 1824. Collection des mémoires relatifs à l’histoire de France : 
depuis la fondation de la monarchie française jusqu’au 13e siècle ; avec une 
introduction, des suppléments, des notices et des notes. Paris : J.L.J. Brière. 

Gutas, Dimitri. 1983. « Paul the Persian on the classification of the parts of 
Aristotle’s philosophy: a milestone between Alexandria and Baghdad ». Der 
Islam 60 : 231‑67. 

———. 1998. Greek thought, Arabic culture: the Graeco-Arabic translation 
movement in Baghdad and early ʻAbbāsid society (2nd-4th/8th-10th 
centuries). London ; New York : Routledge. 

———. 2012. « Arabic into Byzantine Greek: Introducing a Survey of the 
Translations ». Dans Knotenpunkt Byzanz: Wissensformen und kulturelle 
Wechselbeziehungen. Sous la direction de Andreas Speer et Philipp 
Steinkrüger, 246‑62. Berlin ; Boston : De Gruyter. 

Gutschmid, Alfred von. 1892. Kleine Schriften von Alfred von Gutschmid. Sous la 
direction de Franz Rühl. Vol. 3. Leipzig : Teubner. 

Haarmann, Ulrich. 1988. « Ideology and History, Identity and Alterity: The Arab 
Image of the Turk from the Abbasids to Modern Egypt ». International 
Journal of Middle East Studies 20 (2) : 175‑96. 

Ḥabīb, Muḥammad, et Afsar Umar Salīm Khan, dir. 1960. The Political Theory of 
the Delhi Sultanate. With an English translation of Fatawa-i Jahandari by 
Afsar Begum. Allahabad ; Bombay ; Delhi : Kitab Mahal. 

Hadot, Pierre. 1980. « Philosophie, dialectique, rhétorique dans l’Antiquité ». Studia 
Philosophica 39 : 139‑66. 

Haggag, Mahmoud. 2018. « Magie im theologisch-rechtlichen Diskurs der 
arabisch-islamischen Gelehrsamkeit ». Dans Die Geheimnisse der oberen 
und der unteren Welt: Magie im Islam zwischen Glaube und Wissenschaft. 
Sous la direction de Sebastian Günther et Dorothee Anna Maria Pielow, 
135‑54. Leiden ; Boston : Brill. 

Hameen-Anttila, Jaakko. 2018. Khwadāynāmag: the Middle Persian Book of kings. 
Leiden ; Boston : Brill. 

Hannah, Robert. 2009. Time in antiquity. London ; New York : Routledge. 

Harley-Walker, C.T. 1915. « Jahiz of Basra to al-Fath Ibn Khaqan on the “Exploits 
of the Turks and the Army of the Khalifate in General” ». The Journal of the 
Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 32 : 631‑97. 

Harrington, Karl Pomeroy, et Joseph Michael Pucci, dir. 1997. Medieval Latin. 
Chicago : University of Chicago Press. 

al-Ḥasan, Aḥmad Yūsuf, et Donald Routledge Hill. 1992. Islamic technology: an 
illustrated history. Cambridge : Cambridge University Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  373 

Hau, Friedrun R. 1979. « Gondeschapur: eine Medizinschule aus dem 6. 
Jahrhundert n. Chr ». Gesnerus 36 (1/2) : 98‑115. 

Hawting, Gerald R. 2012. « Yazīd (III) b. al- Walīd (I) ». Dans Encyclopaedia of 
Islam, Second Edition. Consulté le 9 novembre 2020. 
http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/1573-3912_islam_SIM_8002. 

Hees, Syrinx von. 2005. « The Astonishing: a critique and re-reading of ʿAğāʾib in 
literature ». Middle Eastern Literatures, 8 (2) : 101‑20. 

Helmolt, Hans F. 1903. The history of the world. A survey of a man’s record. New 
York : Dodd, Mead and Company. 

Henning, Walter B. 1942. « An Astronomical Chapter of the Bundahishn ». Journal 
of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 3 : 229‑48. 

Hermans, Erik. 2018. « A Persian Origin of the Arabic Aristotle? The Debate on the 
Circumstantial Evidence of the Manteq Revisited ». Journal of Persianate 
Studies 11 : 72‑88. 

Herrin, Judith. 1992. « Constantinople, Rome and the Franks in the Seventh and 
Eight ». Dans Byzantine diplomacy. Sous la direction de Jonathan Shepard 
et Simon Franklin, 91‑108. Aldershot: Variorum. 

Herzfeld, Ernst. 1920. « Der Thron des Khosro : quellenkritische und 
ikonographische Studien über Grenzgebiete der Kunstgeschichte des 
Morgen-und Abendlande ». Jahrbuch der Preußischen Kunstsammlungen 
41 : 1‑24; 103‑47. 

Hill, Donald. 1979. « Medieval Arabic Mechanical Technology ». Dans Proceedings 
of the First International Symposium for the History of Arabic Science, 
Aleppo, April 5-12, 1976. . Aleppo : Institute for the History of Arabic Science. 

———. 1981a. Arabic Water-clocks. Aleppo : University of Aleppo; Institute for the 
History of Arabic Science. 

———. 1981b. « The Pseudo-Archimedes Treatise ». Dans Arabic Water-clocks, 
15‑35. Aleppo : University of Aleppo; Institute for the History of Arabic 
Science. 

———. 1987. « Islamic Fine Technology and its Influence on the Development of 
European Horology ». Al-Abhath 35 : 9‑28. 

———. 1990. « Mathematics and Applied Science ». Dans Religion, Learning and 
Science in the ʿAbbasid Period. Sous la direction de Robert B. Serjeant, 
John D. Latham, et M.J.L. Young, 248‑73. Cambridge : Cambridge 
University Press. 

———. 1991. « Arabic Mechanical Engineering: Survey of the Historical Sources ». 
Arabic Sciences and Philosophy 1 : 167‑86. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  374 

———. 1993. « Science and Technology in Ninth-Century Baghdad ». Dans 
Science in Western and Eastern Civilization in Carolingian Times. Sous la 
direction de Paul L. Butzer et Dietrich Lohrmann, 485‑502. Basel ; Boston : 
Birkhäuser Verlag. 

———. 1994. « Arabic Fine Technology and Its Influence on European Mechanical 
Engineering ». Dans The Arab Influence in Medieval Europe. Sous la 
direction de Dionisius A. Agius et Richard Hitchcock, 25‑43. Reading : Ithaca 
Press. 

———. 1996. A history of engineering in classical and medieval times. London ; 
New York : Routledge. 

———. 1998. « Les œuvres de Héron et leur contexte historique ». Dans Studies 
in medieval Islamic technology: from Philo to al-Jazarī, from Alexandria to 
Diyār Bakr. Sous la direction de David A. King. Aldershot ; Brookfield ; 
Singapore; Sydney : Ashgate. 

Hirth, Friedrich. 1885. China and the Roman Orient: Researches into their Ancient 
and Medieval Relations as represented in Old Chinese Records. Leipzig-
Munich ; Shanghai-Hongkong : Georg Hirth; Kelly & Walsh. 

Hitti, Philip K. 1996. History of the Arabs: from the earliest times to the present. New 
York : St. Martin’s Press. 

Hoffman, Eva R. F. 2007. « Pathways of Portability: Islamic and Christian 
Interchange from the Tenth to the Twelfth Century ». Dans Late Antique and 
Medieval Art of the Mediterranean World. Sous la direction de Eva R. 
Hoffman, 317‑49. Malden ; Oxford; Victoria : Blackwell Publishing. 

———. 2008. « Between East and West: The Wall Paintings of Samarra and the 
Construction of Abbasid Princely Culture ». Dans Frontiers of Islamic art and 
architecture: essays in celebration of Oleg Grabar’s eightieth birthday. Sous 
la direction de Gülru Necipoğlu, Julia Bailey, et Oleg Grabar, 107‑32. Leiden; 
Boston : Brill. 

Horowitz, Maryanne C. 2002. « Gabriel Naudé’s Apology for Great Men Suspected 
of Magic Variations in Editions from 1625 to 1715 ». Dans Histories of 
Heresy in Early Modern Europe. Sous la direction de John C. Laursen, 
61‑75. New York : Palgrave Macmillan. 

Hoyland, Robert G. 2015. In God’s path: the Arab conquests and the creation of an 
Islamic empire. Oxford ; New York : Oxford University Press. 

Hugonnard-Roche, Henri. 2019. « L’école de Qennešre et la tradition philosophique 
en syriaque, entre Alexandrie et Bagdad ». Dans La philosophie en syriaque. 
Sous la direction de Emiliano Fiori et Henri Hugonnard-Roche, 237‑48. 
Paris : Geuthner. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  375 

Hultgård, Anders. 1995. « Mythe et histoire dans l’Iran ancien. Etude de quelques 
thèmes dans le Bahman Yašt ». Dans Apocalyptique Iranienne et Dualisme 
Qoumrânien. Sous la direction de Anders Hultgård, Geo Widengren, et Marc 
Philonenko, 63‑162. Paris : Adrien Maisonneuve. 

Humbach, Helmut. 2004. « Yama/Yima/Jamšēd, King of Paradise of the Iranians ». 
Jerusalem Studies in Arabic and Islam 26 : 68‑77. 

Huyse, Philip. 2008. « Late Sasanian Society between Orality and Literacy », dans 
The Sasanian Era. The Idea of Iran. Sous la direction de Vesta Sarkhosh 
Curtis et Sarah Stewart. Vol. 3, 140-55. London : I.B. Tauris. 

———. 2015. « Le règne de Husraw Ier aux yeux des historiographes 
protobyzantins ». Dans Husraw Ier reconstruction d’un règne. Sources et 
documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 195‑216. Paris : 
Association pour l’Avancement des Études Iraniennes. 

Iafrate, Allegra. 2015. The wandering throne of Solomon: objects and tales of 
kingship in the Medieval Mediterranean. Leiden ; Boston : Brill. 

———. 2019. The long life of magical objects: a study in the Solomonic tradition. 
University Park, Pennsylvania : The Pennsylvania State University Press. 

———. 2020. « Solomon as Kosmokratōr and the Fashioning of his Mechanical 
Throne from a Comparative Perspective ». Dans The Ancient Throne. The 
Mediterranean, Near East, and Beyond,from the 3rd Millennium BCE to the 
14th Century CE. Proceedings of the Workshop held at the 10th ICAANE in 
Vienna, April 2016. Sous la direction de Liat Naeh et Dana Brostowsky 
Gilboa, 191‑210. Wien : Austrian Academy of Sciences. 

Inostrantsev, Kostantin A. 1909. Sasanidskie et’udy (Etudes sassanides), with 
French summary. St. Petersburg : Kirshama. 

———. 1918. Iranian Influence on Moslem Literature. Part I. Traduit par 
Gushtaspshah K. Nariman. Bombay : D.B. Taraporevala Sons&Co. 

———. 1926. « The Sasanian Military Theory ». Traduit par L. Bogdanov. Journal 
of the Cama Oriental Institute 7 : 7‑52. 

Invernizzi, Antonio. 2005. Il genio vagante: Babilonia, Ctesifonte, Persepoli in 
racconti di viaggio e testimonianze dei secoli XII - XVIII. Alessandria : 
Edizioni dell’Orso. 

Jackson Bonner, Micheal R. 2014. « An Historiographical Study of Abū Ḥanīfa 
Aḥmad ibn Dāwūd ibn Wanand al-Dīnawarī’s Kitāb al-Aḫbār al-Ṭiwāl 
(Especially of that Part dealing with the Sasanian Kings) ». Thèse de 
doctorat, University of Oxford. 

James, Edwin O. 1966. The Tree of Life: An Archaeological Study. Leiden : Brill. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  376 

Johns, Jeremy. 2006a. « Lastra con iscrizione trilingue dalla clessidra di re Ruggero 
II - Trilingual inscription from the clepsydra of King Roger ». Dans Nobiles 
Officinae: perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo Reale di Palermo. Sous 
la direction de Maria Andaloro, 512‑13; 772‑73. Catania : Giuseppe 
Maimone. 

———. 2006b. « Le iscrizioni e le epigrafi in arabo. Una rilettura ». Dans Nobiles 
officinae. Perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo reale di Palermo. 
Catalogo della mostra di Palermo (18 dicembre 2003-10 marzo 2004), 
47‑67. Catania : Giuseppe Maimone. 

———. 2010. « The Arabic Inscriptions of the Cappella Palatina ». Dans La 
Cappella Palatina a Palermo, 353‑86. Modena : Franco Cosimo Panini 
Editore. 

———. 2015. « Arabic Inscriptions in the Cappella Palatina: Performativity, 
Audience, Legibility and Illegibility ». Dans Viewing Inscriptions in the Late 
Antique and Medieval World. Sous la direction de Antony Eastmond, 124‑47. 
Cambridge : Cambridge University Press. 

Jones, Alexander. 2017. A portable cosmos: revealing the Antikythera Mechanism, 
scientific wonder of the ancient world. New York : Oxford University Press. 

Jong, Albert F. de. 2009. « The Culture of Writing and the Use of the Avesta in 
Sasanian Iran ». Dans Zarathushtra entre l’Inde et l’Iran. Études indo-
iraniennes et indo-européennes offertes à Jean Kellens à l’occasion de son 
65e anniversaire. Sous la direction de Eric Pirart et Xavier Tremblay, 27‑41. 
Wiesbaden : Reichert. 

———. 2010. « Zurvan ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 juin 2020. 
http://www.iranicaonline.org/articles/zurvan-deity. 

———. 2014. « Zurvanism ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 juin 
2020. http://www.iranicaonline.org/articles/zurvanism. 

———. 2016. « The Dēnkard and the Zoroastrians of Baghdad ». Dans The 
Zoroastrian Flame. Exploring Religion, History and Tradition. Sous la 
direction de Alan Williams, Sarah Stewart, et Almut Hintze, 223–238. 
London ; New York : I.B. Tauris. 

Josephson, Judith. 2012. « The Evolution and Transmission of the Third Book of 
the Dēnkard ». Dans The Transmission of the Avesta. Sous la direction de 
Alberto Cantera, 541‑52. Wiesbaden : Harrassowitz. 

Jullien, Christelle. 2018. « Education and schools, Syriac ». Dans The Oxford 
Dictionary of Late Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark 
Humphreis, 522‑23. Oxford : Oxford University Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  377 

Jullien, Christelle, et Florence Jullien, dir. 2002. Apôtres des confins : processus 
missionnaires chrétiens dans l’empire iranien. Bures-sur-Yvette : Groupe 
pour l’Étude de la Civilisation du Moyen-Orient. 

Jullien, Florence. 2011. « Stratégies du monachisme missionnaire chrétien en 
Iran ». Dans Stratégies du monachisme missionnaire chrétien en Iran. Sous 
la direction de Christelle Jullien, 49‑69. Paris : Association pour 
l’Avancement des Études Iraniennes. 

———. 2015. « East Syrian Monasteries in Sasanian Iran ». Dans Encyclopaedia 
Iranica. Consulté le 11 septembre 2020. 
https://iranicaonline.org/articles/east-syrian-monasteries. 

Kahle, Paul. 1935. « Die Schätze der Fatimiden ». Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft 89 (3/4) : 329‑62. 

Kahn, Charles H. 1960. Anaximander and the origins of Greek cosmology. New 
York : Columbia University Press. 

Kang, Minsoo. 2011. Sublime dreams of living machines: the automaton in the 
European imagination. Cambridge, Mass : Harvard University Press. 

Katsaros, Vassilis. 1993. « Leo the Mathematician, his Literary Presence in 
Byzantium during the 9th Century ». Dans Science in Western and Eastern 
Civilization in Carolingian Times. Sous la direction de Paul L. Butzer et 
Dietrich Lohrmann, 383‑98. Basel; Boston : Birkhäuser Verlag. 

Kaye, Lynn. 2018. Time in the Babylonian Talmud: natural and imagined times in 
Jewish law and narrative. New York : Cambridge University Press. 

Kennedy, Edward S. 1958. « The Sasanian Astronomical Handbook Zīj-i Shāh the 
Astrological Doctrine of “Transit” (Mamarr) ». Journal of the American 
Oriental Society 78 (4) : 246-262. 

Kennedy, Hugh. 1986. The Prophet and the Age of the Caliphates. London : 
Longman. 

———. 2016. The Caliphate. London : Pelican, an imprint of Penguin Books. 

Keshani, Hussein. 2004. « The Abbāsid palace of Thephilus: Byzantine taste for 
the arts of Islam ». Al-Masāq 16 (1) : 75‑91. 

Kessel, Grigory. 2019. « Syriac Medicine ». Dans The Syriac World. Sous la 
direction de Daniel King, 438‑59. Abingdon ; New York : Routledge. 

Khaleghi-Motlagh, Jalal. 1988. « Bār ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 9 
mars 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/bar-audience. 

———. 1989. « Borzūya ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 24 septembre 
2020. https://iranicaonline.org/articles/borzuya-also-burzoe-a-physician-of-
the-time-of-kosrow-i- 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  378 

Khalidi, Tarif. 1996. Arabic historical thought in the classical period. Cambridge : 
Cambridge University Press. 

Koetsier, Teun, et Hanfried Kerle. 2016. « The Automaton Nysa: Mechanism 
Design in Alexandria in the 3rd Century BC ». Dans Essays on the History 
of Mechanical Engineering. Sous la direction de Francesco Sorge et 
Giuseppe Genchi, 347‑66. Cham; Heidelberg; New York; Dordrecht; 
London : Springer. 

König, Götz. 2018. « The Pahlavi literature of the 9th century and Greek 
philosophy ». Iran and the Caucasus 22 (1) : 8‑37. 

Kotyk, Jeffrey. 2016. « Nestorian Christianity in China ». Dans Digital Dictionary of 
Buddhism. Consulté le 7 mars 2020. <http://buddhism-dict.net/ddb>. 

Kramers, Johannes H. 1954. « L’influence de la tradition iranienne dans la 
géographie arabe ». Dans Analecta Orientalia. Posthumous Writings and 
Selected Minor Works of J. H. Kramers. Vol 1, 147‑56. Leiden : E. J. Brill. 

Kraus, Paul. 1933. « Zu Ibn al-Muqaffaʿ ». Rivista degli studi orientali 14 (1) : 1‑20. 

Krol, Alexei A. 2016. « Floating on Mercury in the Moonlight: “Birkat az-Ziʾbaq” in 
the Palace of Khumārawaīh in al-Qaṭāʾiʿ ». Journal of the American 
Research Center in Egypt 52 : 125–135. 

La Vaissière, Étienne de. 2005a. Sogdian traders: a history. Leiden ; Boston : Brill. 

———. 2005b. « Les Turcs, rois du monde à Samarcande ». Dans Royal Naurūz 
in Samarkand. Proceedings of the conference held in Venice on the 
Preislamic paintings at Afrasiab. Sous la direction de Matteo Compareti et 
Étienne de la Vaissière, 147‑62. Pisa ; Roma : Istituti editoriali e poligrafici. 

Labbé, Alain. 1987. L’Architecture des palais et des jardins dans la chanson de 
geste. Paris : Champion. 

Labourt, Jérôme. 1904. Le Christianisme dans l’Empire Perse sous la Dynastie 
Sassanide (224-632). Paris : V. Lecoffre. 

Lambton, Ann K.S. 1953. Landlord and Peasant in Persia. A Study of Land Tenure 
and Land Revenue Administration. London ; New York ; Toronto : Oxford 
University Press. 

Lassner, Jacob. 1970. The topography of Baghdad in the early Middle Ages: text 
and studies. Detroit : Wayne State University Press. 

Latham, John D. 1983. « The beginnings of Arabic prose literature: the epistolary 
genre ». Dans Arabic Literature to the End of the Umayyad Period. Sous la 
direction de Alfred F. L. Beeston, Thomas M. Johnstone, Robert B. Serjeant, 
et Gerald R. Smith, 154‑63. Cambridge : Cambridge University Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  379 

Latowsky, Anne. 2005. « Foreign Embassies and Roman Universality in Einhard’s 
Life of Charlemagne ». Florilegium 22 : 25‑57. 

Laufer, Berthold. 1919. Sino-Iranica: Chinese Contributions to the History of 
Civilization in Ancient Iran. Chicago : Field Museum of Natural History. 

Le Goff, Jacques. 2014. Faut-il vraiment découper l’histoire en tranches? Paris : 
Editions du Seuil. 

Le Strange, Guy. 1897. « A Greek Embassy to Baghdād in 917 A.D. » The Journal 
of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 29 (1) : 35-45. 

Lebrère, Marylène. 2015. « L’artialisation des sons de la nature dans les 
sanctuaires à automates d’Alexandrie, du IIIe s. av. J.-C. au Ier s. apr. J.-C. » 
Pallas. Revue d’études antiques 98 : 31‑53. 

Lechler, George. 1937. « The Tree of Life in Indo-European and Islamic Cultures ». 
Ars Islamica 4 : 369‑419. 

Lee, Doug. 2013. From Rome to Byzantium AD 363 to 565: The Transformation of 
ancient Rome. Edinburgh : Edinburgh University Press. 

Legros, Huguette. 1992. « Connaissance, réception et perceptions des automates 
orientaux au XIIe siècle ». Dans Le merveilleux et la magie dans la littérature. 
Sous la direction de Gérard Chandès, 103-136.  Amsterdam ; Atlanta : 
Rodopi. 

Lehmann, Karl. 1945. « The Dome of Heaven ». The Art Bulletin 27 (1) : 1‑27. 

Lemerle, Paul. 1971. Le premier humanisme byzantin : notes et remarques sur 
enseignement et culture à Byzance, des origines au Xe siècle. Paris : 
Presses Universitaires de France. 

Leslie, Donald D. 1981. « Persian temples in T’ang China ». Monument Serica 35 : 
275‑303. 

Levy, Reuben. 1953. « Persia and the Arabs ». Dans The Legacy of Persia. Sous 
la direction de Arthur John Arberry, 60‑88. London : Oxford University Press. 

Lewis, Michael J. T. 1997. Millstone and Hammer: the origins of water-power. Hull : 
University of Hull Press. 

Lieu, Samuel N.C. 2016. « Da Qin 大秦 and Fulin 拂林: the Chinese names for 

Rome ». Dans Between Rome and China: history, religions and material 
culture of the Silk Road. Sous la direction de Samuel N.C. Lieu et Gunner 
Mikkelsen, 123‑45. Turnhout : Brepols. 

Lightsey, Scott. 2007. Manmade marvels in medieval culture and literature. New 
York : Palgrave Macmillan. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  380 

Lipšic, Elena E. 1949. « Vizantijskij učenyj Lev Matematik (iz istorii vizantijskoj 
kul’tury v IX v.) ». Vizantijskij vremennik 27 (2) : 106‑48. 

Lo Muzio, Ciro. 2009. « An Archaeological Outline of the Bukhara Oasis ». Sous la 
direction de Judith A. Lerner et Lilla Russell-Smith. Journal of Inner Asian 
Art and Archaeology 4 : 43-68. 

L’Orange, Hans Peter. 1953. Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the 
Ancient World. Oslo : H. Aschehoug. 

Loreto, Romolo. 2020. « Gli Achemenidi e l’Arabia. Stato della questione ». Dans 
Iranian Studies in Honour of Adriano V. Rossi. Sous la direction de Sabir 
Badalkhan, Gian Pietro Basello, et Matteo De Chiara. Vol. 2 : 495‑510. 
Napoli : UniorPress. 

Losano, Mario G. 1990. Storie di automi: dalla Grecia classica alla Belle Epoque. 
Torino : G. Einaudi. 

Low, Immanuel. 1926. Die Flora der Juden. Vol. 1. Vienna ; Leipzig : R. Lowit/Kohut 
Memorial Foundation. 

Lowe, Dunstan. 2016. « Suspending Disbelief: Magnetic and Miraculous Levitation 
from Antiquity to the Middle Ages ». Classical Antiquity 35 (2) : 247‑78. 

Maas, Michael. 2010. Readings in late antiquity: a sourcebook. London ; New York : 
Routledge. 

Macina, Robert. 1982. « Cassiodore et l’école de Nisibe. Contribution à l’étude de 
la culture chrétienne orientale à l’aube du Moyen Âge ». Le Muséon. Revue 
d’études orientales 95 : 131‑66. 

MacKenzie, David N. 1971. A concise Pahlavi dictionary. London ; New York : 
Oxford University Press. 

Madelung, Wilferd. 1969. « The Assumption of the Title Shāhānshāh by the Būyids 
and “The Reign of the Daylam (Dawlat Al-Daylam)” ». Journal of Near 
Eastern Studies 28 (2) : 84‑108. 

Maguire, Henry. 1994. « Imperial Gardens and the Rhetoric of Renewal ». Dans 
New Constantines: the Rythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th-13th 
Centuries. Sous la direction de Paul Magdalino, 181‑98. Aldershot : 
Ashgate. 

Mango, Cyril A. 1993. The art of the Byzantine Empire 312-1453: sources and 
documents. Toronto : University of Toronto Press. 

———. 1994. « Notes d’épigraphie et d’archéologie : Constantinople, Nicée ». 
Dans Travaux et mémoire. Vol. 12, 343‑57. Paris : De Boccard. 

Manteghi, Haila. 2018. « The king and the wizard: Apollonius of Tyana in the 
Iskandarnāma of Nizāmi Ganjavi (1141-1209) ». Dans The Alexander 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  381 

Romance: history and literature. Sous la direction de Richard Stoneman, 
Krzysztof Nawotka, et Agnieszka Wojciechowska, 63‑68. Groningen : 
Barkhuis & Groningen University Library. 

Marcotte, Didier. 2015. « Chosroes Ier et Priscien: Entretiens de physique et de 
météorologie ». Dans Husraw Ier, reconstructions d’un règne : sources et 
documents. Sous la direction de Christelle Jullien, 285‑304. Paris : 
Association pour l’Avancement des Études Iraniennes. 

Martini Bonadeo, Cecilia. 2012. Sulla via di Baġdād: filosofia, scienza, medicina e 
alta divulgazione nell’Islam medievale tra 8. e 12. secolo. Padova : 
Tipografia Veneta. 

———. 2019. « La tradition du livre Alpha elatton de la Métaphysique d’Aristote 
chez les maîtres chrétiens du cercle aristotélicien de Bagdad au Xe siècle : 
Abū Bišr Mattā ibn Yūnus et Yaḥyā ibn ʿAdī ». Dans La philosophie en 
syriaque. Sous la direction de Emiliano Fiori et Henri Hugonnard-Roche, 
287‑328. Paris : Geuthner. 

McCormick, Michael. 1994. « Diplomacy and the Carolingian Encounter with 
Byzantium down to the accession of Charles the Bald ». Dans Eriugena: 
East and West. Papers of the Eighth International Symposium of the Society 
for the Promotion of Eriugenean Studies, 15‑48. Notre dame : Notre Dame 
University Press. 

Méjean, Suzanne. 1970. « A propos de l’arbre aux oiseaux dans Yvain ». Romania 
91 (3) : 392‑99. 

Melasecchi, Beniamino. 1996. « Il lógos esiliato: gli ultimi Accademici alla corte di 
Cosroe ». Dans Scienze tradizionali in Asia: principi ed applicazioni. Atti del 
convegno, Perugia 26-28 ottobre 1995. Sous la direction de Beniamino 
Melasecchi et Lionello Lanciotti, 11‑44. Perugia : Fornari Editore. 

Melikian-Chirvani, Assadullah Souren. 1991. « Le livre des rois, miroir du destin. II 
- Takht-e Soleyman et la symbolique du Shah-Name ». Studia Iranica 20 : 
33‑148. 

Menasce, Jean de. 1958. Une encyclopédie mazdéenne : le Dēnkart. Quatre 
conférences données à l’Université de Paris sous les auspices de la 
fondation Ratanbai Katrak. Paris : resses Universitaires de France. 

Milstein, Rachel. 2014. « King Solomon’s Temple and Throne as Models in Islamic 
Visual Culture ». Dans Visual constructs of Jerusalem. Sous la direction de 
Bianca Kühnel, Galit Noga-Banai, Hanna Vorholt, et Visual Constructs of 
Jerusalem, 187‑94. Turnhout : Brepols. 

Miquel, André. 1975. La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu 
du 11. siècle. Géographie arabe et représentation du monde : la terre et 
l’étranger. Vol. 2. Paris : Mouton. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  382 

———. 2001. Géographie et géographie humaine dans la littérature arabe des 
origines à 1050. Vol. 2.1. Paris : Éditions de l’EHESS. 

———. 2013. La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du 11e 
siècle. Tome 2. Volume 2 Géographie arabe et représentation du monde : la 
terre et l’étranger. Paris : Éditions de l’École des hautes études en sciences 
sociales. 

Mohebbi, Parviz. 1996. Techniques et ressources en Iran : du 7e au 19e siècle. 
Tehrān : Institut français de recherche en Iran. 

Molé, Marijan. 1963. Culte, mythe et cosmologie ans l’Iran ancien. Paris : Presses 
Universitaires de France. 

Moreno, Paolo. 1966. « Theodoros ». Dans Enciclopedia dell’Arte Antica. Roma : 
Istituto della enciclopedia italiana. 

Morgan, Jacques de, Gustave Jéquier, Roland de Mecquenem, Bernard 
Haussoullier, et Johannes M. Graadt van Roggen, dir. 1905. Mémoires de la 
Délégation archéologique en Iran. Volume 7: Recherches archéologiques. 
Paris : Ernest Leroux. 

Morony, Michael. 1976. « The Effects of the Muslim Conquest on the Persian 
Population of Iraq ». Iran 14 : 41‑59. 

———. 1982. « Conquerors and conquered: Iran ». Dans Studies on the First 
Century of Islamic Society. Sous la direction de Gualtherüs H.A. Juynboll, 
73‑87. Carbondale : Southern Illinois University Press. 

———. 1984. Iraq after the Muslim Conquest. Princeton : Princeton University 
Press. 

———. 2009. « al-Madāʾen ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 15 
septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/madaen-sasanian-
metropolitan-area. 

———. 2011. « Arab ii. Arab conquest of Iran ». Dans Encyclopaedia Iranica. 
Consulté le 27 juillet 2020. https://www.iranicaonline.org/articles/arab-ii. 

Motoyoshi, Akiko. 1999. « Reality and reverie: wine and ekphrasis in the ʿAbbāsid 
poetry of Abū Nuwās and al-Buhturī ». Japan Association for Middle East 
Studies 14 : 85-120. 

Nagel, Tilman. 2011. « Il califfato degli Abbasidi ». Dans Storia del mondo arabo. 
Sous la direction de Ulrich Haarmann, 3‑102. Milano : Mondadori. 

Nallino, Carlo A. 1922. « Tracce di opere greche giunte agli Arabi per trafila 
pehlevica ». Dans A volume of Oriental Studies presented to Professor 
Edward G. Browne. Sous la direction de Thomas W. Arnold et Reynold 
Nicholson, 345‑63. Cambridge : Cambridge University Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  383 

Nappi, Carla S. 2009. The monkey and the inkpot: natural history and its 
transformations in early modern China. Cambridge, Mass : Harvard 
University Press. 

Nechaeva, Ekaterina. 2014. Embassies, negotiations, gifts: systems of East Roman 
diplomacy in Late Antiquity. Stuttgart : Franz Steiner Verlag. 

Needham, Joseph. 1954. Science and civilisation in China. Vol. 1: Introductory 
orientations. Cambridge : Cambridge University Press. 

———. 2007. Science and civilisation in China. Volume 4.2. Physics and physical 
technology. Cambridge : Cambridge University Press. 

Nelson, Janet L. 2014. « The settings of the gifts in the reign of Charlemagne ». 
Dans The languages of gift in the early Middle Ages. Sous la direction de 
Wendy Davies et Paul Fouracre, 116‑48. Cambridge : Cambridge University 
Press. 

Neugebauer, O. 1947. « Studies in Ancient Astronomy. VIII. The Water Clock in 
Babylonian Astronomy ». Isis 37 (1/2) : 37‑43. 

Noble, Joseph V., et Derek J. de Solla Price. 1968. « The Water Clock in the Tower 
of the Winds ». American Journal of Archaeology 72 (4) : 345‑55. 

Northedge, Alastair. 2002. « The Palaces of the Abbasids at Samarra ». Dans A 
Medieval Islamic City Reconsidered: An Interdisciplinary Approach to 
Samarra. Sous la direction de Chase F. Robinson, 29‑67. Oxford : Oxford 
University Press. 

Olmstead, Albert T. 1948. History of the Persian Empire. Chicago ; London : The 
University of Chicago Press. 

Ottewill-Soulsby, Samuel. 2018. « Carolingian Diplomacy ». Dans The 
Encyclopedia of Diplomacy, Sous la direction de Gordon Martel, 1-9. West 
Sussex : Wiley-Blackwell. 

Overlaet, Bruno. 1993. Splendeur des Sassanides : l’empire perse entre Rome et 
la Chine, 224-642 [exposition] 12 février au 25 avril 1993, Bruxelles / 
[organisée par les] Musées royaux d’art et d’histoire. N. 66. Bruxelles : Crédit 
communal ; Musées royaux d’art et d’histoire. 

Panaino, Antonio C. D. 1992. « La diffusione dell’astronomia e dell’astrologia 
mesopotamica in India attraverso la mediazione iranica ». Dans L’Astrologia 
e la sua influenza nella filosofia, nella letteratura e nell’arte dall’età classica 
al Rinascimento. Sous la direction de Luisa Rotondi Secchi Tarugi, 9‑50. 
Milano : Nuovi Orizzonti. 

———. 1995. « Uranographia Iranica I°. The three heavens in the zoroastrian 
tradition and the Mesopotamian background ». Dans Au carrefour des 
religions. Mélanges offerts à Philippe Gignoux, sous la direction de Rika 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  384 

Gyselen, 205‑25. Bures-sur-Yvette : Groupe pour l’Étude de la Civilisation 
du Moyen-Orient. 

———. 1998. Tessere il cielo. Considerazioni sulle Tavole astronomiche, gli 
Oroscopi e la Dottrina dei Legamenti tra Induismo, Zoroastrismo, 
Manicheismo e Mandeismo. Roma : Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente. 

———. 1999a. « Contatti sino-iranici nella cultura astronomica dell’Iran 
preislamico ». Dans Dall’Europa alla Cina : contributi per una storia 
dell’astronomia. Sous la direction de Isaia Iannaccone et Adolfo Tamburello, 
41‑54. Napoli : Università degli studi Federico II. 

———. 2001. « Riflessioni sul concetto di Anno Cosmico ». Dans La questione 
delle influenze Vicino-Orientali sulla religione greca. Stato degli studi e 
prospettive della ricerca. Atti del Colloquio Internazionale - Roma 20-22 
maggio 1999. Sous la direction de Sergio Ribichini, Maria Rocchi, et Paolo 
Xella, 87-101. Roma : Consiglio Nazionale delle Ricerche. 

———. 2002a. « New Perspectives for an Intercultural Approach to the Sciences 
of Antiquity between East and West. Some Reflections on the Cultural 
Meaning of the MELAMMU Project ». Dans Ideologies as Intercultural 
Phenomena. Proceedings of the Third Annual Symposium of the Assyrian 
and Babylonian Intellectual Heritage Project Held in Chicago, USA, October 
27-31, 2000. Sous la direction de Antonio Panaino et Giovanni Pettinato, 1-
12. Mimesis. Milano. 

———. 2002b. Panaino, Antonio. « Quelques réflexions sur le calendrier 
zoroastrien ». Dans Iran. Questions et connaissances. Vol. I: La période 
ancienne. Quatrième conférence européenne d’études iraniennes. Paris, 6-
10 septembre 1999. Sous la direction de Philip Huyse, 221‑32. Paris : 
Peeters Publishers. 

———. 2003a. « Human and Divine Time in the Zoroastrian Cosmology ». Dans 
Cosmology through the Time. Ancient and Modern Cosmologies in the 
Mediterranean Area. Proceedings of the Conference held in Montepozio 
Catone, June, 17-20, 2001. Sous la direction de Sergio Colafrancesco et 
Giuliana Giobbi, 15‑24. Milano : Mimesis. 

———. 2003b. « Tempo infinito e tempo limitato nella tradizione mazdaica ». Dans 
La concezione del tempo in Asia : atti del Convegno di studio del 29 maggio 
2002 a Milano in occasione del cinquantesimo anniversario della fondazione 
della sezione lombarda dell’Is.I.A.O., 31‑38. Milano : Is.I.A.O. 

———. 2004a. « Astral Characters of Kingship in the Sasanian and Byzantine 
Worlds ». Dans Convegno internazionale: La Persia e Bisanzio (Roma, 14-
18 Ottobre 2002, 555‑94. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei. 

———. 2004b. « Considerazioni sulla trasmissione delle scienze esatte e delle 
cosiddette “pseudoscienze” tra Grecia e Iran ». Dans Varia Iranica. Sous la 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  385 

direction de Carlo G Cereti, Beniamino Melasecchi, et Farrokh Vajifdar, 
213‑37. Roma : Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente. 

———. 2009. « The King and the Gods in the Sasanian Royal Ideology ». Dans 
Sources pour l’histoire et la géographie du monde iranien (224-710). Sous 
la direction de Rika Gyselen, 18 : 209‑56. Bures-sur-Yvette : Groupe pour 
l’étude de la civilisation du Moyen-Orient. 

———. 2010. « The Astronomical Conference of the year 556 and the Politics of 
Xusraw Anosag-ruwan ». Dans Commutatio et contentio. Studies in the Late 
Roman, Sasanian, and Early Islamic Near East. In Memory of Zeev Rubin. 
Sous la direction de Herrscher Börm et Elit Wiesehöfer, 293‑306. 
Düsseldorf : Wellem Verlag. 

———. 2013. « Mortality and Immortality: Yama’s / Yima’s Choice and the 
Primordial Incest ». Dans Disputationes Iranologicae Vindobonenses. Sous 
la direction de Antonio Panaino et Velizar Sadovski. Vol. 2, 47‑164. Wien : 
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenscaften. 

———. 2014. Sidera viva. Studi iranici di storia della mitologia astrale, 
dell’astronomia e dell’astrologia antica. Sous la direction de Paolo Ognibene, 
Andrea Gariboldi, et Velizar Sadovski. 2 vol. Milano; Udine : Mimesis. 

———. 2015. « Yima ed il “rifiuto” della daēnā-. Ovvero dell’incestualità, della 
beatitudine e della morte tra ambigui ostacoli e seducenti trasparenze ». 
Dans Démons iraniens. Actes du colloque international organisé à 
l’Université de Liège les 5 et 5 février 2009 à l’occasion des 65 ans de Jean 
Kellens. Sous la direction de Philippe Swennen, 97‑123. Liège : Presses 
Universitaires de Liège. 

———. 2016. « Between Astral Cosmology and Astrology. The Mazdean Cycle of 
12.000 Years and the Final Renovation of the World ». Dans Zoroastrian 
Flame. Exploring Religion, History and Tradition. Sous la direction de Alan 
Williams, Sarah Stewart, et Almut Hintze, 113‑33. London; New York : I.B. 
Tauris. 

———. 2017a. « Astrologi cristiani alle corti Sasanide e Cinese ». Bizantinistica : 
rivista di studi bizantini e slavi 18, 149‑66. 

———. 2017b. « The Origins of Middle Persian Zamān and Related Words: A 
Controversial Etymological History ». Iran and the Caucasus 21 : 150-195. 

———. 2018a. « Il simbolismo dell’Albero della Vita secondo la tradizione iranica ». 
Dans Nel ricordo di Gianfranco Fiaccadori : atti della giornata di studi : 
Milano, 21 gennaio 2016. Sous la direction de Vera von Falkenhausen, 
Federica Chiesa, et Fabio E. Betti, 113‑26. Milano : Ledizioni. 

———. 2018b. « On Iran’s Role in the Transmission of Astral Science ». Dans The 
Interactions of Ancient Astral Science. Sous la direction de David Brown, 
482‑514. Bremen : Hempen Verlag. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  386 

———. 2019. « Sul confronto tra dio ed il μέγας βασιλεύς nel Περὶ κόσμου attribuito 
allo (Pseudo[?])-aristotele nella ricezione siriaca ed orientale ». 
Bizantinistica : rivista di studi bizantini e slavi 19 : 63‑84. 

———. 2020a. A Walk through the Iranian Heavens. For a History of an 
unpredictable Dialogue between non-Spherical and Spherical Models. 
Irvine : Uci Jordan Center for Persian Studies. 

———. 2020b. Old Iranian Cosmography. Milano; Udine : Mimesis. 

———. 2020c. « The Conceptual Image of the Planets in Ancient Iran and the 
Process of Their Demonization: Visual Materials and Models of Inclusion and 
Exclusion in Iranian History of Knowledge ». NTM Zeitschrift für Geschichte 
der Wissenschaften, Technik und Medizin 28 : 359‑89. 

———. 2020d « Light, Time, Motion and Impulse in the Zoroastrian Pahlavi Texts ». 
Iran and the Caucasus 24 : 243‑85. 

———. à paraître. « Traces of a Pahlavi Lexical and Technical Heritage in Medieval 
Latin through the Arabic Intermediation: ‘Miracles’, Doubts, Problems ». 

Panaino, Antonio, Reza Abdollahy, et Daniel Balland. 1990. « Calendars ». Dans 
Encyclopaedia Iranica. Consulté le 23 septembre 2019. 
http://www.iranicaonline.org/articles/calendars. 

Pankenier, David W. 2013. Astrology and cosmology in early China: conforming 
earth to heaven. New York : Cambridge University Press. 

Papathanassiou, Maria K. 2020. « The Occult Sciences in Byzantium ». Dans A 
companion to Byzantine science. Sous la direction de Stavros Lazaris, 
464‑95. Leiden ; Boston : Brill. 

Parpola, Simo. 1993. « The Assyrian Tree of Life: Tracing the Origins of Jewish 
Monotheism and Greek Philosophy ». Journal of Near Eastern Studies 52 
(3) : 161‑208. 

Pasha Zanous, Hamidreza, et Esmaeil Sangari. 2018. « The Last Sasanians in 
Chinese Literary Sources: Recently Identified Statue Head of a Sasanian 
Prince at the Qianling Mausoleum ». Iranian Studies 58 (4) : 499–515. 

Pellat, Charles. 1952. « Ǧāhiz à Bagdād et à Sāmarrā ». Rivista degli Studi 
Orientali 27 (1) : 47‑67. 

———. 1954. « Ğāhiẓiana, I: Le Kitāb al-Tabaṣṣur bi-l-tiǧāra attribué à Ǧāḥiẓ ». 
Arabica 1 (2) : 153‑65. 

Pelliot, Paul. 1923. « La théorie des quatre Fils du Ciel ». T’oung Pao, Second 
Series, 22 (3) : 97‑125. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  387 

Perkams, Matthias. 2019. « Sergius de Rēšʿaynā : le renouveau syro-occidental de 
l’aristotélisme et sa transmission syro-orientale ». Dans La philosophie en 
syriaque. Sous la direction de Emiliano Fiori, 209‑30. Paris : Geuthner. 

Perrot, Jean. 1971. The Organ from its invention in the Hellenistic Period to the end 
of the Thirteenth Century. Oxford : Oxford University Press. 

Peters, Francis E. 1968. Aristoteles Arabus. The Oriental Translations and 
Commentaries on the Aristotelian Corpus. Leiden : Brill. 

Pingree, David. 1963a. « Astronomy and Astrology in India and Iran ». Isis 54 (2) : 
229‑46. 

———. 1963b. « Indian Influence on Early Sassanian and Arabic Astronomy ». 
Journal of Oriental Research, Madras 33 : 1‑8. 

———. 1968. The Thousands of Abū Maʿshar. London : Warburg Institute. 

———. 1973a. « The Greek Influence on Early Islamic Mathematical Astronomy ». 
Journal of the American Oriental Society 93 (1) : 32‑43. 

———. 1973b. « Leo the Mathematician ». Dans Dictionary of Scientific Biography, 
sous la direction de Charles C. Gillispie. Vol 8, 190‑92. New York. 

———. 1989. « Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia ». 
Dumbarton Oaks Papers 43 : 227‑39. 

———. 1996. « Astronomy in India ». Dans Astronomy before the telescope, sous 
la direction de Christopher Walker, 123‑42. London : St. Martin’s Press. 

———. 2001. « From Alexandria to Baghdād to Byzantium. The Transmission of 
Astrology ». International Journal of the Classical Tradition 8 (1) : 3‑37. 

———. 2004. « Sasanian Astrology in Byzantium ». Dans Convegno Internazionale 
La Persia e Bisanzio: Roma, 14-18 ottobre 2002, 539‑53. Roma : Accademia 
Nazionale dei Lincei. 

———. 2005. « Māshāʼallāh’s Zoroastrian Historical Astrology ». Dans Horoscopes 
and public spheres: essays on the history of astrology. Sous la direction de 
Günther Oestmann, H. Darrel Rutkin, et Kocku von Stuckrad, 95‑100. Berlin ; 
New York : Walter de Gruyter. 

Piras, Andrea. 2003. « Presenza e attesa del Rinnovatore nello zoroastrismo ». 
Dans Il Salvatore del mondo. Prospettive messianiche e di salvezza 
nell’Oriente antico. Sous la direction de Beniamino Melasecchi, 1‑28. Roma : 
Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente. 

———. 2009. « Ritualità della comunicazione: scambi di lettere tra Bisanzio e la 
Persia ». Bizantinistica : rivista di studi bizantini e slavi 11 : 301‑16. Sous la 
direction de Antonio Carile et Antonio Panaino. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  388 

———. 2017. « Xvarǝnah- and the Garlands. Notes about the Avestan and 
Manichaean Yima ». Dans Studia Philologica Iranica. Gherardo Gnoli 
Memorial Volume. Sous la direction de Enrico Morano, Elio Provasi, et 
Adriano Rossi, 311‑23. Roma : Scienze e Lettere. 

Planhol, Xavier de. 2012. « Kārīz iii. Economic and Social Contexts ». Dans 
Encyclopaedia Iranica. Consulté le 4 avril 2019. 
http://www.iranicaonline.org/articles/kariz_3. 

Plessner, Martin. 2010. « Balīnūs ». Dans Encyclopédie de l’Islam. Consulté le 23 
juillet 2020. 
http://dx.doi.org.prext.num.bulac.fr/10.1163/9789004206106_eifo_SIM_114
6. 

Plofker, Kim. 2007. « Fazārī: Muḥammad ibn Ibrāhīm al‑Fazārī ». Dans The 
Biographical Encyclopaedia of Astronomers. Sous la direction de Thomas 
Hockey. New York : Springer. 

Polak, Lucie. 1982. « Charlemagne and the Marvels of Constantinople ». Dans The 
Medieval Alexander and Romance Epic. Sous la direction de Peter Noble, 
Lucie Polak, et Claire Isoz, 159‑71. New York ; London ; Nendeln : Kraus 
International Publications. 

Pomel, Fabienne. 2015. Engins et machines. L’imaginaire mécanique dans les 
textes médiévaux. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

Pontani, Filippomaria. 2015. « Scholarship in the Byzantine Empire (529–1453) ». 
Dans Brill’s companion to ancient Greek scholarship. Volume 1: History; 
Disciplinary Profiles. Sous la direction de Franco Montanari, Stephanos 
Matthaios, et Antonios Rengakos, 1 : 297‑455. Leiden ; Boston : Brill. 

Pope, Arthur Upham. 1933. « A Sasanian Garden Palace ». The Art Bulletin 15 (1) : 
75‑85. 

———. 1977. A Survey of Persian Art. From Prehistoric Time to the present. Vol. 
2. London; New York : Oxford University Press. 

Pope, Arthur Upham, et Phyllis Ackerman. 1946. « An Unpublished Sasanian Silver 
Dish ». Bulletin of the Iranian Institute 6/7 : 50‑57. 

Porter, Yves. 1995. « La forme et le sens. A propos du portrait dans la littérature 
persane classique ». Dans Pand-o Sokhan. Mélanges offerts à Charles-
Henri de Fouchécour. Sous la direction de Christophe Balaÿ, Claire Kappler, 
et Živa Vesel, 219‑31. Tehrān : Institut Français de recherche en Iran. 

Possekel, Ute. 1999. Evidence of Greek philosophical concepts in the writings of 
Ephrem the Syrian. Louvain : Peeters. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  389 

Potts, Daniel. 2018. « Gondeshapur ». Dans The Oxford Dictionary of Late 
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 672. 
Oxford : Oxford University Press. 

Pourshariati, Parvaneh. 2007. « Ḥamza al-Iṣfahānī and Sāsānid Historical 
Geography of Sinī Mulūk al-ʾArḍwʾal-anbīyā ». Dans Des Indo-Grecs aux 
Sassanides : Données pour l’Histoire et la Géographie Historique. Sous la 
direction de Rika Gyselen, 111‑40. Bures-sur-Yvette : Groupe pour l’Étude 
de la Civilisation du Moyen-Orient 

———. 2008. Decline and fall of the Sasanian empire: the Sasanian-Parthian 
confederacy and the Arab conquest of Iran. London: I.B. Tauris.  

Price, Derek de Solla. 1959. « An Ancient Greek Computer ». Scientific American 
200 (6) : 60‑67. 

———. 1964. « Technology and the Idea of Mankind ». Technology and Culture 5, 
nᵒ 1 : 43‑56. 

———. 1974. « Gears from the Greeks. The Antikythera Mechanism: A Calendar 
Computer from ca. 80 B. C. » Transactions of the American Philosophical 
Society 64 (7) : 1‑70. 

———. 1978. Science since Babylon. New Haven : Yale University Press. 

Pugliara, Monica. 2003. Il mirabile e l’artificio: creature animate e semoventi nel 
mito e nella tecnica degli antichi. Roma : L’Erma di Bretschneider. 

Pulleyblank, Edwin G. 1991. « Chinese-Iranian Relations i. In Pre-Islamic Times ». 
Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 23 novembre 2017. 
http://www.iranicaonline.org/articles/chinese-iranian-i. 

Rabbat, Naser. 1993. « The Dome of the Rock Revisited: Some Remarks on al-
Wasiti’s Accounts ». Muqarnas 10 : 66‑75. 

Raffaelli, Enrico. 1999. « Il tema del mondo e il tema di Gayōmard nel Bundahišn ». 
Dans Giovanni Schiaparelli, storico dell’astronomia e uomo di cultura: Atti 
del seminario di studi. Milano, 12-13 maggio 1997, Osservatorio 
astronomico di Brera. Sous la direction de Antonio Panaino et Guidi 
Pellegrini, 187‑93. Milano : Mimesis e Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente. 

———. 2001. L’oroscopo del mondo: il tema di nascita del mondo e del primo uomo 
secondo l’astrologia zoroastriana. Milano : Mimesis. 

———. 2002. « Mots et doctrines moyen-perse dans les textes arabes ». Dans 
Iran, questions et connaissances : actes du IVe Congrès européen des 
études iraniennes. Sous la direction de Philip Huyse, 111‑20. Paris : 
Association pour l’avancement des études iraniennes. 

———. 2009. « The Astrological Chapter of the Škand Gumānīg Wizār ». Dans 
Kayd : Studies in History of Mathematics, Astronomy and Astrology in 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  390 

Memory of David Pingree. Sous la direction de Gherardo Gnoli et Antonio 
Panaino, 105‑27. Roma : Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente. 

———. 2010. « L’astrologie dans le zoroastrisme d’époque sassanide : L’exemple 
de la 5ème section du Bundahišn. » Studia Asiatica. Special issue: 
“Proceedings of the 6th EASR / IAHR Special Conference: Religious History 
of Europe and Asia, Bucharest, 20–23 September 2006, Volumes 4 et 5  
(1‑2) : 63–87. 

———. 2014. The Sīh-rōzag in Zoroastrianism: a textual and historico-religious 
analysis. London ; New York : Routledge. 

———. 2017. « Astrology and Religion in the Zoroastrian Pahlavi Texts ». Journal 
asiatique 305 : 171‑90. 

Ragab, Ahmed. 2015. Medieval Islamic Hospital: medicine, religion, and charity. 
Cambridge ; New York : Cambridge University Press. 

Raggetti, Lucia. 2019. « Apollonius of Tyana’s Great Book of Talismans ». Nuncius 
34 : 155‑89. 

Raḥīmī, Ġulām Ḥusayn. 2017. « Mudīriyyat taqsīm-i āb dar Irān-e qadīm bā takya 
bar ābār pangān ». Taʾrīḫ-i ʿilm 14 (2) : 153-9. 

Ramelli, Ilaria. 2004. « Linee introduttive a Barhadbeshabba di Halwan, Causa 
della fondazione delle scuole. Filosofia e storia della filosofia greca e 
cristiana in Barhadbeshabba ». ʾ Ilu Revista de Ciencias de las Religiones 9 : 
127‑81. 

———. 2005. « Barhadbeshabba di Halwan, Causa della fondazione delle scuole: 
traduzione e note essenziali ». ʾIlu Revista de Ciencias de las Religiones 
10 : 127‑70. 

———. 2018. « Barhadbeshabba of Halwan ». Dans The Oxford Dictionary of Late 
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis, 1 : 212. 
Oxford : Oxford University Press. 

Rashed, Roshdi. 1989. « Transmission of Greek Scientific Thought into Arabic: 
Examples from Mathematics and Optics ». History of Science, 27 : 199‑209. 

Reinink, Gerrit J. 2003. « Theology and Medicine in Jundishapur : Cultural Changes 
in the Nestorian School Tradition ». Dans Learned Antiquity: Scholarship 
and Society in the Near-East, the Greco-Roman World, and the Early 
Medieval West. Sous la direction de Alasdair A. MacDonald, Michael W. 
Twomey, et Gerrit J. Reinink, 163‑74. Leuven : Peeters. 

Rezania, Kianoosh. 2008. « Zurvan: limitless time or timeless time? The question 
of Eternity and time in Zoroastrianism ». Journal of the K. R. Cama Oriental 
Institute 68 : 48‑71. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  391 

———. 2010. Die zoroastrische Zeitvorstellung: eine Untersuchung über Zeit- und 
Ewigkeitskonzepte und die Frage des Zurvanismus. Wiesbaden : 
Harrassowitz Verlag. 

Rice, David S. 1958. « A Drawing of the Fatimid Period ». Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies, University of London 21 (1/3) : 31‑39. 

Riedel, Dagmar. 2010. « Kalila wa Demna. i. Redactions and circulation ». Dans 
Encyclopaedia Iranica. Consulté le 9 avril 2018. 
https://www.iranicaonline.org/articles/kalila-demna-i. 

Rodríguez Arribas, Josefina, Charles Burnett, Silke Ackermann, et Ryan Szpiech, 
dir. 2019. Astrolabes in Medieval cultures. Leiden ; Boston : Brill. 

Rohr, René R. J. 1980. « A Unique Greek Sundial Recently Discovered in Central 
Asia ». Journal of the Royal Astronomical Society of Canada 74 : 271‑78. 

Rong Xinjiang. 2002. « Bosi yu Zhongguo: Liang zhong wenhua zai Tangchao de 
jiaorong (Persia and China: Interaction and Exchange between two cultures 
in the Tang Era) ». Sous la direction de Liu Dong. Zhongguo xueshu 4 : 
56‑76. 

Rosenthal, Franz. 2007. Knowledge triumphant: the concept of knowledge in 
medieval Islam. Boston ; Leiden : Brill. 

Rothstein, Gustav. 1899. Die Dynastie der Laḫmiden in al-Ḥīra. Berlin : Reuther & 
Reichard. 

Ruggles, D. Fairchild. 2008. Islamic gardens and landscapes. Philadelphia : 
University of Pennsylvania Press. 

Russo, Lucio. 2004. The forgotten revolution: how science was born in 300 BC and 
why it had to be reborn. Berlin ; New York : Springer. 

———. 2017. La rivoluzione dimenticata: il pensiero scientifico greco e la scienza 
moderna. Milano : Feltrinelli. 

Saadat, Yusef. 2014. « Middle Persian abāz-handāxtan ». Journal of Persianate 
Studies 7 : 137‑48. 

Sabra, Abdelhamid I. 1977. « A note on Codex Biblioteca Medicea-Laurenziana OR 
152 ». Journal for the History of Arabic Science 1 (2) : 276‑78. 

———. 1987. « The Appropriation and Subsequent Naturalization of Greek 
Science in Medieval Islam: A Preliminary Statement ». History of Science 
25 : 223‑43. 

———. 1996. « Situating Arabic Science: Locality versus Essence ». Isis 87 (4) : 
654‑70. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  392 

Saliba, George. 1985. « The Function of Mechanical Devices in Medieval Islamic 
Society ». Science and Technology in Medieval society 441 : 141-152. 

———. 1998. Al-Fikr al-ʿilmī al-ʿarabī : našʾatuhu wa taṭawwuruhu. Tripoli : Markaz 
al-dirāsāt al-masiḥiyya al-islāmiyya, Jāmiʿat al-Balamund. 

———. 1999. Rethinking the Roots of Modern Science: Arabic Manuscripts in 
European Libraries. Washington, D.C : Center for Contemporary Arab 
Studies, Georgetown University. 

———. 2001. « Science before Islam ». Dans The Different Aspects of Islamic 
Culture. Vol. 4: Science and Technology in Islam. Sous la direction de 
Aḥmad Y. al-Ḥassan et Albert Z. Iskandar. Vol. 4, 27‑49. Paris : UNESCO. 

———. 2007. Islamic science and the making of the European Renaissance. 
Cambridge, Mass. : MIT Press. 

———. 2015. « The Mysterious Provenance of Banu Musa’s Treatise on Music ». 
Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200). 
Sous la direction de Siegfried Zielinski, Peter Weibel, et Zentrum für Kunst 
und Medientechnologie Karlsruhe, 58‑65. Ostfildern : Hatje Cantz. 

Salmon, Claudine. 2004. « Les Persans à l’extrémité orientale de la route maritime 
(IIe A.E. -XVIIe siècle) ». Archipel 68 : 23‑58. 

Sambursky, Samuel. 1987. The physical world of late antiquity. Princeton, N.J : 
Princeton University Press. 

Samir, Imad. 2015. « Banu Musa ibn Shakir: A programmable universal musical 
automaton: two translations ». Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-
Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski, 
Peter Weibel, et Zentrum für Kunst und Medientechnologie Karlsruhe, 68‑86. 
Ostfildern : Hatje Cantz. 

Sanjakdar Chaarani, Mona. 2015. « The Automatic Mechanical Hydraulic Organ of 
the Banu Musa ibn Shakir ». Dans Allah’s automata: artifacts of the Arab-
Islamic renaissance (800-1200). Sous la direction de Siegfried Zielinski, 
Peter Weibel, et Zentrum für Kunst und Medientechnologie Karlsruhe, 87‑92. 
Ostfildern : Hatje Cantz. 

Savran, Scott. 2018. Arabs and Iranians in the Islamic conquest narrative: memory 
and identity construction in Islamic historiography, 750-1050. London ; New 
York : Routledge. 

Scarcia Amoretti, Biancamaria. 2013. Il mondo musulmano: quindici secoli di storia. 
Roma : Carocci. 

Schacht, Joseph. 1967. The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford : 
Clarendon Press. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  393 

Schafer, Edward. 1951. « Iranian merchants in T’ang Dynasty Tales ». Dans 
Semitic and Oriental Studies: A Volume presented to William Popper, 
403‑22. Berkeley : University of California Publications in Semitic Philology. 

Schlauch, Margaret. 1932. « The Palace of Hugon de Constantinople ». Speculum 
7 (4) : 500‑514. 

Schmidt, Erich F. 1957. Persepolis II. Contents of the Treasury and other 
Discoveries. Chicago : The University of Chicago Press. 

Sellheim, Rudolf. 2010. « al- K̲h̲aṭīb al- Bag̲h̲dadī ». Dans Encyclopédie de l’Islam. 
Consulté le 3 mars 2019. https://referenceworks-brillonline-
com.prext.num.bulac.fr/entries/encyclopedie-de-l-islam/al-khatib-al-
baghdadi-SIM_4235?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.encyclopedie-de-l-
islam&s.q=Al-Khatib+al-Baghdadi. 

Semsar Yazdi, Ali Asghar, et Majid Labbaf Khaneiki. 2016. Qanat knowledge. 
Construction and Maintenance. New York : Springer Berlin Heidelberg. 

Shahbazi, A. Shapur. 2012. « Haft kešvar ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté 
le 23 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/haft-kesvar. 

Shaked, Shaul. 1987. « Paymān: An Iranian Idea in Contact with Greek Thought 
and Islam ». Dans Transition periods in Iranian history. Actes du symposium 
de Fribourg-en-Brisgau (22–24 mai 1985), 217‑40. Leuven : Peeters. 

———. 2013. « The Sayings of Wuzurgmihr the Sage – A Piece of Sasanian 
Wisdom Transmitted into Arabic ». Dans Exchange and Transmission 
across Cultural Boundaries. Philosophy, Mysticism and Science in the 
Mediterranean World.  Proceedings of an International Workshop Held in 
Memory of Professor Shlomo Pines at The Institute for Advanced Studies, 
The Hebrew University of Jerusalem 28 February – 2 March 2005. Sous la 
direction de Haggai Ben-Shammai, Shaul Shaked, et Sarah Stroumsa, 
216‑75. Jerusalem : The Israel Academy of Sciences and Humanities. 

Shaked, Shaul, et Zabibollah Ṣafā. 2011. « Andarz ». Dans Encyclopaedia Iranica. 
Consulté le 21 janvier 2019. https://iranicaonline.org/articles/andarz-
precept-instruction-advice. 

Shaki, Mansour. 1970. « Some Basic Tenets of the Eclectic Metaphysics of the 
Dēnkart ». Archív Orientální 38 : 277‑312. 

———. 1973. « A Few Philosophical and Cosmological Chapters of the Dēnkart ». 
Archív Orientální 41 : 133‑64. 

———. 1975. « Two Middle Persian Philosophical Terms LYSTK’ and M’TK’ ». 
Dans Iran ancien: Actes du XXIXe Congrès international, 52‑57. Paris : 
L’Asiathèque. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  394 

———. 1981. « The Dēnkard Account of the History of Zoroastrian Scriptures ». 
Archiv Orientální 49 (2) : 114‑25. 

———. 1994. « Dēn ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 6 avril 2019. 
http://www.iranicaonline.org/articles/den. 

———. 2012a. « Greece iv. Greek Influence on Persian Thought ». Consulté le 4  
novembre 2019. http://www.iranicaonline.org/articles/greece-iv. 

———. 2012b. « Falsafa ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 18 novembre 
2019. https://iranicaonline.org/articles/falsafa. 

Shalem, Avinoam. 1991. « The Fall of al-Madā’in: Some Literary References 
concerning Sasanian Spoils of War in Mediaeval Islamic Treasuries ». Iran 
32 : 77‑81. 

———. 2006. « Manipulations of Seeing and Visual Strategies in the Audience 
Halls of the Early Islamic Period. Preliminary Notes ». Dans Visualisierungen 
von Herrschaft, 213‑32. Istanbul : Ege Yayinlari. 

Shanzer, Danuta. 1996. « Two Clocks and a Wedding: Theodoric’s Diplomatic 
Relations With the Burgundians ». Romanobarbarica : contributi allo studio 
dei rapporti culturali tra mondo romano e mondo barbarico 14 : 225‑58. 

Shapira, Dan. 2001. « Was there a geographical science in Sasanian Iran? » Acta 
Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae 54 (2/3) : 319‑38. 

Šawqī, Jalāl. 1995 Al-ʿulūm wa al-maʾārif al-handasīyya fī al-ḥaḍāra al-Islāmiyya. 
al-Kuwait : Muʾassasa al-Kuwait lil-Taqaddum al-ʿilmī, Idāra al-Taʾlīf wa al-
Tarjama wa al-Našr. 

Sherwood, Merriam. 1947. « Magic and Mechanics in Medieval Fiction ». Studies 
in Philology 44 (4) : 567‑92. 

Shoemaker, Stephen J. 2019. « Les vies de Muhammad ». Dans Le Coran des 
historiens. Sous la direction de Muhammad Ali Amir-Moezzi et Guillaume 
Dye. Vol. 1, 183‑246. Paris : Les éditions du Cerf. 

Simpson, St John, et Svetlana Pankova, dir. 2017. Scythians: warriors of ancient 
siberia. New York : Thames & Hudson. 

Sims-Williams, Nicholas. 2009. « Christian Literature in Middle Iranian 
Languages ». Dans The Literature of Pre-Islamic Iran. Companion Volume I 
to a History of Persian Literature. Sous la direction de Ronald Emmerick et 
Maria Macuch, 266‑87. London : I.B. Tauris. 

Skjærvø, Prods O. 2011. « Aždahā ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 8 
octobre 2020. http://www.iranicaonline.org/articles/azdaha-dragon-various-
kinds#pt1. 

http://www.iranicaonline.org/articles/greece-iv


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  395 

Solís Santos, Carlos. 1998. « Macchine, tecniche e meccanica ». Dans I Greci. 
Storia, cultura, arte, società. Una storia greca. Vol. 3. Trasformazioni. Sous 
la direction de Salvatore Settis, 705‑28. Einaudi. 

Steppat, Fritz. 1981. « From ʿAhd Ardašīr to al-Maʼmūn: a Persian element in the 
policy of the Miḥna ». Dans Studia Arabica et Islamica. Festschrift for Iḥsān 
ʿAbbās on his sixtieth birthday. Sous la direction de Wadād Al-Qāḍī, 451‑54. 
Beirut : American University of Beirut. 

Stoneman, Richard. 2012. « Persian Aspects of the Romance Tradition ». Dans 
The Alexander romance in Persia and the East. Sous la direction de Richard 
Stoneman, Kyle Erickson, et Ian Richard Netton, 3‑18. Groningen : Barkhuis 
Publishing & Groningen University Library. 

Strohmaier, Gotthard. 1991. « ʿUmāra ibn Ḥamza, Constantine V, and the invention 
of the elixir ». Graeco-Arabica 4 : 21‑24. 

Sullivan, Penny. 1985. « Medieval Automata: The “Chambre De Beautés” in 
Benoît’s Roman de Troie ». Romance Studies 3 : 1‑20. 

Symons, Sarah L. 2019. « Sun and Stars: Astronomical Timekeeping in Ancient 
Egypt ». Dans Down to the hour: short time in the ancient Mediterranean and 
Near East. Sous la direction de Kassandra J. Miller et Sarah L. Symons, 
14‑51. Leiden ; Boston : Brill. 

Taddei, Matteo. 2015. « The Manuscript by al-Muradi from Andalusia ». Dans 
Allah’s automata: artifacts of the Arab-Islamic renaissance (800-1200). Sous 
la direction de Siegfried Zielinski, Peter Weibel, et Zentrum für Kunst und 
Medientechnologie Karlsruhe, 123‑30. Ostfildern : Hatje Cantz. 

Tafaḍḍulī, Aḥmad. 1984. « Āīn Nāma ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 
5 septembre 2020. https://iranicaonline.org/articles/ain-nama. 

———. 1988. « Bārbad ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 septembre 
2020. http://www.iranicaonline.org/articles/barbad-minstrel. 

———. 1995. « Draxt ī āsūrīg ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 8 avril 
2019. http://www.iranicaonline.org/articles/draxti-asurig. 

———. 2000. Sasanian society. New York : Bibliotheca Persica Press.  

———. 2011a. « Clime ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 5 mars 2020. 
https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-
surface. 

———. 2011b. « Drustbed ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 26 août 
2020. https://iranicaonline.org/articles/drustbed.  

Taqīzādah, Ḥasan. 1937. « Some Chronological Data relating to the Sasanian 
Period ». Bulletin of the School of Oriental and African Studies 9 (1) : 125‑39. 

https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-surface
https://iranicaonline.org/articles/clime-kesvar-ancient-division-of-the-earths-surface
https://iranicaonline.org/articles/drustbed


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  396 

———.2010. Il computo del tempo nell’Iran antico. Traduit en italien par Simone 
Cristoforetti. Roma : ISIAO. 

Tardieu, Michel. 1994. « Chosroes ». Dans Dictionnaire des philosophes antiques. 
Sous la direction de Richard Goulet, 309-318. Paris : CNRS. 

———. 2015. « Les curiosités scientifiques des rois : Chosroès et Frédéric ». Dans 
Husraw Ier. Reconstruction d’un règne. Sources et documents. Sous la 
direction de Christelle Jullien, 305‑29. Paris : Association pour l’Avancement 
des Études Iraniennes. 

Terribili, Gianfilippo. 2010. « Appartenenza etnica e percezione del nemico: la 
difesa dell’iranismo nel terzo libro del Dēnkard ». Thèse de doctorat, 
Università degli Studi di Roma “La Sapienza”. 

———. 2018. « Istakhr and its territory. A glance over Middle Persian Sources and 
Sasanian Epigraphic Evidence ». Quaderni di Vicino Oriente 13 : 49‑75. 

Tor, Deborah. 2011. « The  Islamising  of  Iranian  Kingly  Ideals  in  the  Persianate  
Fürstenspiegel ». Iran: Journal of the British Institute of Persian Studies 49 : 
15‑22. 

———. 2012. « The Long Shadow of Pre-Islamic Iranian Rulership: Antagonism or 
Assimilation ». Dans Late Antiquity : Eastern Perspectives. Sous la direction 
de Teresa Bernheimer et Adam Silverstein, 145‑63. Oxford : Oxbow. 

Toral-Niehoff, Isabel. 2013. « Late Antique Iran and the Arabs: The Case of al-
Hira ». The Journal of Persianate Studies 6 : 115‑26. 

———. 2014. Al-Ḥīra. Eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontext. 
Leiden ; Boston : Brill. 

Torres-Garrido, Sergio, Rafael Lopez-Garcia, Diego Carou-Porto, et Rubén 
Dorado-Vincente. 2019. « Historical and Technological Study of the 26 and 
30 Mechanisms of “The Book of Secrets” by Ibn Khalaf al-Muradi ». Dans 
Explorations in the history and heritage of machines and mechanisms. Sous 
la direction de Baichun Zhang et Marco Ceccarelli, 213‑26. New York : 
Springer Berlin Heidelberg. 

Tougher, Shaun. 1997. The reign of Leo VI (886-912): politics and people. Leiden ; 
New York : Brill. 

Trannoy, Patricia. 1992. « De la technique à la magie : enjeu des automates dans 
Le Voyage de Charlemagne à Jérusalem et à Constantinople ». Dans Le 
merveilleux et la magie dans la littérature. Sous la direction de Gérard 
Chandès, 227‑52. Amsterdam; Atlanta : Editions Rodopi. 

Treadwell, Luke. 2003. « Shāhānshāh and al-Malik al-Muʾayyad: The Legitimation 
of Power in Sāmānid and Būyid Iran ». Dans Culture and Memory in 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  397 

Medieval Iran. Essays in Honour of Wilfred Madelung. Sous la direction de 
Farhad Daftary et Josef W. Meri, 318‑37. London ; New York : I.B. Tauris. 

Trilling, James. 1997. « Daedalus and the Nightingale: Art and Technology in the 
Myth of the Byzantine Court ». Dans Byzantine court culture from 829 to 
1204. Sous la direction de Henry Maguire et Dumbarton Oaks, 221‑30. 
Washington, D.C. : Dumbarton Oaks. 

Troupeau, Gérard. 1991. « Le rôle des syriaques dans la transmission et 
l’exploitation du patrimoine philosophique et scientifique grec ». Arabica 38 : 
1‑10. 

Truitt, Elly Rachel. 2013. « The Incarnation of Time ». Dans L’automate: modèle, 
métaphore, machine, merveille: actes du colloque international de Grenoble 
(19-21 mars 2009): organisé dans le cadre du tricentenaire de la naissance 
de Jacques Vaucanson (Grenoble, 1709 - Paris, 1782). Sous la direction de 
Aurélia Gaillard, Jean-Yves Goffi, Bernard Roukhomovsky, et Sophie Roux, 
365‑78. Pessac : Presses Univ. de Bordeaux. 

———. 2015. Medieval robots: mechanism, magic, nature, and art. Philadelphia : 
University of Pennsylvania Press. 

Tyler-Smith, Susan. 2017. The coinage reforms (600-603) of Khusru II and the 
revolt of Vistāhm. London : Royal Numismatic Society. 

Unvala, Jamshedji  M. 1923. « Draxt ī āsūrīg ». Bulletin of the School of Oriental 
Studies 2 (4) : 637‑78. 

Van Bladel, Kevin Thomas. 2009. The Arabic Hermes: from pagan sage to prophet 
of science. Oxford; New York : Oxford University Press. 

Van Tongerloo, Alois. 2000. « Manichaeus Medicus ». Dans Studia Manichaica, IV. 
Internationaler Kongress zum Manichäismus, Berlin, 14-18 Juli 1997. Sous 
la direction de Ronald Emmerick, Werner Sundermann, et Peter Zieme, 
613‑21. Berlin : Akademie Verlag. 

Vernet, Juan. 1978. « Un texto arabe de la corte de Alfonso X el Sabio ». Al-
Andalus 43 (2) : 405-422. 

Vernet, Juan, Maria V. Villuendas, et R. Casals. 1982. « El capítulo primero del 
Kitâb al-asrâr fî natâ’ij al-afkâr ». Awraq Estudios sobre el mundo árabe e 
islámico contemporáneo 5‑6 : 7-18. 

Vevaina, Yuhan S. D. 2011. « Miscegenation, ‘Mixture,’ and ‘Mixed Iron’ - The 
Hermeneutics, Historiography, and Cultural Poesis of the ‘Four Ages’ in 
Zoroastrianism ». Dans Revelation, Literature, and Community in Late 
Antiquity. Sous la direction de Philippa Townsend et Moulie Vidas, 237‑69. 
Tübingen : Mohr Siebeck. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  398 

Villuendas, Maria V. 1978. « A further note on a mechanical treatise contained in 
Codex Medicea-Laurenziana OR 152 ». Journal for the History of Arabic 
Science 2 (2) : 395‑96. 

Vööbus, Arthur. 1965. History of the School of Nisibis. Louvain : Peeters Publishers. 

———. 1988. « Barṣaumā ». Dans Encyclopaedia Iranica. Consulté le 6 octobre 
2020. https://iranicaonline.org/articles/barsauma-a-5th-century-bishop-of-
nisibis-of-aramaic-extraction-according-to-some-sources-originally-from-
bet-qardu. 

Watt, John. 2018. « Sergius of Resaina ». Dans The Oxford Dictionary of Late 
Antiquity. Sous la direction de Oliver Nicholson et Mark Humphreis. Vol. 2,  
1361. Oxford : Oxford University Press. 

Webb, Peter. 2014. « Al-Jāhiliyya: Uncertain Times of Uncertain Meanings ». Der 
Islam 91 (1) : 69‑94. 

———. 2016. Imagining the Arabs: Arab identity and the rise of Islam. Edinburgh : 
Edinburgh University Press. 

Widengren, Geo. 1951. The King and the Tree of Life in Ancient Near Eastern 
Religion (King and Saviour IV). Uppsala : Lundequistska bokhandeln ; Otto 
Wiesbaden : Harrassowitz. 

Wiedemann, Eilhard. 1970. Aufsätze zur arabischen Wissenschaftsgeschichte. Vol. 
1. 2. Hildesheim : Olms. 

Wiedemann, Eilhard, et Fritz Hauser. 1915. Über die Uhren im Bereich der 
islamischen Kultur. Leipzig : Engelmann. 

Wikander, Örjan. 2009. « Gadgets and Scientific Instruments ». Dans The Oxford 
Handbook of Engineering and Technology in the Classical World. Sous la 
direction de Peter J. Oleson, 785‑99. Oxford : Oxford University Press. 

Xu, Jialing. 2017. « Narratives of the Roman-Byzantine World in Ancient Chinese 
Sources ». Dans Byzantine narrative: papers in honour of Roger Scott. Sous 
la direction de John Burke, Ursula Betka, Penelope Buckley, Kathleen Hay, 
Roger Scott, et Paul Stephenson, 497‑504. Leiden ; Boston, MA : Brill. 

Yamanaka, Yuriko. 2018. « Authenticating the incredible: comparative study of 
narrative strategies in Arabic and Persian ʿAjāʾib literature ». Jerusalem 
Studies in Arabic and Islam. A special issue on authorship in Medieval Arabic 
and Persian Literatures 45 : 303‑53. 

Yan, Hong-Sen. 2007. Reconstruction designs of lost ancient Chinese machinery. 
Dordrecht : Springer. 

Yarshater, Ehsan. 1998. « The Persian presence in the Islamic world ». Dans The 
Persian Presence in the Islamic World. Sous la direction de Richard 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  399 

Hovannisian et Georges Sabagh, 4‑125. Cambridge : Cambridge University 
Press. 

Zadeh, Travis. 2008. « From Drops of Blood: Charisma and Political Legitimacy in 
the translation of the ʿUthmānic Codex of al-Andalus ». Journal of Arabic 
Literature 39 : 321‑46. 

———. 2015. « Magic, Marvel and Miracle in Early Islamic Thought ». Dans The 
Cambridge History of Magic and Witchcraft in the West: From Antiquity to 
the Present. Sous la direction de David J. Collins, 235‑67. Cambridge : 
Cambridge University Press. 

Zakeri, Mohsen. 2007. « Translation from Middle Persian (Pahlavi) into Arabic to 
the early Abbasid Period ». Dans Übersetzung – Translation – Traduction. 
Ein internationales Handbuch zur Übersetzungsforschung. Sous la direction 
de Harald Kittel, Armin P. Frank, et Norbert Greiner, 2 : 1199–1206. Berlin ; 
New York : De Gruyter. 

———. 2016. « Yet Another Pseudo-al-Jāḥiẓ? Kitāb al-Ḥijāb and its Probable 
Author Ibn al-Marzbān (d. 309/921) ». Journal of Abbasid Studies 3 (1) : 
1‑28. 

Zambarbieri, Niccolò. 2017. « La Persia nelle Storie di Agazia: costruzione 
dell’alterità e polemica interna ». Adamantius 23 : 263‑77. 

Zubani, Alessia. 2017. « La trasmissione del modello regale iranico in epoca 
islamica: il caso del Testamento di Ardašīr ». Dans In limine. Esplorazioni 
attorno all’idea di confine. Sous la direction de Francesco Calzolaio, Erika 
Petrocchi, Marco Valisano, et Alessia Zubani, 69‑90. Venezia : Edizioni Ca’ 
Foscari. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  400 

TABLE DES ILLUSTRATIONS 

Figure 1. Plat en argent avec dorure (VIe siècle), avec une représentation d’un roi trônant 

et une scène de chasse. Musée de l’Ermitage, inv. S-250. Image tirée d’Overlaet (1993, 

207)... ........................................................................................................................... 424 

Figure 2. Coupe de Ḫusraw en or, cristal et grenat rouge (VIIe siècle).Paris, Bibliothèque 

Nationale de France, Cabinet de Médailles et de Monnaies, inv. 379. Source gallica.bnf.fr 

/ BnF.. ........................................................................................................................... 425 

Figure 3. Caftan en soie et fourrur provenant de Mochtchevaja Balka (Caucase 

septentrionale). Datation : VIIIe-IXe siècle. Musée de l’Ermitage, inv. КЗ-6584. Source : 

www.hermitagemuseum.org.. ....................................................................................... 426 

Figure 4. La statue de Nysa selon la reconstruction de M. Lewis (1997, 85). ............... 427 

Figure 5. L’idole articulée dans le livre Kalīla wa Dimna. Paris, Bibliothèque Nationale de 

France, arabe 3465, XIIIe siècle, fol. 36v. Source gallica.bnf.fr / BnF……......................428 

Figure 6. Le plus ancien exemplaire de cadran à ombre en forme de règle connu à ce 

jour, datable à l’époque de Thoutmosis III (première moitié du XVe siècle avant notre 

ère). Ägyptisches Museum, Berlin, inv. 19744. Source http://www.smb-digital.de/ .. ..... 429 

Figures 7a-b. Reconstructions du mécanisme de la Tour de Vent à Athènes et de 

l’horloge hydraulique avec le disque anaphorique. Images tirées de Noble et Price .....429 

Figure 8. Reconstruction de la machine d’Anticythère. Image tirée de Freeth (2014, 

4)…………………………………………………………………………………………………430 

Figure 9. Modèle d’un appareil hydraulique conçu par l’ingénieur alexandrin Ctésibios. 

Image tirée de Hill (1996, 382).. .................................................................................... 430 

Figure 10. Reconstruction (intérieur) de l’horloge monumentale de Gaza par Hermann 

Diels. Image tirée par l’édition d’Amato de Procope (2014, 611)…………………………431 

Figure 11. Le plat de Klimova, en argent avec dorure. Datation : deuxième moitié du VIIe 

siècle – début du VIIIe siècle. Musée de l’Ermitage, inv. S-43. Image tirée de Overlaet 

(1993, 213) …............................................................................................................... 432 

Figures 12a-b. Plat en argent de l’époque sassanide tardive ou de la première période 

islamique. Berlin, Musée de Pergame. Images tirées de Pope (1933, fig. 1)…. ............ 433 

Figure 13. Avers et revers d’une monnaie en argent de Ḫusraw II, conservée au British 

Museum de Londre. Nombre de référence : 1981,0109.26. Source : 

www.britishmuseum.org. .............................................................................................. 434 

Figure 14. Ḫusraw II, assis sur son trône mécanique. Image tirée du manuscrit Gotha de 
la Chronique Saxonne et reproduite en Helmolt (1903, 3 : 288)………………………….434 

Figures 15a-b. Détails des fresques du XVe siècle de l’église de Wiesendangen (Suisse). 

Photos de l’auteur……………………………………………………………………………...435 

Figure 16. Piero della Francesca. Bataille de Héraclius et Ḫusraw II à Assisi. Source : 

www.wga.hu.…………………... .................................................................................... 436 

Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09
Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09
Figure%206.%20Le%20plus%20ancien%20exemplaire%20de%20cadran%20à%20ombre%20en%20forme%20de%20règle%20connu%20à%20ce%20jour,%20datable%20à%20l’époque%20de%20Thoutmosis%20III%20(première%20moitié%20du%20XVe%20siècle%20avant%20notre%20ère).%20Ägyptisches%20Museum,%20Berlin,%20inv.%2019744.%20Source%20http:/www.smb-digital.de/%20..%09


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  401 

Figures 17a-c. Torcular catonianus et Torculas plinianus. Images tirées par Iafrate 

(2015, 64)……………………………………………………………………………………….437 

Figures 18a-b. Deux trônes mobiles tirés de al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt wa al-

ġarāʾib al-mauǧūdāt, Paris, Bibliothèque Nationale de France, Sup. persan 1781, fol. 

166v et 167r, XVe siècle. Source gallica.bnf.fr / BnF.. ................................................... 438 

Figure 19a-b. Deux trônes mobiles tirés al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt wa al-ġarāʾib, 

Cambridge, Cambridge University Library, MS 3.74, fol. 167r et 168v, XVIe siècle. Source 

: https://cudl.lib.cam.ac.uk/............................................................................................ 438 

Figure 20. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,16. In Schmidt (1899, 93). .................... 439 

Figure 21. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,41. In Schmidt (1899, 189). .................. 439 

Figure 22. Reconstruction de l’horloge de Riḍwān al-Sāʿātī sur la base de la 

représentation dans son Risāla fī ʿamal al-sāʿāt wa stiʿmālihā. Image tirée de Šawqī 

(1995, 297) ................................................................................................................... 440 

Figure 23. Représentation de l’ambassade d’Hārūn al-Rašīd à la cour de Charlemagne 

et de l’horloge envoyé en don au roi carolingien. Grandes Chroniques de France, 

Bibliothèque Nationale de France, MS Fr. 2610, fol. 110. Image tirée de Truitt (2015, fig. 

34)…………………… .................................................................................................... 441 

Figure 24. L’horloge à eau monumentale d’al-Jazarī. Feuille détachée d’une copie 

d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, 14.533. Photographie : 

Museum of Fine Arts, Boston.. ...................................................................................... 442 

Figure 25. Composant de l’horloge à eau monumentale d’al-Jazarī avec les 

représentations des signes zodiacaux. Feuille détachée d’une copie d’époque 

mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, F1930.74. Photographie : Museum of 

Fine Arts, Boston……………………………………………………………….………………443 

Figure 26. Inscription trilingue chez le Palais des Normands à Palerme. Image tirée de 

Bongianino (2012, 96).. ................................................................................................ 443 

Figure 27. Bas-reliefs de la salle du trône de Aššurnasipal II à Nimrud, aujourd’hui au 

British Museum de Londres. Image tirée de B. Brown  (2010, fig. 10).. ......................... 444 

Figure 28. Sceau PFS 7 provenant de l’archive des Fortifications de Persépolis. Image 

tirée de Garrison, Cool Root (2001, 68).. ...................................................................... 444 

Figure 29. Plat sassanide en argent provenant de la collection du musée d’Art de Tolède. 

Datation : VIe ou VIIe siècle. Inv. 1949.35. Image tirée de Ackerman et Pope (1946, 

51)……………………………………………………………………..…………………………445 

Figure 30. Détail de l’installation utilisée pour les jeux libatoires, qui montre le ṣawlajān. 

Al-Jazarī, Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya. Image tirée de l’édition de Hill (Jazari 

1974, 100).. .................................................................................................................. 446 

Figure 31. Fontaine à intermittence ayant la forme d’une servante, décrite dans le traité 

de Philon de Byzance (Philon de Byzance 1902, 136).. ................................................ 446 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  402 

Annexes 

Annexe 1. Les sources ................................................................................... 403 

Annexe 1.1. Les sources grecques ............................................................. 403 

Annexe 1.2. Les sources latines .................................................................. 407 

Annexe 1.3. Les sources moyen-perses ..................................................... 410 

Annexe 1.4. Les sources persanes ............................................................. 412 

Annexe 1.5. Les sources arabes ................................................................. 413 

Annexe 2. Documents iconographiques ......................................................... 424 

Annexe 3. Tables dynastiques ........................................................................ 447 

Annexe 3.1. Les Sassanides ....................................................................... 447 

Annexe 3.2. Les califats .............................................................................. 448 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  403 

Annexe 1.  

Les sources 

 

Annexe 1.1. Les sources grecques  

 

Page 151  

Callixène de Rhodes, Περὶ Ἀλεξανδρείας  

Texte d’après l’édition de Rice (Callixène de Rhodes 1983, 10‑13) 

 

Μϵτὰ δὲ ταύτας ἤγετο τετράκυκλος… πηχῶν ὀκτὼ πλάτος ὑπὸ ὰνδρῶν ὲξήκοντα, ὲφ’ ἦς 

ἄγαλμα Nύσης ὸκτάπηχυ καϑήμενον, ὲνδεδυκὸς μὲν ϑάψινον χιτῶνα χρυσοποίκιλον, 

ὶμάτιον δὲ ὴμφίεστο λακωνικόν. Ὰνίστατο δὲ τοῦτο μηχανικῶς οὑδενὸς τὰς χεῖρας 

προσάγοντος, καὶ σπεῖσαν ὲκ χρυσῆς φιάλης γάλα πάλιν ὲκάϑητο. εὶχε δὲ ὲν τῆ ὰριστερᾶ 

ϑύρσον ὲστεμμένον μίτραις. αὔτη δ’ ὲστεφάνωτο κισσίνῳ χρυσῷ καὶ βότρυσι διαλίϑοις 

πολυτελέσιν. εῖχε δὲ σκιάδα καὶ ὲπὶ τῶν γωνιῶν τῆς τετρακύκλου κατεπεπήγεσαν λαμπάδες 

διάχρυσοι τέτταρες. 

 

Pages 206-7  

Nicéphore Ier le Confesseur, Breviarium historicum de rebus gestis post 

imperium 

Texte d’après Panaino (2020, 124) 

 

εὐϑὺς οὖν ἄρχοντα καὶ πλῆϑος Τούρκων τῷ βασιλεῖ παραδίδωσι· σὺν αὐτοῖς τε εἰς τὴν 

Περσικὴν εἰσβαλὼν τάς τε πόλεις καϑῄρει καὶ τὰ πυρεῖα διέστρεφεν. ἐφ᾽ ἑνὸς δὲ τούτων 

(sc. τῶν πυρείων) εὕρηται, ὡς Χοσρόης ἑαυτὸν ϑεοποιήσας ἐν τῇ τούτου στέγῇ ἑαυτὸν 

καϑήμενον ὡς ἐν οὐρανῷ ἀνεστήλωσεν, ἄστρα καὶ ἥλιον καὶ σελήνην συγκατασκευάσας, 

καὶ ἀγγέλους περιεστῶτας αὐτῷ, καὶ βροντὴν διὰ μηχανῆς ποιεῖν καὶ ὕειν ὁπότ᾿ ἂν 

ϑελήσειεν. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  404 

Page 207  

Georges le Moine, Χρονικὸν σύντομον 

Texte d’après de Boor (1904 : 671‑72) 

 

Ἡράκλειος δὲ ὁ βασιλεὺς εἰς τὴν Περσίδα εἰσβαλὼν τάς τε πόλεις καϑῄρει καὶ τὰ πυρεῖα 

διέστρεφεν, ἐφ’ ὧν εὑρέϑη Χοσρόου τὸ μυσαρὸν ἐκτύπωμα ἐν τῇ τοῦ οἴκου στέγῃ ὥσπερ 

ἐν οὐρανῷ καϑήμενον. ἑαυτὸν γὰρ ὁ ἄϑεος ἀποϑεώσας οὕτως ἀνεστήλωσεν, ἐν ᾧ ἄστρα 

καὶ ἥλιον καὶ σελήνην κατασκευάσας ἀγγέλους περιεστῶτας αὐτῷ σκεπτούχουσ καὶ 

βροντὴν διὰ μηχανῆς γίνεσϑαι καὶ βρέχειν ὁπόταν ϑελήσειεν ἐτεχνάσατο. 

 

Pages 207-8  

Georges Cédrène, Σύνοψις ἱστοριῶν 

Texte d’apres Panaino (2020, 123‑24) 

 

καὶ καταλαβὼν τὴν Γαζακὸν πόλιν, ἐν ᾗ ὑπῆρχεν ὁ ναὸς τοῦ πυρὸς καὶ τὰ χρήματα Κροίσου 

τοῦ Λυδῶν βασιλέως καὶ ἡ πλάνη τῶν ἀνϑράκων, καὶ εἰσελϑὼν ἐν αὐτῇ εὗρε τὸ μυσαρὸν 

εἴδωλον τοῦ Χοσρόου, τό τε ἐκτύπωμα αὐτοῦ ἐν τῇ τοῦ παλατίου σφαιροειδεῖ στέγῃ ὡς ἐν 

οὐρανῷ καϑήμενον, καὶ περὶ τοῦτο ἥλιον καὶ σελήνην καὶ ἄστρα, οἷς ὁ δεισιδαίμων ὡς 

ϑεοῖς ἐλάτρευε, καὶ ἀγγέλους αὐτῷ σκηπτροφόρους περιέστησεν. ἐκεῖϑέν τε σταγόνας 

στάζειν ὡς ὑετοὺς καὶ ἤχους ὡς βροντὰς ἐξηχεῖσϑαι ὁ ϑεομάχος ταῖς μηχαναῖς 

ἐπετεχνάσατο. 

 

Page 236-7  

Léon le Grammairien, Chronographia   

Texte d’après l’édition de Bekker (Léon le Grammairien 1842, 215) 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  405 

Φιλόκοσμος δὲ ὢν αὐτὸς θεόφιλος κατεσκεύασε διὰ τοῦ ἄρχοντος τοῦ χρυσοχείου, 

λογιωτάτου πάνυ ὄντος καὶ συγγενοῦς Ἀντωνίου πατριάρχου, τό τε Πενταπύργιον καὶ τὰ 

δύο μέγιστα ὄργανα ὁλόχρυσα, διαφόροις λίϑοις καὶ ὑελίοις καλλύνας αὐτά, δένδρον τε 

χρυσοῦν ἐν ᾧ στρουϑίον ἐφεζόμενον διὰ μηχανῆς τινὸς μουσικῶς ἐκελάδουν.  

 

Pages 260-1 

Inscription grecque sur plaque en marbre placée à l’extérieur de l’entrée de 

la chapelle Palatine 

Texte et traduction d’après Johns (2006) 

 

[3] Ὧ θαῦμα καινόν ὁ κραταιὸς δεσπότης  

̔Рογέριος ῥὶξ ἑκ ϑ(εο)ῦ σκηπτροκράτωρ 

Τὸν ῥ(οῦ)ν χαλινοῖ 

 

[4] Τῆς ῥε(ού)σης (οὐ)σίας 

Τνῶσιν νέμων ἄπταιστον ὡρῶν τ(οῦ) χρόν(ου) 

τῶ ιβ᾿ Τῆς βασιλείας χρόνω μηνὶ Μαρτίω 

ἰνδ(ικτιῶνος) ε᾿ ἓτ(ους) ςχν 

 

Page 297  

Georges le Moine  

Texte d’après l’édition de Bekker (1838, 45 : 793) 

 

Φιλόκοσμος δὲ ὢν ὁ αὐτὸς Θεόφιλος κατεσκεύασε διὰ τοῦ ἄρχοντος τοῦ Χρυσοχόου 

λογιωτάτου πάνυ ὄντος καὶ συγγενοῦς Ἀντωνίου πατριάρχου τό τε Πενταπύργιον καὶ τὰ 

δύο μέγιστα ὄργανα ὁλόχρυσα, διαφόροις λίϑοις καὶ ἑλίοις καλλύνας αὐτά, δένδρον δὲ 

χρυσοῦν, ἐν ᾧ στρουϑοὶ ἐφεζόμενοι διὰ μηχανῆς τινὸς μουσικῶς ἐκελάδουν. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  406 

Pages 237 et 298  

La Continuation de Théophane 

Texte d’apres Bekker (1838, 45 : 173) 

 

ἐπεὶ δὲ ἐντὸς ὀλίγου καιροῦ τὸν τοσοῦτον πλοῦτον ταῖς τοιαύταις σκηνικαῖς καὶ ἀϑέσμοις 

κατανάλωσε πράξεσι, δεινὸς ἐραστὴς ὢν ἱπποδρομίας, ἠλϑεν δὲ ὁ τῆς διανομῆς τῶν 

βασιλικῶν δωρεῶν καιρός, καὶ χρημάτων πόρος οὐκ ἧν δἰ ὧν τὰ στρατεύματα 

φιλοτιμούμενα τὰς τῶν ἐχϑρῶν παρατάξεις ἀμύνονται, τήν τε χρυσῆν ἐκείνην καὶ 

πολυϑρύλητον πλάτανον καὶ τοὺς δύο χρυσοῦς λέοντας, πρὸς δὲ καὶ τοὺς δύο γρῦπας 

ὁλοχρύσους ὄντας καὶ σφυρηλάτους, καὶ τὸ ὁλόχρυσον ὄργανον, ἀλλὰ καὶ ἕτερα ἔργα τῆς 

βασιλκῆς ἐκϑέσεως, ὁλκὴν ἔχοντα τῶν διακοσίων οὐκ ἔλαττον κεντηναρίων, χωνεύσας 

χαράξαι δέδωκεν ἐν τῷ βασιλιχῷ ταμιείῳ.  

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  407 

Annexe 1.2. Les sources latines 

 

Pages 208-9  

Saint Adon, Martyrologium  

Texte d’après Migne (1852a, 123 : 356‑57) 

 

Fecerat namque Cosroe rex eorum turrim argenteam, in qua interlucentibus 

gemmis thronum exstruerat aureum, ibique solis quadrigam et lunae vel stellarum 

imaginem collocaverat, atque per occultas fistulas aquae meatus adduxerat, ut 

quasi Deus pluviam desuper videretur infundere. Et dum subterraneo specu equis 

in circuitu trahentibus, circumacta turris fabricate moveri videbatur, quasi quodam 

modo rugitum tonitrui, juxta possibilitatem artificis, mentiebatur. In hoc itaque loco, 

sedem sibi paraverat, atque iuxta eam, quasi collega Dei sibi crucem Dominicam 

posuit, filioque suo regno tradito, ipse in fano hujuscemodo residebat. Mortuo vero 

Phoca, Heraclius imperator creatus, vir strenuus et armis exercitatus. Qui adversus 

Persas bellum agressus, occiso Chosroe, quem in turre jam dicta sedentem invenit, 

Persas in deditionem recepit, lignumque gloriosissimae crucis exinde repedans 

secum tulit, et Hyerosolumam, unde sublatum fuerat, cum magna veneratione 

restituit. 

 

Page 226 

Pierre Chrysologue, Sermo 120 

Texte d’après Panaino (2020, 120) 

 

Neue sumus ut persarum reges, qui subiecta nunc pedibus suis sphaera ut polum 

se calcare dei uices mentiuntur? Nunc radiato capite, ne sint homines, solis resident 

in figura ; nunc inpositis sibi cornibus, quasi uiros se doleant, effeminantur in lunam; 

nunc varias velut siderum sumunt formas, ut hominis perdant figuras [..] 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  408 

Page 230 

Passionnaire conservé à la bibliothèque de Reims (MS 1403) 

Texte d’après Faral (1920, 522) 

 

Fecerat namque sibi turrim argenteam, in qua inter lucentibus gemmis thronum 

extruxerat aureum, ubi solis quadrigam et lune et stellarum imaginem collocaverat, 

atque per occultas fistulas aque meatus adduxerat, ut quasi deus pluviam desuper 

videretur infundere et, dum subterraneo specu equis in circuitu trahentibus 

circumacta turris fabrica moveri videbatur, quasi quodammodo rigitum tonitrui juxta 

possibilitatem artificis mentiebatur.  

 

Page 230 

Honoré d’Autun, Speculum ecclesiae  

Texte d’après Honoré d’Autun (1854, 172 : 1004‑5) 

 

Cosdras rex Persarum Judaeam depopulavit, crucem sanctam ab Hierosolimis in 

terram suam asportavit, inbique aeream turrim pro coelo construxit, in qua 

similitudinem solis et lunae stellarumque finxit. Quae turris quodam artificio 

movebatur et mugitum tonitruorum imitabatur. Aqua quoque per fistulas occultas 

ascendebat, per quasdam cavernas pro pluvia descendebat.  

 

Page 230 

Raban Maur, Homilia LXX  

Texte d’après l’édition de Migne (1852b, 132) 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  409 

Fecerat namque sibi turrem argenteam, in qua interlucentibus gemmis thronum 

exstruxerat aureum, ubi solis quadrigam et lumen vel stellarum imagines 

collocaverat, atque per occultas fistulas aquae meatus adduxerat, et quasi deus 

pluviam desuper videretur infundi, et dum subterraneo specu equis in circuiti 

trahentibus, circumacta turris fabrica movere videbatur, quasi quodammodo 

rugitum tonitrui juxta possibilitatem artificis mentichatur. 

 

Page 260 

Inscription latine sur plaque en marbre placée à l’extérieur de l’entrée de la 

chapelle Palatine 

Texte d’après Johns (2006) 

 

[1] Hoc op[us] horologii p[re]cepit fieri d[omi]n[u]s et magnificus rex 

Rogerius 

[2] ann[o] incarnationis d[omi]nice MCXLII m[ense] m[a]r[tio] i[n]dic[tione] 

V an[no] v[ero] re[gni] ei[us] XIII felicit[er] 

 

 

  

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  410 

Annexe 1.3. Les sources moyen-perses 

 

Pages 116-7 

Dēnkard 4 

Texte d’après Shaki (1981, 116; 119) 

 

Šābuhr šāhān šāhīardaxšīrān nibēgīhā-iz az dēn bēabar bizišgīh udstar-gōwišnīh 

(ud)čandišn ud zamān ud gyāg ud gōhr (ud) jahišn udbawišn ud wināsišn ud jadag-

wihērīh ud gōwāgīh ud abārīg kirrōgīhud abzār andar hindōgān ud hrōm (ud) abārīg-

iz zamīgīhā pargandag būd abāz ō ham āwurd ud abāg abistāg abāz handāxt ud 

har ān ī drust paččēn ō ganj ī šāhīgān dād (ān) framūd ud ēstēnīdan ī hamāg arist 

(ag)-ān abar dēn māzdēsn ō uskār kard. 

 

Page 118 

Dēnkard 4 

Texte d’après Shaki (1981, 117‑20) 

 

Im bay husraw šāhān šāh ī kawādān čiyōn-iš ahlamōγīh ud sāstārīh spurr-

hamēstārīhā wānīd pad paydāgīh az dēn andar har ahlamōγīh gēhān hanjamanīh 

guft ku rāstīh ī dēn māzdēsn bē dānist ōšyārān pad uskārišn ōstīgīhā tuwān pad 

gētīg bē ēstēnīd. 

 

 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  411 

Pages 280-1 

Zand ī Wahman Yasn 

Texte d’après Cereti (1995, 135; 151) 

 

19. u-m dīd draxt-ēw kē haft azg padiš būd, ēk zarrēn, ud ēk asēmēn, ud ēk rōyēn, 

ud ēk brinǰēn, ud ēk arzīzēn, ud ēk pōlāwadēn, ud ēk <ī> āhan abar gumēxt *ēstād. 

20. Guft-iš ohrmazd kū, spitāmān zardušt, ēn ān ī ō pēš gōwam. 21. Draxt-ēw bun 

ī tō dīd, ān gētīg ast ī man ohrmazd dād. 22. ud ān haft azg ī tō dīd, ān haft āwām 

ast ī rasēd. 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  412 

Annexe 1.4. Les sources persanes 

 

Page 81 

Ibn al-Balḫī, Fārs-nāma 

Texte d’après l’édition de Le Strange (Ibn al-Balḫī 2007, 88) 

 

قرار گرفت عهود اردشير بن بابک پيش نهاد و وصيتهاء اورا  و چون پادشاهی بر کسری انوشروان عادل 

 .تکی در آن عهود است کار بس 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  413 

Annexe 1.5. Les sources arabes 

 

 

Pages 49-50 

Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Ṣawn al-manṭiq wa al-kalām ʿan fann al-manṭiq wa-al-

kalām 

Texte d’après l’édition de al-Naššar (al-Suyūṭī 1947, 6‑8) 

 

أصحاب و لايتهم العرب،  بنى أمية لم يكن فيهم قط خليفة ابتدع في الاسلام. و كان أكثر عمالهم و    رحم الله

فلما زالت الخلافة عنهم. و دارت إلى بنى العباس قامت دولتهم بالفرس. و كانت الرياسة فيهم، و في قلوب  

 .الإسلام ب و دولة  ر و البغض للعرأكثر الرؤساء منهم الكف

  

 

Pages 59-60 

Ibn ʿAbd Rabbihi, Kitāb al-ʿIqd al-Farīd  

Texte d’après Ibn ʿAbd Rabbih (1965, 1 : 4‑5) 

 

ن، فذكروا من ملوكهم و بلادهم، فافتخر  صّيود الروم و الهند و ال عنده وُف  منذرعلى كسرى وقدَِم النعمان بن ال

وأخذته عِزّة المُلك    – ان بالعرب و فضّلهم على جميع الأهم، لا يستثني فارسَ ولا غيرها. فقال كسرى  النعم

،  فود الأهمقْدَم على من ويا نعمان، لقد فكرتُ في أمر العرب و غيرهم من الأهم، و نظرتُ في حال من يَ   –

يبُيِّن  ي اجتهاع ألفتها، وعِظَم سُلطانها، وكثرة مد ففوجدت الروم لها حظ   ائنها، وَوَثيق بنُيانها، و أن لها ديناً 

حلالها و حَرامها، ويرد سفيهها، ويقيم جاهلها؛ ورأيت الهند نحواً من ذلك في حِكمتها وطبِّها، مع كثرة أنهار  

و كثرة عددها؛ و كذلك الصين في    ها،ب أشجارها، ودقيق حسابنها، و طي، و مجيب صناعابلادها و ثمارها

ملكا  اجتمهاعها،   لها  أنّ  و  الحديد، و فروسيتها وهمتها،  الحرب و صناعة  آلة  أيديها في  كثرة صناعات  و 

ون، و ما هو  يجمعها؛ والترك و الخزر على ما بهم من سوء الحال في المعاش، وقلة الريف و الثمار والحص

 بس، لهم ملوك تضم قواصيهم، وتدبر أمرَهم. لملالدنيا من المسا كن و اس عمارة ارأ

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  414 

Page 61 

Al-Jāḥiẓ, Risāla fī manāqib al-Atrāk wa ʿāmmat jund al-ḥilāfa  

Texte d’après l’édition de ʿAbd al-Salām Muḥammad Hārūn (al-Jāḥiẓ 1994, 1 : 71) 

 

ا کانوا کذف الحكمة، وأهل الصّين في الصناعات، والأعرابِ فيها عددنا  في  في الحرب كاليونانيين  لك صاروا  لمَّ

 و نزّلنا، و كآل ساسانَ في المُلك و الرياسة.  

 

Page 73 

Al-Masʿūdī, Kitāb al-Tanbīh wa al-Išrāf  

Texte d’après l’édition de de Goeje (al-Masʿūdī 1893, 102) 

 

 .اردشير شعاره في صورته احمر مدنر و سراويله لون السماء و تاجه اخضر في ذهب بيده رمح و هو قائم 

  

 

Page 74 

Ḥamza al-Iṣfahānī, Kitāb taʾrīḫ sinī mulūk al-arḍ wa al-anbiyāʾ 

Texte d’après l’édition de Gottwaldt (Ḥamza al-Iṣfahānī 1844, 48) 

 

 .شعاراردشير مدنر و سرايله آسمانجوني و تاجه اخضر في ذهب و بيده رمح قائم

 

Page 84 

ʿAhd Ardašīr  

Texte d’après Grignaschi (1966, 49) 

 

دين أسّ الملك و الملك حارس  ال  دهما إلاّ بصاحبه لانّ قوام لأح   خوان توءمان لااعلموا انّ الملك و الدين ا   و

 .الدين فلا بدّ للملك من أسّه و لا بدّ للدين من حارسه لانّ ما لا حارس له ضائع و ما لا أسّ له مهدوم 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  415 

Page 88 

Ibn Qutayba, Uyūn al-aḫbār 

Texte d’après Ibn Qutayba (1925, 1 : 13) 

 

 لآخر، ن اخوان لاغنى بأحدهما عوالدين أ   بني، إن الملك   وفي كتاب من كتب العجم أن أردشير قال لابنه: يا

   .فالدين أس  والملك حارس، وما لم يكن له أسّ فمهدوم وما لم يكن له حارس فضائع

 

Page 89  

Al-Masʿūdī, Muruj al-ḏahab wa maʿadan al-jawahr 

Texte d’après l’édition de Barbier de Meynard et Pavet de Courtelle (al-Masʿūdī 

1863, 2 : 161‑62) 

 

ض وسيره. وكان  ه في الأره وحروبه ومسيرابك كتاب يعرف بكتاب الكرنامج فيه ذكر أخباربن ب ردشيرولأ

ن وصية أردشير لابنه سابور عند نصبه إياه للملك أن قال له: يا بني، إن الدين والملك أخوان، ولا  ظ ممما حف

فمهدوم، وما لم يكن له   والملك حارسه، وما لم يكن له أسغنى لواحد منهما عن صاحبه فالدين أسّ الملك،  

 .حارس فضائع

Pages 94-5 

Al-Buḥturī, Iwān Kisrā 

Texte d’après Ali (2006, 65‑67) 

 

  (v. 14)مُشْرِفٍ يَحْسِرُ العيُونَ ويخُْسِي لِّ عال ٍظِ  وهُمُ خَافضونَ في

  (v. 21)وَهْوَ ينُْبيِكَ عن عَجائبِ قومٍ لا يشَُابُ البيانُ فيهمْ بِلبَْسِ 

 

 غَرَسُوا مِن زَكائِها خيرَ غُرسِ   غيرَ نعُْمَى لأهلِها عندَ أهلِي 

رِ حُمْسِ السَّ بحُماةٍ تحتَ        قوَُاهُ  كَنا وشَدُّواأيَّدُوا مُلْ    (v. 53-54)نَوَّ

 

  (v. 34)حُلمٌُ مُطبِقٌ عَلى الشَكِّ عَيني أمَ أمَانٍ غَيَّرنَ ظَنّي وَحَدسي



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  416 

Page 97 

Al-Ṭabarī, Taʾrīḫ al-rusul wa al-mulūk 

Texte d’après l’édition de de Goeje et Rosen (Ṭabarī 1894, 5 : 1463) 

 

و ذكر عن على بن يحيى المنجّم انه قال كنت اقرأ على المتوكّل قبل قتله بايّام كتابا من كتب الملاحم فوقفت  

طعته فقال لي ما لك قد  و قلسه فتوقفت عن قرأته  قتل في مجخليفة العاشر ي تاب فيه ان ال على موضع من الك 

وقفت قلت خير قال لا بدّ والله من ان تقرأه فقرأته و حدت عن ذكر الخلفاء فقال المتوكّل ليت شعري من هذا  

 الشقي المقتول. 

 

Pages 163-4 

Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf 

Texte d’après l’édition de Ḥamīdullāh (1959, 9‑10) 

 

نيت داره  ي بُ ملك ، والذ بنات ألف  لذي تخدمهملك الأملاك ا  من و کتب ملك الصين إلى معاوية بن أبي سفيان.

الذهب،  والذي في مربطه يوجد ريحُه من  ألف فيل ، والذي له نهران يسقيان العود والكافور، الذي بلبن 

 . ين ميلاعشر

ت بهدية، و  إلی ملک العرب الذي يتعبّد الله و لا يشرک به شيئاً.أما بعدُ، فإنّي قد أرسلتُ إليک هدية، و ليس

 نبَيکم من حرام و حلال، و ابعث إلی مَن يبينه لی. و السلام. به فابعث إلّی بما جاءَ ها تحفة، لکن

ار بعد ذلک إلی خالد بن يزيد بن معاوية. و کان يعمل  و کانت الهدية کتاباً من سرائر علومهم. فيقُال إنه ص

 منه الأعمال العظيمة من الصنعة و غيرها. 

 

Page 179 

Faḫr al-Dīn al-Rāzī, al-Maṭālib al-ʿāliya min al-ʿilm al-ilāhī 

Texte d’après l’édition de al-Saqqā (al-Rāzī 1987, 8 : 143‑46) 

 

الهندسة: و يدخل فيه علم جر الأثقال العظيمة بالألات القليلة، و من جملتها: الأعجيبة  السحر المرتب على علم  

 خلاء. الغريبة، المبنية على ضرورة ال

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  417 

Page 194 

Al-Qazwīnī, Kitāb āṯār al-bilād wa aḫbār al-ʿibād 

Texte d’après al-Qazwīnī (s. d., 605‑6) 

 

عدد الساعات، كلّما مرّت ساعة من ساعات الليل أو   كلّ باب مصراع طوله شبرعلىاتخّذ فيه اثنا عشر باباً، ل

شخص  لم يزل قائماً حتىّ تمّ الساعة، فإذا تمّت الساعة دخل ذلك ال  النهار انفتح باب و خرج منه شخص، و

الباب انفتحوردّ  انّه من عمل بلخص  باب آخر و خرج منه ش  ، و  المثال. و ذكر الروم  يناس  آخرعلى هذا 

 .الحكيم 

 

 

 

Pages 215-6  

Al-Ṯaʿālibī, Ġurar aḫbār mulūk al-Furs wa siyarihim  

Texte d’après l’édition de Zotenberg (al-Ṯaʿālibī 1900, 698‑99) 

 

ضة و الذهب و طوله ته من الف ئحه و درابزينامنها تخت طاقديس و هو سرير من العاج و الساج و صفاو  

و ثمانون ذراعاً و عرضه مائة و ثلثون ذراعاً و ارتفاعه خمس عشرة ذراعاً و]في[ مراقيه سرر من ئة  ما

و الكواكب و البروج و    الشيز و الآبنوس مضبّبة بالذهب وعليه طاق من الذهب و اللازورد فيه صور الفلك 

و فيه ما يدلّ على معرفة ات  و الحروب و المتصيّد  ي المجالس وك و هيئاتهم فالاقاليم السبعة و صور المل

ساعات النهار وله اربهة بسُُط على مقدارد من الديباج النسيج المرصّع باللألئ و اليواقيت يختصّ كلّ واحد  

 .منها بما يشاكله ويوافقه من فصول السنة

 

Page 219 

Al-Masʿūdī, Kitāb al-Tanbīh wa al-Išrāf 

Texte d’après l’édition de de Goeje (al-Masʿūdī 1893, 95) 

 

و فيها الی هذا الوقت آثار عجيبة من البنيان و الصور بانواع الاصباغ العجيبة من صور الافلاک و النجوم  

ئب. و فيها بيت نار معظّم عند  عجان اليوان و غير ذلک منبات و ح   و بحر و عامر وو العالم و ما فيه من برّ  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  418 

سائر طبقات الفرس. يقال له آذرخش... و کان الملک من ملوک الفرس اذا ملک زاره ماشيا تعظيماً له و  

 تنذر له النذور و تحمل اليه التحف و الاموال. 

 

 

Page 240 

Al-Šābuštī, Kitāb al-Diyārāt  

Texte d’après al-Šābuštī (1982, 160‑61) 

 

و کان البرج من أحسن ابنيته. فجعل فيه صوراً عظلماً من الذهب و الفضة، و برکة عظيمة جعل فرشها 

يها کل طائر يصفر، مکللة بالجوهر، و سماها  ، ف و جعل عليها شجرة ذهب ح الفضة،و باطنها صفائ ظاهرها

طوبی. و عمل له سرير من الذهب کبير، عليه صورتا سبعين عظيمين، و درج عليها صُوَر السباع و النسور 

  و غير ذلک، علی ما يوصف به سرير سليمان بن داود عليهما السلام.

 

 

 

Page 247-8  

Ibn ʿAsākir, Taʾrīḫ madīnat Dimašq 

Texte d’après l’édition de Munajjid (Ibn ʿAsākir 1954, 2 : 47) 

 

فير عليها عصامضي من النهار  تإنما سُمّي بابَ الساعات لأنه عمل هناك بركار الساعات يعُلم بها كل ساعة  

الحية فصفرت العصافير و صاح الغراب و سقطت  خاسمن نحاس و غراب ن  فاذا تمت الساعة خرجت   .

 حصاة. 

 

Page 249 

Ibn Abī Uṣaybiʿa, ʿUyūn al-anbāʾ fī ṭabaqāt al-aṭibbāʾ 

Texte d’après Savage-Smith, Swain et van Gelder (2020) 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  419 

وكان أوحداً في معرفة الساعات وعلم النجوم وهو الذي عمل الساعات عند باب الجامع بدمشق صنعها في  

الساعات  أيام الملك العادل نور الدين محمود بن زنكي وكان له منه الأنعام الكثير والجامكية والجراية لملازمته  

 .ه اللهتوفي رحم  قي كذلك إلى أنوب

 

Page 261 

Inscription arabe sur plaque en marbre placée à l’extérieur de l’entrée de la 

chapelle Palatine 

Texte d’après Johns (2006) 

 

[5] 

 امر الحضرة الملكية المعظمية الرجارية العلية ابدالله ايامها وايد اعلامها  خرج

[6] 

 بعمل هذه الالة لرصد الساعات بمدينة صقلية المحمية سنة ست و ثلاثين و خمسماية

 

 

Page 278 

Pseudo-Jāḥiẓ, Kitāb al-Musammā bī al-Maḥāsin wa al-Aḍdād  

Texte d’après l’édition de van Vloten (al-Jāhiẓ 1898, 370) 

 

د و طلعه انخل من ذهب سعفه الزُمُ   .كربه الجزع ر وماريخه الياقوت الاحمللؤلؤ و شرُّ

 

 

Page 278 

Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf 

Texte d’après Ḥamīdullāh (1959, 173) 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  420 

ر العراقين ظهر على كنز  و ذكر مصعب الزبيري أنّ بعضَ عمّال خراسان في أيّام ولاية مصعب بن الزبي

وجد فيه نخلةً كانت لبعض الأكاسرة مصنوعةً من الذهب مرصّعةً بالجوهر و الياقوت الأحمر و الأصفرِ و  

 ألف دينار.  لفيمها، فبلغت القيمة أع مَن يقوّ إلى مصعب، فجم الزبرجد، فحملها

 

 

Page 305 

Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf 

Texte d’après Ḥamīdullāh (1959, 14‑15) 

 

ملك الهند أهَدى إلى الجنيد ابن عبد الرحمن أيَام ولايته السند. في خلافة هشام بن عبد  و ذكر المدائني أن  

رِكت  من فضة. إذا تُ   الملك، ناقة مرصعة بالجوهر قد مُلئت أخلافهُا لؤلؤاً، و نحرها ياقوتاً أحمر. على عجل

م إن الذي جاءَ بها بزل  الناقة. فبعث بها الجنيد إلى هشام،فاستحسنها. ث   مشتالارض تحركت العجل ف  على

أخَلافها، فانتثر اللؤلؤ في علبة ذهب كانت معه. و فكّ عنقها. فسال الياقوت منه كأنَه الدم. فأعجب بعا هشام و  

 إلى بني العباس. حتى صارت ائن بني أمُية جميع من كان في مجلسه. و لم تزل في خز 

 

Page 311 

Kitāb al-Hadāyā wa al-Tuḥaf 

Texte d’après l’édition de Ḥamīdullāh (1959, 138) 

 

إصلاح ِ     وقفهما نصر الحاجب. و أمر المقتدر بفتح القبة وفلما دخلا قبلا الأرض و سلما و وقفا بحيث است

التي تخرج من الأرض و فيها أنواعُ الحرکات حتی تملأ القبة. و فتُحت الفوّاراتُ التي تفور بماءِ   الشجرة 

 ور في الشجرة. اثيل الطيمسک، و صفرت تمالورد و ال

 

 

 

Page 311 

Ḫātib al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād 

Texte d’après Maʿrūf (Ḫātib al-Baġdādī 2001, 1 : 420) 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  421 

سول إلی دار الشجرة ورآها نها خمس منئة ألف  وز  کانت شجرة من الفضَّةمنها، و  کَثرَُ تعجبّه و لما دَخَل الرَّ

مصُوغة من الفضَّة تصفِر بحرکات قد جُعِلتَ لها، فکان تعجُّب الرسول من ذلک أکثرَ من    درهم، عليها أطيارٌ 

بِه من جميع ما شاهَدَه.   تعجُّ

 

Page 312 

Ḫātib al-Baġdādī, Taʾrīḫ Baġdād 

Texte d’après Maʿrūf (Ḫātib al-Baġdādī 2001, 1 : 422) 

 

رة فيها ماء صاف، و   ثم أخرجوا من هذه الدار إلی دار الشجرة، و فيها شجرة في وسط برکة کبيرة، مدوَّ

  ة و فير من کل نوع مُذهَبر و العصارة عليها الطيوللشجرة ثمانية عشر غصناً لکل غُصنٍ منها شاخات کثي

أوقات، و لها ورقٌ مختلف الألوان   الشجرة فضة، و بعضعا مذهب. و هي تتمايل فیمفضََّضة، و أکثر قِصبان  

ک الريح ورَقَ الشجر، و کل من هذه الطيور يصفر و يهدِر. و في جانب الدار يمنة البرکة   ک کما تحرِّ يتحرَّ

ارد علی رِماحٍ  و غيرَهُ، و في أيديهم مط  باجفرساً قد ألبسوا الديخمسة عشر  شر فارساً علی  تماثيل خمسة ع

يدورون علی خط واحد في الناورد خبباً و تقريباً، فيظن أنَّ کل واحد منهم إلی صاحبه قاصد. و في الجانب  

 الأيسر مثل ذلک. 

 

Page 313 

Al-Yāqūt, Kitāb muʿjam al-buldān 

Texte d’après l’édition de Wüstenfeld (Yāqūt 1867, 2 : 520‑21) 

 

ة الخليفية ببغداد من ابنية المقتدر باللة و کانت دارا فسيحة ذات بساتين مونقة  عظملشجرة دار بالدار المدار ا 

کة کبيرة مدورة امام ايوانها و بين  و انما سميت بذلک لشجرة. کانت هناک من الذهب و الفضة فی وسط بر

نواع الجواهر  با  ا فروع کثيرة مکلَّلةل غصن منهة عشر غصناً لک شجر بستانها و لها من الذهب و الفضة ثماني

علی شکل الثمار و علی اغصانها انواع الطيور من اللذهب و الفضة اذا مرّ الهواه عليها ابادت عن عجايب  

في جانب الدار عن يمين البرکة تمثال خمسة عشر فارسا علی خمسة عشر فرسا من انواع الصفير و الهدير و  

مقلدّين بالسيوف و في ايديهم المطارد يتخرکون علی    بّجوا انواع الحرير المدة قد البسعن يسار البرک  و مثله

 .خطّ واحد فيظن  ان کل واحد منهم الی صاحبه قاصدٌ 

 

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Kitab_mu%27jam_al-buldan&action=edit&redlink=1


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  422 

Page 313 

Ibn al-Jawzī, al-muntaẓam fī al-taʾrīḫ al-mulūk wa al-ʾumam 

Texte d’après l’édition de Krenkow (Ibn al-Jawzī 1996, 13 : 175) 

 

ثم أخرج إلى دار الشجرة، و كانت شجرة في وسط بركة فيها ماء صاف، و الشجرة ثمانية عشر غصناً، لكل  

كثيرة عليها الطيور و العصافير من كل نوع مذهبة و مفضضة، و أكثر قضبان الشجرة    غصن منها شاخات

 . كل ]شيء[ من هذه الطيور يصفرو  ا ورق مختلف الألوان،ايل، و لهمذهب، و هي تتمفضة و بعضها 

 

Page 314 

Ismāʿīl b. ʿAlī Abū al-Fidāʾ, al-Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar 

Texte d’après al-Fidāʾ (1968, 69) 

 

جملة الزينة شجرة من ذهب و فضة تشتمل على ثمانية عشر غصنا و على الاغصان و القضبان و كان من  

ال  و  الذهب  من  العصافير  و  اورالطيور  كذلك  و  الشجرة فضة  و    اق  الفضة  و  الذهب  تتمايل  الامن  غصان 

 .بحركات موضوعة و الطيور تصفر بحركات مرتبة 

 

 

Pages 319-20 

Ibn al-Faqīh al-Hamaḏānī, Muḫtaṣar kitāb al-buldān  

Texte d’après de Goeje (Ibn al-Faqīh 2014, 212) 

 

و کان قد عُمر  فکان کلَّما ارتفع شیءٌ من حا ئط القصر هبَّت ريح فاقتلعته فبعث الی بليناس المطلسم الروميّ 

خذ  اتَّ سم اربعة آلاف درهم فعلی کل طلدائن و جعل له فامره ان يطلسم مواضع آفات اقليمه و قال له ابدأ بالم

له في الايوان طلسما کبيرا وحوله احد عشر طلسما فاما الکبير فللريح التی کانت تقتلع الحائط فسکنت و تمَّ  

ي فقلَّت الحمي بها و آخر للحجرارات و آخر لاجتماع کلمة   البناءُ و طلسم للعقارب فقلَّت بها و اخری للحمَّ

اهلها ملوکهم ما بقوا و آخر الملوک الاقليم ان يهابوا    طيعالملک فيهم و آخر لي  وا ما داما شهدوا او غاباهله

 .الملوک العراق و ليس منها طلسم الا علی يمينه علی اربعين ذراعا منه کنز و علی يساره علی

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  423 

Page 323-4 

Pseudo-Jāḥiẓ, Kitāb al-musammā bī al-maḥāsin wa al-aḍdād  

Texte d’après l’édition de van Vloten (al-Jāhiẓ 1898, 370‑71) 

 

ة عينا الشهرىّ جزع ابيض  فضَّ  من  من ذهب على شهرىّ وز بفارس  مقبل يوم النيرفقابله ملك الروم عامة ال

ة   محدق بسواد و ناصيته و عرفه و ذنبه شعر اسود بيد الفارس صولجان من ذهب والى جانبه ميدان من فضَّ

الصولجان  في وسط الميدان كرة عقيق احمر يحمل الميدان ثوران من فضَّة و شهرىّ يبول الماء فاذا بال انخطّ  

تحرّك بحركتها الثوران و الميدان ويركض الفارس على عجل تحت  ن فلميدابها الى اقصى ا  لكرة فمرّ على ا

 .حوافر الشهرىّ 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  424 

Annexe 2.  

Documents iconographiques 

 

 

 

 

 

Figure 1. Plat en argent avec dorure (VIe siècle), avec une représentation d’un roi 
trônant et une scène de chasse. Musée de l’Ermitage, inv. S-250. Image 
tirée d’Overlaet (1993, 207). 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  425 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 2. Coupe de Ḫusraw en or, cristal et grenat rouge (VIIe siècle). 
 Paris, Bibliothèque Nationale de France, Cabinet de Médailles et de 

Monnaies, inv. 379. Source gallica.bnf.fr / BnF. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  426 

 

 

 

 

Figure 3. Caftan en soie et fourrur provenant de Mochtchevaja Balka (Caucase 
septentrionale). Datation : VIIIe-IXe siècle. 

 Musée de l’Ermitage, inv. КЗ-6584. Source : www.hermitagemuseum.org. 
 
 

http://www.hermitagemuseum.org/


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  427 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figure 4. La statue de Nysa selon la reconstruction de M. Lewis (1997, 85) 
  
  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  428 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
Figure 5. L’idole articulée dans le livre Kalīla wa Dimna. 

Paris, Bibliothèque Nationale de France, arabe 3465, XIIIe siècle, fol. 36v. 
Source gallica.bnf.fr / BnF. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  429 

 
 

 
Figure 6. Le plus ancien exemplaire de cadran à ombre en forme de règle connu à 

ce jour, datable à l’époque de Thoutmosis III (première moitié du XVe 
siècle avant notre ère).   
Ägyptisches Museum, Berlin, inv. 19744. Source http://www.smb-digital.de/  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
Figures 7a-b. Reconstructions du mécanisme de la Tour de Vent à Athènes et de 

l’horloge hydraulique avec le disque anaphorique. Images tirées de Noble 
et Price (1968, fig. 18‑19).  

 
 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  430 

 
 
 
 
Figure 8. Reconstruction de la machine d’Anticythère. Image tirée de Freeth (2014, 

4).   
 
 

 
 

Figure 9. Modèle d’un appareil hydraulique conçu par l’ingénieur alexandrin 
Ctésibios. Image tirée de Hill (1996, 382).   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  431 

 

 

 
Figure 10. Reconstruction (intérieur) de l’horloge monumentale de Gaza par Hermann 

Diels. Image tirée par l’édition d’Amato de Procope (2014, 611). 

 
 

 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  432 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 11. Le plat de Klimova, en argent avec dorure. 

  Datation : deuxième moitié du VIIe siècle – début du VIIIe siècle. 

  Musée de l’Ermitage, inv. S-43. Image tirée de Overlaet (1993, 213)  

 

 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  433 

 
 
Figure 12a. Plat en argent de l’époque sassanide tardive ou de la première période 

islamique. Berlin, Musée de Pergame. Image tirée de Pope (1933, fig. 1). 
 

 
 

Figure 12b. Détail de la représention qui figure au centre du plat.  
Image tirée de Pope (1933, fig. 2).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  434 

      
  

  
 
 

 
Figure 13. Avers et revers d’une monnaie en argent de Ḫusraw II, conservée au 

British Museum de Londres. Nombre de référence : 1981,0109.26.  
 Source : www.britishmuseum.org 
 
 
 

 
 
 
Figure 14. Ḫusraw II, assis sur son trône mécanique. Image tirée du manuscrit Gotha 

de la Chronique Saxonne et reproduite en Helmolt (1903, 3 : 288).   

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  435 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figures 15a-b. Détails des fresques du XVe siècle de l’église de Wiesendangen 

(Suisse). Photos de l’auteur.   



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  436 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figure 16. Piero della Francesca. Bataille de Héraclius et Ḫusraw II à Assisi.  
  Source : www.wga.hu. 

 
  

http://www.wga.hu/


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  437 

 

 
 

 
 
 
Figure 17a. 
 
Torcular catonianus. 
Project “I frantoi dell’Italia romana,” 
 http://paleopatologia.it/. 
Scuola di specializzazione in  
Beni Archeologici dell’Università di Pisa.  
Scientific supervision: Fabio Fabiani.  
Graphic reconstruction : Francesco Coschino. 
 
Image tirée de Iafrate (2015, 64). 

 

 
 

 
 
 
Figure 17b. 
 
Torcular plinianus (Ier modèle) 
Project “I frantoi dell’Italia romana,” 
http://paleopatologia.it/. 
Scuola di specializzazione in  
Beni Archeologici dell’Università di Pisa.  
Scientific supervision: Fabio Fabiani.  
Graphic reconstruction : Francesco Coschino. 
 
Image tirée de Iafrate (2015, 64). 

 

 

 
 
 
 
Figure 17c. 
 
Torcular plinianus (IIe modèle) 
Project “I frantoi dell’Italia romana,” 
http://paleopatologia.it/. 
Scuola di specializzazione in  
Beni Archeologici dell’Università di Pisa.  
Scientific supervision: Fabio Fabiani.  
Graphic reconstruction : Francesco Coschino. 
 
Image tirée de Iafrate (2015, 64). 

 

 

http://paleopatologia.it/
http://paleopatologia.it/
http://paleopatologia.it/


Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  438 

       
 
 
Figure 18a. Le trône mobile du Ḫurasān, al-

Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt wa al-ġarāʾib al-

mauǧūdāt, Paris, Bibliothèque Nationale de 

France, Sup. persan 1781, fol. 166v, XVe siècle. 

Source gallica.bnf.fr / BnF 

Figure 18b. Trône aux automates armés, 

al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt wa al-

ġarāʾib al-mauǧūdāt, Paris, Bibliothèque 

Nationale de France, Sup. persan 1781, 

fol. 167r, XVe siècle. Source gallica.bnf.fr / 

BnF 

 
 

 

     

Figure 19a. Exemple de reliquaire 

mobile. Al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt 

wa al-ġarāʾib, Cambridge, Cambridge 

University Library, MS 3.74, fol. 167r, 

XVIe siècle.  

Source : https://cudl.lib.cam.ac.uk/ 

Figure 19b. Exemple de trône mobile.  

Al-Qazwīnī, ʿAǧāʾib al-maḥlūqāt wa al-

ġarāʾib al-mauǧūdāt, Cambridge, 

Cambridge University Library, MS 3.74, 

fol. 168v, XVIe siècle.  

Source : https://cudl.lib.cam.ac.uk/ 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  439 

 
 

Figure 20. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,16. In Schmidt (1899, 93) 

 
 

Figure 21. Héron d’Alexandrie, Pneumatica 1,41. In Schmidt (1899, 189) 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  440 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figure 22. Reconstruction de l’horloge de Riḍwān al-Sāʿātī sur la base de la 

représentation dans son Risāla fī ʿamal al-sāʿāt wa stiʿmālihā. Image tirée 
de Šawqī (1995, 297).  

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  441 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 23. Représentation de l’ambassade d’Hārūn al-Rašīd à la cour de 

Charlemagne et de l’horloge envoyé en don au roi carolingien.  

Grandes Chroniques de France, Bibliothèque Nationale de France, MS Fr. 

2610, fol. 110. Image tirée de Truitt (2015, fig. 34).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  442 

 
 

Figure 24. L’horloge à eau monumentale d’al-Jazarī. Feuille détachée d’une copie 
d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, 14.533. 
Photographie : Museum of Fine Arts, Boston. 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  443 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 25.      Composant de l’horloge à eau monumentale d’al-Jazarī avec les 

représentations des signes zodiacaux. Feuille détachée d’une copie 

d’époque mamelouke (1354). Boston, Museum of Fine Arts, F1930.74. 

Photographie : Museum of Fine Arts, Boston. 

 
 

  
 

Figure 26.      Inscription trilingue chez le Palais des Normands à Palerme. 

  Image tirée de Bongianino (2012, 96).  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  444 

 

 
Figure 27. Bas-reliefs de la salle du trône de Aššurnasipal II à Nimrud, aujourd’hui au 

British Museum de Londre. Imagé tirée de B. Brown  (2010, fig. 10). 
 
 

 
 
Figure 28. Sceau PFS 7 provenant de l’archive des Fortifications de Persépolis 
  Image tirée de Garrison, Cool Root (2001, 68). 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  445 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Figure 29. Plat en argent sassanide provenant de la collection du musée d’Art de 

Tolède. Datation : VIe ou VIIe siècle. Inv. 1949.35. 
Image tirée de Ackerman et Pope (1946, 51). 

 
 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  446 

 
 

Figure 30. Détail de l’installation utilisée pour les jeux libatoires, qui montre le 
ṣawlajān. Al-Jazarī, Kitāb fī maʿrifat al-ḥiyal al-handasiyya. Image tirée de 
l’édition de Hill (Jazari 1974, 100). 

 

 
 

Figure 31. Fontaine à intermittence ayant la forme d’une servante, décrite dans le 
traité de Philon de Byzance (Philon de Byzance 1902, 136). 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  447 

Annexe 3.  

Tables dynastiques 

 

Annexe 3.1. Les Sassanides   

 

Ardašīr Ier (r. 224-239) 

Šāpur Ier (r. 239-270) 

Hormizd Ier (r. 270-271) 

Wahrām Ier (r. 271-274) 

Wahrām II (r. 274-293) 

Narsē (r. 293-303) 

Hormizd II (r. 302-309) 

Šāpur II (r. 309-379) 

Ardašīr II (r. 379-383) 

Šāpur III (r. 383-388) 

Wahrām IV (r. 388-399) 

Yazdgird Ier (r. 399-420) 

Wahrām V (r. 420-438) 

Yazdgird II (r. 438-457) 

Hormizd III (r. 457–459) 

Pērōz (r. 459-484) 

Walāxš (r. 484-488) 

Kawād Ier (r. 488-496, Ier règne) 

Jāmāsp (r. 496-499) 

Kawād Ier (r. 499-531, IIe règne) 

Ḫusraw Ier (r. 531-579) 

Hormizd IV (r. 579-590) 

Wahrām VI (r. 590/91) 

Wistahm (r. env. 591/92-597) 

Ḫusraw II (r. 590/91-628) 

Kawād II (r. 628) 

Ardašīr III (r. 628-630) 

Bōrān (r. 630/31) 

Āzarmīgduxt (r. 631) 

Hormizd V o VI (r. 631/32) 

Ḫusraw III o V (r. 631/33) 

Yazdgird III (r. 632-651) 

 

 

 

 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  448 

Annexe 3.2. Les califats  

 

Les califes bien guidés 

 

Abū Bakr (r. 632-634)  

ʿUmar ibn al-Ḫattāb (r. 634-644) 

ʿUṯmān ibn ʿAffān (r. 644-656) 

ʿAlī ibn Abī Tālib (r. 656-661) 

 

Les califes omeyyades  

 

Muʿāwiya Ier ibn Abī Sufyān (r. 661-680) 

Yazīd Ier (r. 680-683) 

Muʿāwiya II (r. 683-684) 

Marwān Ier ibn al-Ḥakam (r. 684-685) 

ʿAbd al-Malik (r. 685-705) 

al-Walīd Ier (r. 705-715) 

Sulaymān (r. 715-717) 

ʿUmar ibn ʿAbd al-ʿAzīz II (r. 717-720) 

Yazīd II (r. 720-724) 

Hišām (r. 724-743) 

al-Walīd II (r. 743-744) 

Yazīd III (r. 744) 

Ibrāhīm (r. 744) 

Marwān II (744-750) 



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  449 

Les califes abbassides 

 

al-Saffāḥ (r. 750-754) 

al-Manṣūr (r. 754-775) 

al-Mahdī (r. 775-785) 

al-Hādī (r. 785-786) 

Hārūn al-Rašīd (r. 786-809) 

al-Amīn (r. 809-813)  

al-Maʾmūn (r. 813-833) 

al-Muʿtaṣim (r. 833-842) 

al-Wāṯiq (r. 842-847) 

al-Mutawakkil (r. 847-861) 

al-Muntaṣir (r. 861-862) 

al-Mustaʿīn (r. 862-866) 

al-Muʿtazz (r. 866-869) 

al-Muhtadī (r. 869-870) 

al-Muʿtamid (r. 870-892) 

al-Muʿtadid (r. 892-902) 

al-Muktafī (r. 902-908) 

al-Muqtadir (r. 908-932) 

al-Qāhir (r. 932-934) 

al-Rāḍī (r. 934-940) 

al-Muttaqī (r. 940-944) 

al-Mustakfī (r. 944-946) 

al-Mutīʿ (r. 946-974) 

al-Tāʾī (r. 974-991) 

al-Qādir (r. 991-1031) 

al-Qāʾim (r. 1031-1075) 

al-Muqtadī (r. 1075-1094) 

al-Mustaẓhir (r. 1094-1118) 

al-Mustaršid (r. 1118-1135) 

al-Rāšid (r. 1135-1136) 

al-Muqtafī (r. 1136-1160) 

al-Mustanjid (r. 1160-1170) 

al-Mustaḍīʾ (r. 1170-1180) 

al-Nāṣir (r. 1180-1225) 

al-Ẓāhir (r. 1225-1226) 

al-Mustanṣir (r.1226-1242)  

al-Mustaʿṣim (r. 1242–1258) 

Conquête mongole de Baghdad 1258  

 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  450 

RÉSUMÉ DE LA THESE  

 

Dans l’Antiquité, la recherche et la réflexion sur la technique permettent les 

premières réalisations de dispositifs ingénieux, tels que des appareils qui 

accomplissent une série d’actions par le biais de stimulus externes et de 

mécanismes cachés. Les organismes politiques et religieux saisissent rapidement 

la puissance communicative de ces machines, en devenant les promoteurs et 

patrons privilégiés de leur production. L’Empire sassanide (224-650) ne constitue 

pas une exception. En effet, les souverains perses consacrent, au moins à l’époque 

tardive, une grande attention à la conception et au déploiement de dispositifs 

savants et ingénieux. De même, un siècle plus tard, dans le milieu du califat 

islamique, les Abbassides (750-1258) semblent également s’entourer de tels 

dispositifs. La continuité entre les deux empires dans plusieurs domaines, de la 

théorie politique à l’administration, est bien connue. Cependant, la question de la 

réutilisation du patrimoine technique et scientifique ancien, et notamment 

sassanide, par la cour abbasside, demeure encore largement inexplorée. L’étude 

d’un corpus de sources, aussi vaste qu’hétérogène, rassemblant des ouvrages 

historiographiques, géographiques, poétiques et d’adab, ainsi que des traités 

scientifiques et techniques en plusieurs langues, permet d’analyser différents 

aspects de la production et de l’usage politique des machines. Au sein de la cour 

sassanide, comme de la cour abbasside, la machine s’avère constituer un véhicule 

préférentiel de représentation et de diffusion de l’idéologie politique. À travers sa 

mise en scène publique, elle contribue de manière substantielle à la définition de 

l’espace du pouvoir, en participant à la création d’une image de la cour comme un 

microcosme au cœur duquel le Roi des rois, et plus tard le calife, occupaient le rôle 

cardinal de maître incontesté du monde. La continuité entre l’empire sassanide et 

l’empire abbasside dans le domaine technique ne se limite donc pas à une 

récupération de savoirs, mais s’opère aussi sous la forme d’une véritable 

réactivation d’un patrimoine symbolique. 

 

 

MOTS-CLÉS. Automates. Dispositifs ingénieux. Empire sassanide. Califat 

abbasside 

  



Alessia Zubani | Thèse de doctorat, Université de Bologne | 14 décembre 2020  451 

ABSTRACT 

 

In the Antique world, research on technology and applied sciences allowed for the 

construction of the very first ingenious devices, i.e. apparatuses which, through 

external stimulation and hidden mechanisms, can perform a series of actions and 

movements. Political and religious organisms quickly came to appreciate the 

communicative power of such devices, thus actively sponsoring their production. 

The Sasanian Empire (224-650) is no exception. In fact, at least since the late 

period, Iranian rulers devoted remarkable attention to the conception and material 

deployment of ingenious devices. Similar efforts seem to have been taken about a 

century later by the Abbasids (750-1258). The continuity between these two 

empires in various domains, such as political theory and administration, is widely 

acknowledged. However, the issue of the recovery of the ancient – and, particularly, 

Sasanian – technical and scientific heritage by the Abbasid court is still largely 

neglected. The study of a various corpus of historiographic, geographic, poetic, and 

literary sources, as well as of scientific treaties, allows shedding light on various 

aspects regarding the production and political use of machines at the Abbasid court. 

Both at the Sasanian and the Abbasid court, ingenious devices prove themselves 

to be a preferential vehicle of representation and diffusion of political ideology. 

Through their public display, they substantially contributed to the definition of the 

space of power, taking part in the creation of an image of the court as a microcosm 

in which the King of kings, and later on the Caliph, hold the cardinal place of 

universal world-rulers. The Sasanian-Abbasid continuity in the realm of technology 

and science thus is not limited to the recovery, by Abbasid scholars, of Sasanian 

scientific knowledge, but rather takes the form of a true reactivation of a symbolic 

heritage. 

 

 

KEYWORDS.  Automata. Ingenious devices. Sasanian Empire. Abbasid Caliphate 


	Thèse 
	Remerciements
	Table des matières
	Note sur les conventions de transcription
	INTRODUCTION
	Partie I.  Idéologies, empires et sociétés.  Les contextes historiques et politiques
	Chapitre 1.  Entre les Sassanides et les Abbassides. La conquête islamique de l’Iran et la naissance du califat abbasside
	1.1. Dīn wa Dawla. Muḥammad et la naissance de l’État islamique
	1.2. La conquête islamique de l’Iran

	Chapitre 2.  Le calife abbasside au miroir du šāhānšāh sassanide
	2.1.  Arabes et Persans, avant et après la conquête islamique de l’Iran
	2.2. Le Roi des sept climats, ou sur la prééminence de l’Iraq et de ses souverains
	2.3. Négocier l’idéologie impériale dans l’Empire abbasside
	2.3.1. État islamique, royauté perse : sur un livre des portraits des šāhānšāh et de son destin à l’époque islamique
	2.3.2. Suivre l’exemple, ou sur la quête du testament du šāhānšāh
	2.3.3. La royauté et la religion sont jumelles : une étude de cas sur la circulation des préceptes royaux sassanides
	2.3.4. Le portrait de Ḫusraw II, image de malheur ?



	Partie II.  À la cour des sciences. Rois, califes, savants et machines
	Chapitre 1.  D’Alexandrie à Baghdad.  Sciences, techniques et politique
	1.1. L’Empire des Empires. Les sciences persanes au carrefour de l’espace eurasiatique
	1.1.1. Les écoles de l’Église syro-orientale
	1.1.2. L’astrologie, « reine de toutes les sciences » à la cour sassanide
	1.1.3. Le philosophe et le šāhānšāh

	1.2. Faire de la science dans le califat abbasside
	1.2.1. Le mouvement de traduction
	1.2.2. Quelle place pour la technique ?


	Chapitre 2.  Un bestiaire technique. Les mécanismes ingénieux, manifestation du pouvoir
	2.1. La machine philosophique
	2.2. Généalogie de l’automate
	2.2.1. Les conquêtes techniques des Anciens
	2.2.2. Un regard vers l’Est : des contacts avec la Chine ?
	2.2.3. Les machines des califes

	2.3. La machine fantasmatique
	2.3.1. Machine ou idole ? Quelques réflexions sur les apparitions littéraires de l’automate
	2.3.2. L’automate dans les œuvres de théologie islamique



	Partie III.  La place de l’automate dans le microcosme royal, I  Le souverain, maÎtre du temps et du cosmos
	Chapitre 1.  En guise d’introduction : une petite histoire de l’heure
	1.1. La mesure du temps dans l’Antiquité
	1.2. La mesure du temps dans l’Antiquité tardive et la première époque islamique

	Chapitre 2.  Trônes royales et machines spectaculaires
	2.1. Le trône astronomique de Ḫusraw II
	2.2. Le trône de Salomon à la cour byzantine
	2.3. Y a-t-il des trônes abbassides ?
	2.4. Mécanique et ʿajāʾib : le trône devient merveille

	Chapitre 3.  Quelle horloge pour quel calife ?
	3.1. Les antécédentes omeyyades
	3.2. L’horlogerie dans la première époque abbasside
	3.3. Une source tardive pour la compréhension des horloges hydrauliques abbassides


	Partie IV.   La place de l’automate dans le microcosme royal, II  Le souverain, maÎtre de la nature
	Chapitre 1.  Arbres sacrés et arbres métalliques dans l’Antiquité et l’Antiquité tardive
	1.1. Objets de culte et engins de diplomatie entre Assyrie et Perse séleucide
	1.2. Les plantes mécaniques du šāhānšāh sassanide
	1.3. Plantes artificielles et forêts mythiques dans la littérature moyen-perse

	Chapitre 2.  Des paradis mécaniques terrestres dans les cours byzantine et abbasside
	2.1. Byzantins vs. Abbassides : l’escalade de la violence mécanique
	2.2. Installations d’une exposition : les automates de l’empereur byzantin
	2.3. Les jardins artificiels du calife

	Chapitre 3.   En guise de conclusion : Mécanique diplomatique
	3.1. Les engins rivaux : dons d’ambassade pour gratifier (et défier)
	3.2. Entre machine et merveille : un talisman byzantin berne des champions sassanides


	CONCLUSION
	Références bibliographiques
	Corpus de sources
	Ouvrages critiques et études historiques

	Table des illustrations
	Annexes
	Annexe 1.  Les sources
	Annexe 1.1. Les sources grecques
	Annexe 1.2. Les sources latines
	Annexe 1.3. Les sources moyen-perses
	Annexe 1.4. Les sources persanes
	Annexe 1.5. Les sources arabes

	Annexe 2.  Documents iconographiques
	Annexe 3.  Tables dynastiques
	Annexe 3.1. Les Sassanides
	Annexe 3.2. Les califats




